
Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit | 1

DÉFINITION ET DIVISION | FRÈRE PIE

L'appétit,

une inclination commune à tout être

1- Une question disputée –  Pour inaugu-

rer  ce  premier  numéro  thématique,  nous 

avons choisi  d'aborder une problématique 

directement psychologique, qui n'a pas été 

sans poser certaines difficultés aux scolas-

tiques.  La  notion d'appétit,  nous explique 

Cajetan1, « constitue un des points difficiles  

de la doctrine de saint Thomas ». Et le com-

mentateur  d'énoncer  tour  à tour  les  trois 

opinions2 qui  ont  prévalu  à  ce  sujet  dans 

l'Ecole, opinions que nous aurons l'occasion 

de relater ici au travers de notre courte en-

quête philosophique.

Cajetan lui-même n'a pas fait l'unanimité, 

et s'est vu contredit (peut-être à tord...) par 

le  RP  Garrigou-Lagrange3 –  que  nous  sui-

vrons ici –, en raison de la part trop impor-

tante qu'il accorde à l'objet appétible. Nous 

voici donc avertis.

1 Commentaires de la I  a  , qu. LXXX, art.2, n°4

2 Ibid., n°5

3 De Beatitudine et Actibus Humanis  , qu. IX, art. 1, 

1um dubium

Genre de l'appétit

2- Une  puissance  de  l'être –  Enfonçons 

d'abord quelques portes  ouvertes.  Du fait 

qu'il n'existe pas par lui-même, mais dans 

un autre (personne n'a jamais vu un appétit 

indépendamment  de son sujet !),  l'appétit 

forme  évidemment  un  accident.  C'est  un 

accident qualitatif, en ce qu'il trouve mani-

festement son principe dans la forme d'un 

être, bien qu'il oriente cet être tout entier 

vers  un  objet  extérieur.  Enfin,  c'est  une 

puissance,  en raison précisément de cette 

idée de mouvement inhérente à toute qua-

lité de seconde espèce.

Ces  premières  observations  suffisent  à 

nous découvrir quelques précieuses conclu-

sions. En premier lieu, elles nous invitent à 

distinguer  un sujet  d'un  objet,  le  premier 

aspirant au second. En deuxième lieu, elles 

placent l'appétit comme l'organe par lequel 

(« quo » comme l'énoncent les thomistes4) 

se réalise cette inclination ; et non comme 

4 Ibid., 2a conclusio ; Cajetan, Commentaires de la I  a  , 

qu. LXXX, art.2, n°10

Saint Thomas d'Aquin
SOMME Théologique

Ia, qu. LXXX, art. 1

COMMENTAIRE
du traité sur l'âme

d'Aristote
Livre II, leçon 5

Traduits en français et organisé sous
forme logique par le Frère Pie

Bulletin d'étude thomiste

Si la force de la dialectique           

se trouve dans les mots,      
celle de la Sagesse   

se trouve dans les idées.

scolastiques

P s y c h o l o g i e

Note de la rédaction
Ayant acquis une situation professionnelle plus stable (quoique toute relative dans la 

conjoncture actuelle de la France), notre devoir d'état nous permet de reprendre 

l'édition de ces Cahiers scolastiques, dont le dernier numéro remontait à août 2021. 

Nous le ferons à un rythme beaucoup moins régulier qu'auparavant, à raison d'un à 

quatre numéros par an, selon nos disponibilités.

Ce périodique sera l'écho de notre propre formation philosophique personnelle, que 

nous n'avons jamais cessée de poursuivre par la grâce de Dieu, et dont nous aimerions 

faire profiter toute âme désireuse de s'y adonner. L'aspect pécuniaire ne constituant 

pas notre motivation principale, nous croyons bon de proposer gratuitement la version 

numérique de ce bulletin sur notre site internet. Seule la version papier est encore liée 

par un tarif, destiné simplement à couvrir les frais d'impression et d'envoi postal.

La présentation générale du bulletin a elle aussi été quelque peu remaniée : plutôt que 

de commenter un texte de saint Thomas, nous axerons nos bulletins autour d'une 

thématique donnée pour l'étudier à fond, à l'appui des principaux textes thomistes sur 

cette question.

Evidemment, nous restons à l'écoute de toute remarque qui permettrait d'améliorer la 

qualité de ce travail, comptant sur le secours divin pour ne transmettre que la vérité.

TEXTES DE RÉFÉRENCE PROPOSÉS :

INFORMATIONS

Périodique à parution irrégulière

Le samedi 22 novembre 2025,
en la fête de sainte Cécile

Numéro : CASUS-1 | 7ème année (n°78)
Tarifs : Edition numérique gratuite

Edition papier 7,00 € + port
ISSN : 2426-2064
Edition : Schola Sapientiæ

Lierne – 36230 Tranzault
Impression : imprimé par nos soins
Directeur de la 
publication : Mathieu Brulaire

Abonnement : 30,00 € les 5 numéros + port

Téléchargez les annexes de ce cahier, 
regroupant l'ensemble de nos ouvrages 

sur www.scholasapientiae.fr.

SOMMAIRE

Article | L'appétit, une inclination 
commune à tout être.........................1

Texte | Somme théologique, Ia, qu. 
LXXX, art. 1.......................................4

Texte | Commentaire du traité sur  
l'âme, Livre II, leçon 5.....................11

Annexe I | Index.............................23

Annexe II | Liste des principes..........25

Manière de philosopher

Voici un petit mode d'emploi pour apprendre à 

découvrir la vérité, par raisonnement syllogistiques.

1- Commencer par définir le sujet

• Recherche d'indices

Relevez des indices : 1- de bon sens (observer et 

sonder le réel) ; 2- ou d'autorité (affirmations de la 

Sainte Ecriture, du Magistère, des saints Docteurs, 

d'Aristote, etc).

• Ajouter des objections

Essayer de recenser les principales difficultés 

pouvant faire obstacle à l'orientation de l'indice.

• Rédiger le corpus

S'attacher à découvrir le moyen-terme liant la 

conclusion obtenue par les indices.

• Répondre aux objections

Rechercher le défaut précis en chacun des 

sophismes.

2- Diviser le terme défini

Répertorier toutes les divisions possibles du sujet, et 

les classer (divisions formelle, matérielle, 

quantitative, etc).

Exercez-vous sur le thème du prochain 

numéro :

L'art, une vertu intellectuelle

O Altissima Caritas et Justitia, in quibus rationibus æternis omnia               novimus et sapimus !

http://www.scholasapientiae.fr/


2 | Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit

ce qui (« quod ») en forme le premier mo-

teur, cette primauté revenant au sujet lui-

même, à l'homme par exemple qui incline 

vers tel ou tel objet.

3- Une puissance distincte –  En troisième 

lieu, nous sommes amenés à séparer chez 

les êtres vivants les puissances appétitives 

et cognitives, par le fait même que l'appétit 

« extériorise » en quelque sorte son sujet, 

en le portant vers l'objet qu'il convoite, tan-

dis que la connaissance assimile son objet, 

comme le remarque saint Thomas : « l'acte  

de  la  vertu  cognitive,  est  tel  que  l'objet  

connu se trouve dans le sujet connaissant ;  

alors que l'acte de la vertu appétitive s'or-

donne à l'objet tel qu'il est en lui-même »5. 

Impossible  de  confondre  par  conséquent 

les deux principes à l'origine de tels mouve-

ments contraires.

Cause finale et passion de l'appétit

4- Difficulté posée – Toutefois, si l'homme 

incline vers tel  objet,  il  est  manifeste que 

l'appétition tient en quelque chose à la rai-

son  de  cet  objet.  Car  si  « c'est  en  tant  

qu'elle  provient  de  l'appétit,  qu'il  s'agit  

d'une appétition… c'est en tant qu'elle vient  

de l'objet, qu'il s'agit  de telle appétition »6. 

Il serait donc ridicule d'attribuer la causalité 

de l'appétition  au seul  appétit,  comme le 

soutinrent  Scot  et  Capréol,  dans 

une première opinion dénoncée 

par  Cajetan7.  Mais  alors,  com-

ment  concilier  ces  deux  mo-

teurs ?  Et  là  commencent  nos 

difficultés.

Doit-on en effet retenir comme 

cause efficiente de cette inclination 

le sujet ou son objet ? L'expression 

de  « puissance  passive »  attribuée 

par saint Thomas à l'appétit8, pour-

rait nous inciter à la seconde solu-

tion. D'autant que dans son Tr. sur  

l'âme9, il poursuit en précisant que 

l'appétit est un moteur mû, et l'ob-

jet  appétible  un  moteur  non  mû. 

Dès  lors,  ne  conviendrait-il  pas 

d'assigner la qualité d'agent princi-

pal à cet objet, et de voir dans l'ap-

pétit  une  cause  efficiente  instrumentale ? 

On sait en effet que l'instrument se définit 

précisément comme un moteur non mû10.

5- Double mouvement de passion et d'ac-

tion –  Constatons pour commencer que la 

5 Ia, qu. XIX, art. 6, ad 3

6 Commentaires de la I  a  , qu. LXXX, art. 2, n°8

7 Ibid., n°5

8 Ia, qu. LXXXII, art. 2, co.

9 Liv. III, leç. 15, n°14

10 Ia, qu. LXX, art. 3, ad 3

notion de moteur mû admise dans la défini-

tion  de  l'appétit,  implique  l'existence  de 

deux mouvements. Car « ce n'est pas sous  

le  même  rapport  qu'une  même  chose  

s'avère être motrice et mue »11. Et de fait, il 

est  clair  que l'appétit  participe  aussi  à  sa 

propre inclination vers l'objet, sans quoi ce 

dernier devrait pouvoir produire un tel acte 

en n'importe quel sujet, ce qui n'est mani-

festement pas le cas.

Songeons par exemple à l'attraction que 

la terre exerce sur l'eau et non sur l'air. N'y 

a-t-il  pas lieu d'admettre une causalité du 

côté de l'eau dans cette attraction, causalité 

qui ne se trouve pas dans l'air ? Car ne pas 

l'admettre,  ce  serait  réduire  la  puissance 

passive  de  l'appétit  non  plus  à  celle  d'un 

instrument, mais à celle de la matière. L'er-

reur épinglée ici, c'est de résoudre la causa-

lité de l'appétition au seul objet, et ce fut 

celle  de Godefroid,  seconde opinion à  la-

quelle répond Cajetan.

6- Agent propre d'appétition – S'il est vrai 

que l'appétit a besoin de la motion d'un ob-

jet pour passer à l'acte, il  faut néanmoins 

remarquer  que  cette  motion  demeure 

comme  accidentelle  à  l'objet.  Par  suite, 

l'objet appétible ne peut former un  agent  

propre de l'appétition, l'agent propre agis-

sant toujours pour un effet qui lui demeure 

essentiel.

7- Primauté dans l'ordre de spécification 

–  Disons ensuite que, si  dans l'ordre d'un 

raisonnement spéculatif, la cause efficiente 

a raison de principe, dans l'ordre des appé-

tibles, cette primauté revient à la fin. C'est 

elle en effet qui est raison de l'action à po-

ser, et même de la capacité de l'agent à la 

poser.  Il  en  résulte  que  l'objet  appétible 

forme le moteur non mû de l'appétition en 

tant que cause finale de celle-ci, c'est-à-dire 

11 Ia IIæ, Qu. IX, art. 1

sous sa raison de bonté que poursuit préci-

sément l'appétit ;  et qu'il  lui  serait  impos-

sible  de  poursuivre  s'il  n'avait  commencé 

par pâtir sous l'information de cette bonté.

Nous tenons ainsi le premier mouvement 

à  l'origine  de  l'appétition,  mais  qui  ne 

forme pas l'appétition elle-même. Et ce pre-

mier mouvement est une passion de l'appé-

tit sous l'influx de la forme qui l'entraîne à 

désirer  tel  objet.  Il  s'agit,  on le comprend 

facilement,  d'un  mouvement  de  spécifica-

tion,  puisque  le  bien  convoité  n'entraîne 

pas l'appétit à désirer  un objet en général, 

mais bien  tel objet. Garrigou-Lagrange cite 

à ce propos une sentence sans équivoque 

du Docteur  angélique :  « l'intelligence [en-

tendez l'objet] meut la volonté [ou plus gé-

nériquement tout appétit] non à la manière  

d'une  cause  efficiente,  mais  à  la  manière  

d'une cause finale »12.

Cause efficiente de l'appétit

8- Primauté  de  l'appétit  dans  l'ordre  

d'exercice – Quant à l'appétit, il nous appa-

raît  comme  l'unique  cause  efficiente  de 

l'acte d'appétition, en ce sens qu'il se suffit 

à lui-même et  ne souffre d'aucune imper-

fection pour être apte à poser un tel acte, 

ou pour le dire en terminologie scolastique, 

à l'exercer. La primauté de l'appétit s'avère 

ainsi d'un autre ordre que celle 

de son objet, et les deux sont in-

dispensables  pour  que  se  pro-

duise  l'appétition.  L'absence 

d'une  telle  puissance  ou  l'ab-

sence d'un objet appétible anni-

hilerait  invariablement  l'exis-

tence de toute inclination. Mais 

a  contrario,  objet  et  sujet  ne 

constituent pas deux causes effi-

cientes concourant à cette incli-

nation,  comme  le  supposait  la 

dernière opinion erronée identi-

fiée par Cajetan.

Un exemple tiré des êtres vi-

vants rendra sans nul doute plus 

compréhensible  ce  rapport 

entre  l'agent  et  la  fin.  L'amour 

forme le premier mouvement de 

l'appétit qui se porte vers sa fin. Or, il  est 

patent que l'amour n'a besoin d'aucun ob-

jet pour savoir aimer, c'est-à-dire pour exer-

cer cet  amour.  Néanmoins,  il  ne  saurait  y 

avoir d'amour  in concreto sans la présence 

d'un objet,  qui  dirige  cet  amour,  qui  l'ap-

plique en quelque sorte sur tel bien particu-

lier, en un mot qui le spécifie.

12 Som. contre les  gentils  ,  I,  72. – Cité dans le  De 

Beatitudine et Actibus Humanis, qu. IX, art. 1, 1um 

dubium

Sujet

Moteur

non mû   

Moteur  

mû

Objet

Schéma 1- Définition de 

l'appétit

L'appétit est une puissance 

passive de l'être qui, en tant 

que moteur mû, présente deux 

mouvements.

D'abord éveillée par un bien 

dont elle subit la passion, elle 

mets ensuite en mouvement 

tout ou partie de son propre 

sujet pour atteindre le bien 

convoité.

Mû par son objet qui a raison 

de fin, elle devient ainsi moteur 

des moyens visant à 

s'accaparer cet objet. C'est 

donc de son propre chef qu'elle 

exerce son action d'appétition, 

bien que celle-ci soit spécifiée 

par l'affection d'abord reçue de 

la fin.

Bien
Cause

finale

Tout ou partie

Cause matérielle

Appétition  

     Cause

     formelle

Appétit
Cause efficiente

1
- 

A
ff

e
ct

io
n

P
a

ss
io

n

2
- In

clin
a

tio
n

A
ctio

n

Accident

qualitatif

P
S
Y

C
H

O
LO

G
IE

P
S
Y

C
H

O
LO

G
IE



Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit | 3

Matière de l'appétit

9- Matières  générique  et  spécifique – 

Mais venons-en à la causalité matérielle de 

l'appétition, qui se devine aisément sur la 

base de ce qui précède. On sait en effet que 

c'est  la  matière  que  perfec-

tionne  la  fin,  laquelle  a  raison 

d'acte vis-à-vis  de la  première. 

Lorsque donc l'appétit poursui-

vra  le  bien  en  général,  il  aura 

pour matière son sujet en sa to-

talité ;  et  lorsqu'il  poursuivra le 

bien de  telle  faculté, celui de l'in-

telligence  par  exemple,  il  aura 

pour matière cette faculté particu-

lière.

Absolument  parlant,  il  convien-

dra ainsi de poser toutes les puis-

sances  du  sujet  comme  matière 

d'appétition,  puisque  l'appétit 

pourra  s'exercer  sur  chacune 

d'entre  elles13.  Seules  les  parties 

de  ce  sujet  déjà  en  acte  devront 

être exclues de cette matière. Im-

possible par exemple pour l'appé-

tit humain de désirer que la main 

devienne un pied...

Forme et action de l'appétit

10- Principe  moteur  intrinsèque –  Par 

forme, il ne faut pas entendre ici l'affection 

reçue de l'objet par l'appétit, mais bien son 

principe intrinsèque qui l'entraîne à désirer 

la fin. Et en ce sens, nul besoin de discourir 

longtemps  pour  admettre  l’inclination 

comme forme de l’appétit.

11- Nature de l'appétition – Si par contre 

on  cherche  à  désigner  l'acte  produit  par 

l'appétit  sur son sujet,  et  qui  équivaut au 

moyen-terme unissant ce dernier à sa fin, 

non  seulement cette forme a raison d'acte 

(comme  c'est  toujours  le  cas,  par 

définition), mais il s'agit même en l'espèce 

d'une action à proprement parler : l'appétit 

meut  véritablement  tel  sujet  à  poursuivre 

une perfection qu'il ne possède pas encore, 

mais à laquelle il aspire. D'où le nom d'ap-

pétition donné à cette forme, et qui trans-

crit exactement la chose.

Division spécifique de l'appétit

12- Deux espèces d'appétit – Bien que ces 

considérations  concernent  directement  la 

notion  générique d'appétit,  il  est  possible 

13 Cette  doctrine  se  trouve  clairement  établie  par 

saint Thomas dans son Tr. sur l'âme, liv. III, leç. 15, 

n°  14,  où il  résume ainsi  la  matière de l'appétit 

animal,  par  ces  mots :  « ce  qui  est  mû,  c'est  

l'animal ».

d'en distinguer plusieurs espèces. Et cela en 

fonction d'une différence existant entre les 

biens  convoités,  puisque  nous  venons  de 

montrer (n°7) que l'objet était cause de la 

spécification de l'appétit.

L'article  de  la  Somme proposé  dans  ce 

numéro porte précisément sur la première 

de ces distinctions, celle entre l'appétit na-

turel et celui  élicite. C'est sur cette distinc-

tion première que nous nous limiterons en 

ce numéro.

13- Objets  connu ou inné  –  Le  point  de 

départ dont use l'auteur est exactement ce-

lui repris ici : il  se borne à constater l'exis-

tence de deux espèces de formes au prin-

cipe de l'inclination de l'appétit.

La  première  de  ces  formes  n'est  autre 

que l'acte premier qui fait qu'un être est tel 

être.  Et  comme  l'agir  suit  l'être,  il  en  dé-

coule logiquement que l'appétit naturel  ou 

physique d'un être est déterminé par cette 

forme naturelle première.

Cette  forme  naturelle  étant  unique  et 

toujours en acte comme le note le chanoine 

Verneaux14,  l'appétit  naturel  n'admet  au-

cune  élection,  et  aspire  toujours  en  acte 

vers son objet. Il n'en demeure pas moins 

une puissance en raison de la primauté de 

la forme naturelle qu'il se limite à recevoir.

L'autre  forme  capable  de  mouvoir  un 

être, c'est  celle qu'il  obtient  par mode de 

connaissance. Si de par sa forme naturelle 

même, l'homme aspire naturellement à res-

14 Philosophie de l'homme  , éd. Beauchesne, chap. III, 

part. II, n°2 l'appétit naturel

pirer, la connaissance qu'il a de la pollution 

urbaine  l'incite  par  choix  à  éviter  les 

grandes agglomérations.  C'est donc à pro-

pos que ce second appétit reçoit le qualifi-

catif d'élicite, en référence à l'élection qu'il 

permet.  Election  qui  sera  relative 

chez  l'animal  et  absolue  chez 

l'homme...

La  multitude  des  formes 

connues  offre  en  effet  un  panel 

d'objets  disparates  vers  lesquels 

un être doué de connaissance a la 

possibilité de se porter, sans y être 

–  lapalissade  oblige  –  déterminé. 

En  outre,  la  faculté  cognitive  ne 

connaissant  pas  toujours  en  acte, 

l'appétit  élicite demeurera parfois 

lui-aussi en pure puissance.

14- Agent naturel ou volontaire – 

A raison de ces deux formes, puis 

de ces deux appétits, signalons en 

survolant  simplement  ces  notions 

qu'on  parlera  d'agent  naturel  ou 

d'agent volontaire, du côté du su-

jet doué de l'un ou de l'autre appé-

tit. Tout être naturel se trouve ainsi 

pourvu d'un appétit  naturel,  alors 

que seuls ceux doués de connais-

sance –  les  bêtes  et  les  hommes 

ici-bas – comptent cet appétit  su-

périeur qu'est l'appétit élicite. C'est ce que 

saint Thomas développe même au sujet des 

animaux dans sa Ia IIæ, qu. VI, art. 2.

Ce  tour  d'horizon  paraît  suffisant  pour 

cerner plus à fond notre problématique de 

départ. Il conviendra une prochaine fois de 

préciser  la  dernière  distinction  avancée 

entre  agent  naturel  et  agent  volontaire ; 

puis évidemment de nous pencher sur les 

espèces d'appétit élicite que sont les appé-

tits sensible et intellectuel.

Tome I

Somme sur l'éducation
Mathieu Brulaire

Cet essai sur les principes de 

l'éducation orientera avanta-

geusement notre action.

Référence : SE-1 | 320 pages

Langue : français / latin

33 € Offre de Noël 25 €

Sujet

Unique   
Forme

naturelle

Schéma 2- Division

de l'appétit

Puisque toute puissance se distingue spécifiquement en fonction de son 

objet, la division de l'appétit en deux espèces distinctes se prend de 

l'existence de deux formes capables de le mouvoir.

Ainsi, le bien naturel agira sur l'appétit naturel  d'un être, tandis que 

l'appétit élicite pâtira sous la motion du bien appréhendé. Tout en 

répondant à la notion générique d'appétit, chacune de ces espèces 

d'appétit présentera d'autres caractéristiques propres.

Bien

naturel

Appétit naturel

1- Affection

toujours

en acte

P
S
Y

C
H

O
LO

G
IE

P
S
Y

C
H

O
LO

G
IE

Appétit élicite

Multiple
Forme

intentionnelle
Bien

connu

2
- 

In
cl

in
at

io
n

in
d

é
te

rm
in

é
e2

- In
clin

a
tio

n
d
éterm

in
ée

1- Affection

quand l'objet

est connu

A découvrir

Tome I

Cursus philosophicus 

thomisticus
Jean de saint Thomas

Une première partie traitant 

de la logique.

Référence : SE-1 | 512 pages

Langue : latin

48 € Offre de Noël 39 €



4 | Cahiers scolastiques n°78 | Somme théologique, Ia, qu. LXXX, art. 1

†

Articulus primus.
Utrum appetitivus sit aliqua specialis animæ potentia.

LOCA PARALLELA: III Sent., dist. XXVII, qu. I, art. 2; De Verit., qu. XXII, art. 3.

AD PRIMUM sic proceditur. Videtur quod appetitus non sit aliqua specialis animæ potentia.

I- Ad ea enim quæ sunt communia animatis et inanimatis, non est aliqua potentia animæ assignanda.

Sed appetere est commune animatis et inanimatis: quia bonum est quod omnia appetunt, ut di-

citur in I Ethic.*
Ergo appetitus non est specialis potentia animæ.

II- PRÆTEREA,

potentiæ distinguuntur secundum objecta.

Sed idem est quod cognoscimus et appetimus.

Ergo vim appetitivam non oportet esse aliam præter vim apprehensivam.

III- PRÆTEREA,

commune non distinguitur contra proprium.

Sed quælibet potentia animæ appetit quoddam particulare appetibile, scilicet objectum sibi conveniens.

Ergo respectu hujus objecti quod est appetibile in communi, non oportet accipi aliquam poten-

tiam ab aliis distinctam, quæ appetitiva dicatur.

SED CONTRA est

quod Philosophus, in II de Anima*, distinguit appetitivum ab aliis potentiis.

Damascenus etiam, in II libro**, distinguit vires appetitivas a cognitivis.

RESPONDEO DICENDUM quod necesse est ponere quandam potentiam animæ appetitivam. Ad cujus evi-

dentiam, considerandum est quod

quamlibet formam sequitur aliqua inclinatio: sicut

†

Article 1

L'appétit est-il une puissance spéciale de l'âme ?
RÉFÉRENCES SIMILAIRES : Sentences, III, dist. XXVII, qu. I, art. 2 ; Tr. sur la vérité, qu. XXII, art. 3

n ce premier article, nous commencerons par poser l'objection selon laquelle l'appétit ne forme-

rait pas une puissance spéciale de l'âme.E
1- En effet,

il n'y a pas à assigner une puissance à l'âme pour les actes qui s'avèrent communs aux êtres 

animés et inanimés.

Or, l'appétit demeure commun aux êtres animés et inanimés, puisque le bien est « ce que tous  

désirent », comme on l'apprend dans le Traité d'éthique (I*).

Donc, l'appétit ne forme pas une puissance spécifique à l'âme.

2- DE PLUS,

les puissances se distinguent par leurs objets.

Or, c'est le même objet que nous connaissons et que nous désirons.

Donc, la puissance appétitive ne doit pas différer de la puissance appréhensive.

3- DE PLUS,

le commun ne se distingue pas par opposition au propre.

Or, toute puissance de l'âme désire un certain bien particulier appétible, à savoir l'objet qui lui convient.

Donc, parallèlement à cet objet désirable de manière commune, on ne doit admettre aucune puis-

sance distincte des autres, qu'on nommerait appétitive.

CEPENDANT,

le Philosophe distingue dans son Traité sur l'âme (II*) une faculté appétitive des autres puissances.

Et de même,  saint Jean Damascène distingue dans son livre II** les puissances appétitives de 

celles cognitives.

NOUS RÉPONDONS en disant qu'il est nécessaire d'admettre une puissance appétitive dans l'âme. Pour 

en avoir l'évidence, il faut considérer que :

[Art. 402]

31829

4495
* Cap. I, 

n. 1 (s. 

Th. lect. 

I).

31830

4496

31831

4497

31832

4498

31833

4499

[Art. 402]

31829

4495
* Chap. I, 

n. 1 (s. 

Th. leç. I)

31830

4496

31831

4497

31832

4498

31833

4499

* Cap. III, 

n. 1 (s. 

Th. lect. 

V). – Cf. 

lib. III, 

cap. X, n. 

5 (s. Th. 

lect. XV).

** De 

Fide  

Orth., lib. 

II, cap. 

XXII.

* Chap. 

III, n. 1 (s. 

Th. l. V) – 

Cf. liv. III, 

chap. X, 

n. 5 (s. 

Th. l. XV)

** Tr. sur  

la foi  

orth., l. II, 

chap. XXII



Cahiers scolastiques n°78 | Somme théologique, Ia, qu. LXXX, art. 1 | 5

ignis ex sua forma inclinatur in superiorem locum,

et ad hoc quod generet sibi simile.

Forma autem in his quæ cognitionem participant, altiori modo invenitur quam in his quæ cognitio-

ne carent.

In his enim quæ cognitione carent,

invenitur tantummodo forma ad unum esse proprium determinans unumquodque,

quod etiam naturale uniuscujusque est.

Hanc igitur formam naturalem sequitur naturalis inclinatio, quæ appetitus naturalis vocatur.

In habentibus autem cognitionem,

sic determinatur unumquodque ad proprium esse naturale per formam naturalem,

quod tamen est receptivum specierum aliarum rerum: sicut

sensus recipit species omnium sensibilium,

et intellectus omnium intelligibilium,

ut sic

anima hominis sit omnia quodammodo secundum sensum et intellectum:

in quo  quodammodo cognitionem habentia ad Dei similitudinem appropinquant,  in  

quo omnia præexistunt, sicut Dionysius dicit*.

Sicut igitur

formæ altiori modo existunt in habentibus cognitionem supra modum formarum naturalium,

ita oportet quod in eis sit inclinatio supra modum inclinationis naturalis, quæ dicitur appetitus naturalis.

Et hæc superior inclinatio pertinet ad vim animæ appetitivam, per quam animal appetere po-

test ea quæ apprehendit, non solum ea ad quæ inclinatur ex forma naturali.

Sic igitur necesse est ponere aliquam potentiam animæ appetitivam.

toute forme est suivie d'une certaine inclination. Ainsi,

le feu de par sa forme même incline vers le lieu supérieur ;

et il incline encore à engendrer quelque chose de semblable à lui.

Or, la forme des êtres qui participent à la connaissance, se présente sous un mode supérieur à  

ceux qui sont privés de connaissance. En effet,

chez les êtres privés de connaissance,

la forme ne se trouve déterminée qu'au seul être propre à chaque chose.

Or, celui-ci leur est également naturel.

Donc, cette forme naturelle est suivie d'une inclination naturelle, qu'on nomme « appétit naturel ».

Alors que chez les êtres doués de connaissance,

chacun se trouve déterminé à son propre être naturel par la forme qui lui est naturelle ;

mais il peut encore recevoir les espèces des autres réalités, à la manière dont :

le sens peut recevoir les espèces de tous les objets sensibles ;

et l'intelligence, de tous les objets intelligibles.

Et donc,

l'âme de l'homme est d'une certaine manière toutes choses sous le rapport de la 

sensation et de l'intelligence.

Et en cela, les êtres qui ont une telle connaissance approchent d'une certaine manière de la 

ressemblance à Dieu, « en qui toutes choses préexistent », comme le souligne Denys*.

Donc,

les formes existent sous un mode plus élevé dans les êtres doués de connaissance que dans 

les simples formes naturelles.

Et de même, l'inclination qui s'y trouve doit dépasser le mode de la simple inclination naturelle, 

qu'on nomme « appétit naturel ».

Or, cette inclination supérieure revient à la puissance appétitive de l'âme, par laquelle l'animal 

est capable de désirer les objets de son appréhension, et non pas seulement ceux auxquels 

il incline en vertu de sa seule forme naturelle.

Et donc, il est nécessaire d'admettre ainsi une faculté appétitive dans l'âme.

4500
* De Div.  

Nom., 

cap. V (s. 

Th. lect. 

I).

4501

4500
* Tr. des  

noms 

div., 

chap. V 

(s. Th. 

leç. I)

4501



6 | Cahiers scolastiques n°78 | Somme théologique, Ia, qu. LXXX, art. 1

AD PRIMUM ergo dicendum quod

appetere invenitur in habentibus cognitionem, supra modum communem quo invenitur in 

omnibus, ut dictum est*.

Et ideo oportet ad hoc determinari aliquam potentiam animæ.

AD SECUNDUM dicendum quod

id quod apprehenditur et appetitur, est idem subjecto, sed differt ratione:

apprehenditur enim ut est ens sensibile vel intelligibile;

appetitur vero ut est conveniens aut bonum.

Diversitas autem

rationum in objectis requiritur ad diversitatem potentiarum;

non autem materialis diversitas.

AD TERTIUM dicendum quod

unaquæque potentia animæ

est quædam forma seu natura,

et habet naturalem inclinationem in aliquid.

Unde unaquæque appetit objectum sibi conveniens naturali appetitu.

Supra quem est appetitus animalis consequens apprehensionem,

quo appetitur aliquid non ea ratione qua est conveniens ad actum hujus vel illius poten-

tiæ, utpote visio ad videndum et auditio ad audiendum;

sed quia est conveniens simpliciter animali.

Commentaria Cardinalis Cajetani (MDXL°)
TABULA SYNOPTICA.
I- De titulo.

II- De corpore.

De demonstratione a sancto Thoma.

III- De necessitate hujus demonstrationis.

IV- De responso ad secundum.

V- De responso ad tertium.

†

Titulus clarus in se. Ejus autem ratio est quia,

A LA PREMIÈRE OBJECTION, il faut ainsi expliquer que :

l'appétit qui se trouve dans les êtres doués de connaissance dépasse le mode commun sous 

lequel il se trouve en tous, comme on vient de l'expliquer*.

Et donc, une puissance de l'âme s'avère nécessaire pour cet acte.

A LA DEUXIÈME OBJECTION, il convient de noter que :

l'objet appréhendé et désiré est identique par le sujet, mais diffère par la raison. En effet,

il est appréhendé en tant qu'être sensible ou intelligible ;

et il est désiré en tant qu'être convenable ou bon.

Or,

c'est la diversité des raisons des objets qui est requise pour qu'il y ait diversité de puissances ;

et non la diversité matérielle.

A LA TROISIÈME OBJECTION, observons que :

toute puissance de l'âme

constitue une certaine forme ou une certaine nature ;

et présente une inclination naturelle vers un acte donné.

Donc, chacune désire l'objet qui lui convient par un appétit naturel.

Mais au-dessus de celui-ci se trouve l'appétit animal qui fait suite à son appréhension :

il lui permet de désirer un objet non parce qu'il convient à l'acte de telle ou telle puis -

sance, à la manière dont la vision convient à la vue, et l'audition à l'ouïe ;

mais parce qu'il convient absolument à l'animal.

Commentaires du Cardinal Cajetan (1540)
TABLE SYNOPTIQUE.
1- Du titre
2- Du corpus

Démonstration de saint Thomas

3- Nécessité de cette démonstration

4- De la réponse à la deuxième objection

5- De la réponse à la troisième objection

†

e  titre reste  clair  en lui-même.  La  raison en  est 

que :L

31834

4502
* In 

corpore.

31835

4503

31836

4504

C 8000

31834

4502
* Dans le 

corpus

31835

4503

31836

4504

C 8000

C 8001

C 8001



Cahiers scolastiques n°78 | Somme théologique, Ia, qu. LXXX, art. 1 | 7

cum  omnibus  rebus  attribuatur  appetere 

suum bonum,

animalibus specialiter attribuitur quod appetunt.

II. In  corpore una conclusio responsiva affirmative: 

Necesse est ponere quandam animæ potentiam appe-

titivam. – Probatur.

In  cognoscentibus  invenitur  forma  altiori 

modo quam in cognitione carentibus:

ergo in illis invenitur inclinatio altior quam in istis:

ergo appetitiva potentia.

Antecedens probatur: quia

in reliquis  forma determinat unumquod-

que ad proprium et naturale tantum esse;

in cognoscentibus autem non solum ad hoc, 

sed ad alienum et intentionale esse se ex-

tendit. Declaratur: quia sic anima est quo-

dammodo omnia. –

Prima consequentia  fundatur super hoc, quod 

omnem formam sequitur proportionaliter in-

clinatio aliqua.

Quod  patet  tam  in  propriis,  ut  formam 

ignis sequitur inclinatio sursum;

quam in alienis, ut perfecta sequitur inclina-

tio ad generationem similium. –

Secunda vero consequentia fundatur super hoc, 

quod

talis  superior  inclinatio  ad  appetitivam 

potentiam pertinet.

Cujus probatio insinuatur ex eo quod per appeti-

tivam potentiam animal potest appetere non 

solum propria et naturalia, sed apprehensa.

III. Adverte hic quod ratio ista s. Thomæ subtilissima 

est, et a priori ostendit necessitatem quare appetiti-

vum ponit specialem potentiam seu virtutem distinc-

tam contra alias potentias, in habentibus cognitionem, 

in aliis vero non.

Cum enim appetere nihil aliud sit quam incli-

nari in aliquid, et appetitus inclinatio ipsa sit;

et unamquamque naturam, immo unamquam-

que rem comitetur inclinatio sua ad aliquid 

sibi proportionatum:

consequens est ut,

quemadmodum rerum naturæ proportio-

naliter inveniuntur, et non unius rationis 

perfectionem habent,

ita etiam proportionales  comitentur inclina-

tiones. Ita quod,

quemadmodum forma excedit formam

non secundum gradum perfectionis 

tantum,

C 8003

C 8004

C 8003

C 8004

C 8002

C 8002

on attribue à toutes choses l'appétit de dési-

rer son propre bien.

Donc, on se  demande s'il  convient  d'attribuer un 

appétit plus spécifique aux animaux.

2- Dans le  corpus,  on ne trouve qu'une  seule  ré-

ponse  affirmative :  il  est  nécessaire  d'admettre  une 

puissance appétitive dans l'âme. – Démonstration :

la forme qui se trouve chez les êtres doués 

de connaissance est d'un mode supérieur à 

celle  qui  se  trouve chez  ceux auxquels  fait 

défaut la connaissance.

Donc, on doit y repérer aussi une inclination supé-

rieure à ces derniers.

Donc, une puissance appétitive.

Démonstration de l'antécédent : car,

chez les autres êtres, la forme détermine cha-

cun au seul être qui lui est propre et naturel.

Alors que chez ceux doués de connaissance, 

elle  s'étend non seulement  à cela,  mais 

encore  à  l'être  intentionnel  d'autrui.  Ce 

qu'on affirme du fait que l'âme est d'une 

certaine manière toutes choses. –

La première conséquence  se fonde sur  le  fait 

qu'une certaine inclination fait suite à toute 

forme selon une certaine proportion.

Ce  qu'on  voit  dans  les  mouvements 

propres,  telle  l'inclination du feu vers le 

haut consécutive à sa forme ;

de même que  dans les mouvements d'aliéna-

tion, comme l'inclination parfaite qui découle 

de la génération d'un être semblable. –

Enfin, la seconde conséquence  se fonde sur le 

fait que :

l'inclination d'un tel être supérieur appar-

tient à sa puissance appétitive.

Et la preuve en est que par cette puissance 

appétitive l'animal est capable de désirer 

non seulement son être propre et naturel, 

mais même celui appréhendé.

3- Remarquez ici que ce raisonnement de saint Tho-

mas est très subtil, et montre a priori la nécessité pour 

laquelle il admet l'appétit comme une puissance spé-

ciale  –  c'est-à-dire  une  faculté  distincte  des  autres 

puissances – chez les êtres doués de connaissance, et 

non chez les autres. En effet,

désirer ce n'est rien d'autre qu'incliner vers 

un objet,  et  c'est  cette  inclination que dé-

signe l'appétit.

Or, chaque  nature,  ou  mieux  chaque  être,  est 

suivie d'une inclination vers un objet qui lui 

proportionné.

Donc,

de même qu'on trouve des êtres aux na-

tures proportionnelles, qui ne répondent 

pas à une unique raison de perfection ;

ainsi, ces  êtres  s'accompagnent  d'inclinations 

proportionnelles. De sorte que :

telle  forme  s'avère  supérieure  à  telle 

autre forme,

non  seulement  par  son  degré  de 

perfection ;

mais aussi  dans la  hiérarchie  des  êtres,



8 | Cahiers scolastiques n°78 | Somme théologique, Ia, qu. LXXX, art. 1

sed secundum rerum ordinem, quia sci-

licet una est in altiori rerum ordine 

quam alia;

ita inclinatio sit superior inclinatione. –

Et in hoc fundatur prima consequentia litteræ.

Videmus autem duos rerum ordines in toto universo:

unum eorum quorum naturæ hoc solum ha-

bent, quod sunt tantum ipsæmet, ut patet

in omnibus inanimatis,

et etiam vegetabilibus tantum;

alterum vero eorum quorum

naturis non sufficit ut sint ipsæmet,

sed extendunt se ad hoc ut sint etiam alia, ut 

patet in sentientibus et intelligentibus.

Si igitur unamquamque naturam proportionalis 

sequitur inclinatio,

primi  ordinis  naturas  sequetur  inclinatio 

ad naturalia et propria tantum;

secundi vero ordinis naturas sequetur inclinatio 

non solum ad naturalia, sed ad apprehensa;

sunt enim ipsæ et apprehensa,

illæ vero sunt tantum ipsæ.

Et ex hoc ulterius sequitur quod

inclinatio rerum primi ordinis

multiplicatur in eodem juxta multipli-

cationem rerum;

quemadmodum et esse proprium et natura-

le cujusque cum re ipsa multiplicatur.

Et propterea aliud est naturalis appetitus le-

vis ad esse sursum, et illius ejusdem ad 

generandum sibi simile, etc.:

ille enim est levitas,

hic  autem  calor, vel quidquid est sua vis 

productiva. –

Inclinatio vero consequens naturas secundi ordinis,

non  multiplicatur  in  eodem  juxta  re-

rum multiplicationem,

sed est una quædam specialis vis: alioquin 

proportionata non esset naturæ a qua 

fluit.

Natura enim ipsa, una existens, est 

ipsa et alia:

ergo et  inclinatio,  si  proportionalis  est, 

debet se extendere ad utraque, na-

turalia scilicet et apprehensa.

Ex amplitudine igitur naturæ,

qua non solum est ipsa sed alia, oritur 

quod appetitus ejus sit unus respectu

C 8007

C 8006

C 8007

C 8005

C 8006

C 8005

puisque l'une appartient à un ordre 

réel supérieur à l'autre.

Et de même, l'inclination de l'une s'avère su-

périeure à l'inclination de l'autre. –

Et donc, c'est sur cette correspondance que se 

fonde la première conséquence du texte.

Or, nous observons encore l'existence de deux 

ordres de choses dans le tout de l'univers :

l'un de ceux dont la nature consiste seulement 

à exister eux-mêmes, comme c'est le cas

de tous les êtres inanimés,

et même des végétaux ;

et l'autre de ceux pour lesquels

il  ne suffit  pas à leur nature d'exister 

eux-mêmes,

mais qui se portent à devenir encore les autres 

choses, comme c'est le cas chez les êtres 

doués de sensation ou d'intelligence.

Donc, si chaque nature est suivie d'une inclina-

tion qui lui est proportionnelle,

il est dans la nature des êtres du premier 

ordre d'être suivi d'une inclination vers un 

objet qui leur est naturel et propre ;

alors qu'il est dans la nature des êtres du se-

cond ordre d'incliner non seulement vers 

ce qui leur est naturel, mais encore vers 

ce qu'ils appréhendent. En effet,

ces  derniers  existent  eux-mêmes  et 

ont l'être intentionnel de ce qu'ils ap-

préhendent ;

alors  que  les premiers se limitent seule-

ment à exister.

Et donc, il suit ultimement que :

l'inclination des êtres du premier ordre

se multiplie en un même sujet en fonc-

tion de la multiplicité de ses objets ;

de même aussi que l'existence propre et na-

turelle  à  chaque être  se  multiplie  en 

fonction du nombre d'êtres.

Et donc, l'appétit naturel du corps léger qui 

tend vers  le  haut  diffère  de celui  du 

même  être  tendant  à  engendrer  un 

être semblable à lui, etc. En effet,

le premier correspond à la légèreté ;

alors que  le second correspond à la cha-

leur,  ou  à  autre  chose  qui  forme  sa 

puissance génératrice. –

Alors  que  l'inclination consécutive  à la  nature 

des êtres du second ordre :

ne se multiplie pas en un même sujet en 

fonction de la multiplicité de ses objets ;

mais constitue une certaine puissance spéciale, 

sans quoi elle ne serait pas proportion-

nelle à la nature dont elle découle. Car,

leur  nature  même  qui  est  une, 

existe elle-même et  a  l'être inten-

tionnel des autres.

Et donc,  l'inclination qui  leur est  propor-

tionnelle, doit s'étendre elle aussi à 

chacun  de  ces  deux  objets,  soit  à 

l'être naturel et à ceux appréhendés.

Donc,

c'est à partir de l'amplitude de leur na-

ture qui leur donne non seulement d'être



Cahiers scolastiques n°78 | Somme théologique, Ia, qu. LXXX, art. 1 | 9

utrorumque,

ac per  hoc  sit  specialis  vis  potestasque 

naturæ. –

Et hoc fuit fundamentum secundæ consequen-

tiæ, ut patet in littera.

IV. In responsione ad secundum, memento quod ea 

ratione dicitur ens intelligibile aut sensibile apprehen-

sionis objectum, qua in II de Anima* dicitur visibile ob-

jectum visus.

Non enim intenditur in littera quod

ens sub ratione intelligibilitatis aut sensibili-

tatis, sit objectum apprehensionis;

sicut nec color sub ratione visibilitatis est objec-

tum visus.

Sed intenditur  quod  objectum  apprehensionis 

est ipsum ens,

intelligibile quidem respectu intellectivæ,

et sensibile respectu sensitivæ.

Ita quod distinctio apprehensivæ vis ab appetitiva 

in hoc stat, quod

ratio objecti illius est entitas,

istius vero est bonitas, sive convenientia.

V. In responsione ad tertium, nota hinc quod in co-

gnoscentibus,

quemadmodum est  utriusque  ratio,  scilicet 

naturæ et cognoscitivi,

ita est uterque appetitus:

naturalis, qui nihil aliud est quam ipsa natura-

lis potentia cujusque ad suam perfectionem;

et animalis, qui non fertur nisi ad actum cognitum.

Et propterea  videre, audire, et alia hujusmodi, et 

etiam ipsum appetere, dupliciter appetimus:

naturaliter,  secundum partem,  idest  secun-

dum illam potentiam cujus est perfectio;

et animaliter,  cum  apprehensum  visionis  aut 

volitionis  bonum concupiscimus,  et  conser-

vare conamur.

Commentaires du Fr. Pie (2025)
TABLE SYNOPTIQUE

1- Présentation de l'article

2- Problématique énoncée dans le titre

3- Solution à cette problématique
4- Objet de cet article : distinction d'un appétit naturel et élicite
5- Réponses aux objections afférentes

†

lors que la doctrine thomiste au sujet de l'appétit 

est  une des  plus  difficiles  à  assimiler  aux  dires 

même de Cajetan (art. suiv., n. 4), saint Thomas a cru 

inutile de consacrer un article entier pour en préciser 

la définition. Nous en venons donc directement à la 

A

division du terme.

2- Le titre vise ainsi à faire porter la problématique 

sur une distinction, celle de savoir s'il convient de divi-

ser l'appétit naturel par opposition à celui élicite. C'est 

une distinction qui nous a déjà été présentée en la qu. 

XLIV, art. 4, dans la réponse à la 3ème objection ; avant 

d'être  plus  amplement  développée  dans  la  LXXVIII, 

art. 1, ad 3. Par conséquent Cajetan ne remarque au-

cune difficulté dans l'entendement de la question de 

départ (n°c8001).

3- Bien que notre professeur s'appuie sur un philo-

eux-mêmes, mais aussi les autres êtres 

que se manifeste l'existence d'un appétit 

unique envers chacun de ces deux objets.

Et ainsi,  il  doit s'agir d'une puissance et 

d'une faculté naturelle spécifique.

Et  donc,  c'est  sur  cela  que se  fonde la  seconde 

conséquence, comme on le voit dans le texte.

4- Dans la réponse à la deuxième objection, souve-

nez-vous que l'objet appréhendé est qualifié d'« être  

intelligible  ou  sensible »,  pour  la  même  raison  que 

l'objet vu est qualifié de « visible » dans le  Traité sur  

l'âme (II*). En effet,

dans cette réponse, on ne cherche pas à dire 

que :

l'être sous la raison d'intelligibilité ou de sen-

sibilité formerait l'objet d'appréhension ;

à la manière dont ce n'est pas non plus la cou-

leur  sous  la  raison  de  visibilité  qui  forme 

l'objet de la vue.

Mais on cherche à montrer que l'objet de l'appré-

hension est l'être lui-même,

qui  s'avère  certes  intelligible  en  regard  de 

l'intelligence ;

et sensible en regard de la sensation.

Donc, la distinction entre les puissances appréhen-

sive et appétitive tient en ceci que :

la raison de l'objet de la première, c'est l'entité ;

alors que  pour la seconde, c'est la bonté ou la 

convenance.

5- Dans la réponse à la troisième objection, notez y 

que chez les êtres doués de connaissance :

il  existe  deux  espèces  de  raisons,  celle  de 

l'être naturel et celle de l'être connu ;

et que de même, il existe deux espèces d'appétits :

celui naturel, qui n'est rien d'autre que la puis-

sance naturelle de chaque chose à sa perfection ;

et l'autre animal, qui ne se porte que vers un 

acte connu.

Et donc, notre appétit de voir, d'entendre, et des 

autres actes de nos puissances – et même de 

celui de l'appétit – est double :

l'un  est  naturel  et  partiel,  en  tant  qu'il 

s'avère la perfection de telle puissance ;

et l'autre est animal, quand nous convoitons le 

bien appréhendé par notre vision ou notre vo-

lition, et que nous essayons de le conserver.

C 8008
* Cap. 

VII, n. 1 

(s. Th. 

lect. XIV).

C 8008
* Chap. 

VII, n. 1 

(s. Th. 

leç. XIV)

P 2652

P 2653

C 8009

C 8009

P 2654

P 2655



10 | Cahiers scolastiques n°78 | Somme théologique, Ia, qu. LXXX, art. 1

sophe  et  un  docteur  de  l'Eglise  dans  le  sed  contra 

(n°4498), la conclusion ne bénéficie évidemment d'au-

cune note théologique certaine. Il serait pourtant bien 

téméraire de la nier, devant l'évidence de la réalité na-

turelle qui s'offre à nous.

Le  corpus peut être reformulé comme suit :  toute 

forme est  suivie  d'une certaine inclination (n°4499). 

Or, la forme des êtres se distingue entre celle naturelle 

et celle intentionnelle (n°4500). Donc, l'appétit se dis-

tingue entre celui naturel et celui intentionnel, qu'on 

qualifie d'élicite (n°4501).

La  forme  intentionnelle renvoie  à  la  connaissance 

précédemment étudiée (qu. LXXIX), et distinguée de la 

forme naturelle (cf. le corpus de la qu. LXVII, art. 3, par 

exemple). C'est donc tout naturellement que notre au-

teur part de ce moyen-terme pour répondre à la pro-

blématique présente.

4- Pour cerner l'objet de cet article, nous procéde-

rons différemment du saint Docteur, en partant de la 

notion commune d'appétit, pour la distinguer ensuite 

entre les deux membres proposés.

Dans  son  sens  général,  l'appétit  désigne  l'inclina-
tion d'un sujet  vers un objet  extérieur (schéma n°1). 

En tant que puissance passive, cette inclination est re-

çue  de  l'objet  par  le  sujet  qui  « succombe »  en 

quelque sorte devant la bonté ou la malice qui se pré-

sente à lui. L'inclination – on le comprend alors aisé-

ment – recevra sa spécification de l'objet dont elle su-

bit la passion. Et par le fait même, les appétits se dis-

tingueront spécifiquement entre eux, en raison d'ob-

jets spécifiquement distincts.

Cet objet, l'auteur lui donne ici le nom de « forme », 

du  fait  qu'il  doit  nécessairement  avoir  raison  d'acte 

pour pouvoir agir sur un terme extrême, à savoir le su-

jet qui pâtit. Mais nous pourrions tout aussi bien lui 

attribuer  le  nom de  « fin »,  en  le  considérant  cette 

fois-ci du côté du sujet.

Et c'est ici que nous rejoignons le texte de l'article 

(n°4500),  en  considérant  l'existence  de  fins  innées  

dont le sujet n'a aucunement connaissance, et de fins  

connues  qui requièrent chez l'être une appréhension 

préalable. L'objet, c'est-à-dire le bien ou le mal, relè-

vera ainsi d'une espèce différente selon qu'il est natu-

rel à un être ou qu'il lui est connu. La mort constituera 

par exemple un mal naturel pour le chien, alors que la  

trique du maître lui sera connue comme mauvaise. Au 

contraire, il appréciera les caresses parce qu'il en a fait 

l'expérience sensible, autrement dit parce que son ap-

pétit  aura  agréablement  pâti  sous  la  connaissance 

sensible d'un tel toucher.

Par  suite,  « l'inclination  naturelle » (n°4500) dont 

parle le texte,  caractérisera l'appétit naturel ;  tandis 

que l'appétit élicite sera doué d'une « inclination se-
conde », en ce que précisément elle sera le fruit d'un 

acte second (l'acte premier étant celui qui procure la 

forme naturelle à un être), celui d'une connaissance 

préalable. Cajetan va plus loin en examinant consécu-

tivement  le  caractère  unique  ou  multiple  de  ces 

formes (n°c8006).

5- La  deuxième  objection (n°4503) nous 

rappelle que la vérité et la bonté constituent 

des  transcendantaux de l'être, qui par consé-

quent  ne  s'en  distinguent  pas  réellement, 

mais par la seule raison.

La  troisième  objection (n°4504) est  plus 

croustillante, puisqu'elle empiète sur  l'action 
de l'appétit, qui demeure un « moteur mû ». 

Et si en tant qu'il est mû par la fin, il pâtit, en 

tant que  moteur,  il  agit  pour atteindre cette 

fin. Son action s'exerce donc sur les moyens et 

non sur la fin ; et consiste à mettre en branle 

toutes les facultés de l'âme sur lesquelles il a 

un pouvoir (ce qui ne signifie pas qu'il ait un 

pouvoir sur toutes, nuance) pour atteindre ou 

repousser l'objet sous lequel il a d'abord pâti.

Il pourra alors user de ce pouvoir  pour at-
teindre tel  bien particulier  ou repousser  tel 

mal particulier de telle ou telle puissance. C'est ainsi 

qu'il incitera par exemple l'intelligence à rechercher la 

vérité qui en est le bien propre, et à rejeter l'erreur, 

son mal  particulier ;  ou qu'il  entraînera la  bouche à 

avaler l'aliment qu'il a découvert être tel, mais à refu-

ser tout ce que son sens aura perçu comme dange-

reux.

P 2657

P 2656

P
SYC

H
O

LO
G

IE
P

SYC
H

O
LO

G
IE

Schéma 1- Appétit naturel et appétit élicite
L'appétit est une inclination d'un être vers une fin, qui a raison de principe en 

matière d'opérations. Cette inclination naît toujours d'une forme, qui peut être ou 

naturelle ou intentionnelle.

Lorsqu'un sujet incline vers un objet de par sa propre forme naturelle, on parle 

d'appétit naturel. Lorsqu'il incline vers cet objet en raison d'une connaissance 

préalable, il d'agir d'un appétit élicite.

Appétit élicite

Forme connue

   Connaissance 
de l'objet

Appétit naturel

Forme
naturelle   

Inclination 
naturelle

Inclination 
élicite

Objet



Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur l'âme, Li. II, le. 5 | 11

Lectio quinta.
De distinctione potentiarum animæ adinvicem.

Aristotelis de Anima (circa -334)

* Τῶν δὲ δυνάμεων τῆς ψυχῆς αἱ λεχθεῖσαι τοῖς μὲν 
ὑπάρχουσι  πᾶσαι,  καθάπερ  εἴπομεν,  τοῖς  δὲ  τινὲς 
αὐτῶν,  ἐνίοις  δὲ  μία  μόνη.  Δυνάμεις  δ'  εἴπομεν 
θρεπτικόν,  αἰσθητικόν,  ὀρεκτικόν,  κινητικὸν  κατὰ 
τόπον, διανοητικόν.

2 Ὑπάρχει  δὲ τοῖς  μὲν φυτοῖς τὸ θρεπτικὸν μόνον, 
ἑτέροις δὲ  [414b] τοῦτό τε καὶ τὸ αἰσθητικόν. Εἰ δὲ τὸ 
αἰσθητικόν, καὶ τὸ ὀρεκτικόν· ὄρεξις μὲν γὰρ ἐπιθυμία 
καὶ θυμὸς καὶ βούλησις, τὰ δὲ ζῷα πάντ' ἔχουσι μίαν 
γε τῶν αἰσθήσεων, τὴν ἁφήν· ᾧ δ' αἴσθησις ὑπάρχει, 
τούτῳ ἡδονή τε καὶ λύπη καὶ τὸ ἡδύ τε καὶ λυπηρόν, 
οἷς δὲ ταῦτα, καὶ ἐπιθυμία· τοῦ γὰρ ἡδέος ὄρεξις αὕτη.

3 Ἔτι δὲ τῆς τροφῆς αἴσθησιν ἔχουσιν· ἡ γὰρ ἁφὴ τῆς 
τροφῆς αἴσθησις·  ξηροῖς γὰρ καὶ  ὑγροῖς καὶ  θερμοῖς 
καὶ  ψυχροῖς  τρέφεται  τὰ  ζῶντα  πάντα,  τούτων  δ' 
αἴσθησις  ἁφή,  τῶν  δ'  ἄλλων  αἰσθητῶν  κατὰ 
συμβεβηκός.  Οὐθὲν  γὰρ  εἰς  τροφὴν  συμβάλλεται 
ψόφος οὐδὲ χρῶμα οὐδὲ ὀσμή, ὁ δὲ χυμὸς ἕν τι τῶν 
ἁπτῶν ἐστιν. Πεῖνα δὲ καὶ  δίψα ἐπιθυμία,  καὶ ἡ μὲν 
πεῖνα ξηροῦ καὶ θερμοῦ, ἡ δὲ δίψα ὑγροῦ καὶ ψυχροῦ· 
ὁ δὲ χυμὸς οἷον ἥδυσμά τι τούτων ἐστίν. Διασαφητέον 
δὲ περὶ αὐτῶν ὕστερον, νῦν δ' ἐπὶ τοσοῦτον εἰρήσθω, 
ὅτι τῶν ζώντων τοῖς ἔχουσιν ἁφὴν καὶ ὄρεξις ὑπάρχει. 
Περὶ δὲ φαντασίας ἄδηλον, ὕστερον δ' ἐπισκεπτέον.  4 

Ἐνίοις  δὲ  πρὸς  τούτοις  ὑπάρχει  καὶ  τὸ  κατὰ  τόπον 
κινητικόν, ἑτέροις δὲ καὶ τὸ διανοητικόν τε καὶ νοῦς, 
οἷον  ἀνθρώποις  καὶ  εἴ  τι  τοιοῦτον  ἕτερον  ἔστιν  ἢ 
τιμιώτερον.

5 Δῆλον οὖν ὅτι τὸν αὐτὸν τρόπον εἷς ἂν εἴη λόγος 
ψυχῆς τε καὶ σχήματος· οὔτε γὰρ ἐκεῖ σχῆμα παρὰ τὸ

* Potentiarum autem animæ, quæ dictæ, aliis quidem 
insunt  omnes,  aliis  vero  quædam harum,  quibusdam 
vero una sola. Potentias autem diximus vegetativum, 
sensitivum,  appetitivum,  motivum  secundum  locum, 
intellectivum.

2 Inest autem plantis vegetativum solum, alteris au-
tem [414b] hoc et sensitivum. Si autem sensitivum, et ap-
petitivum; appetitus quidem enim desiderium et ira et 
voluntas  sunt.  Animalia  autem  omnia  habent  unum 
sensum, tactum; cui autem sensus inest, huic et lætitia 
et tristitia et dulce et triste; quibus autem hæc, et con-
cupiscentia: delectabilis enim appetitus hæc.

3 Adhuc autem alimenti sensum habent: tactus enim 
alimenti sensus. Siccis enim et humidis et calidis et fri-
gidis aluntur omnia viventia: horum autem sensus, tac-
tus;  sed  aliis  sensibilibus  secundum  accidens.  Nihil 
enim in alimentum confert  sonus neque color  neque 
odor; humor autem unum aliquod est tangibilium. Esu-
ries autem et sitis,  est concupiscentia: et esuries qui-
dem calidi et sicci, sitis autem frigidi et humidi. Sapor 
vero ut delectamentum horum est. Certificandum au-
tem de his posterius est, nunc autem intantum dictum 
sit quod animalibus habentibus tactum, et appetitus in-
sit.  De  phantasia  autem immanifestum est,  posterius 
autem intendendum est.  4 Quibusdam autem ad  hæc 
inest et secundum locum motivum. Alteris autem intel-
lectivum et intellectus, ut hominibus, et si aliquod alte-
rum hujusmodi est aut et honorabilius.

5 Manifestum igitur est quoniam eodem modo una uti-
que erit ratio animæ et figuræ: neque enim ibi figura est

Leçon 5
Distinction des puissances de l'âme entre elles

Traité d'Aristote sur l'âme (vers -334)

* Or, les puissances de l'âme qu'on a énumérées se 
trouvent toutes chez certains êtres ; alors qu'il n'y en a 
que certaines chez d'autres ; enfin, chez d'autres êtres 
encore,  il  n'y  en  a  qu'une  seule.  Et  nous  appelons 
« puissances », celles végétative, sensitive, appétitive, 
celle du mouvement local et celle intellective.

2 Ainsi,  il  n'y a chez les plantes que la seule puis-
sance végétative,  alors que d'autres  [414b] ont  la  puis-
sance sensitive en plus de celle-là. Et puisqu'elles ont 
la puissance sensible, il doit s'y trouver aussi celle ap-
pétitive, puisque l'appétit renferme à l'évidence le dé-
sir, la colère et la volonté. Or, tous les animaux pos-
sèdent au moins un sens, celui du toucher. Et ceux qui 
sont doués de sensation, possèdent aussi la joie et la 
tristesse portant sur quelque chose de doux et de triste. 
Et ils doivent encore avoir la concupiscence, puisque 
celle-ci correspond à l'appétit délectable.

3 Mais ils possèdent aussi le sens de la nourriture, 
puisque c'est le toucher qui équivaut à ce sens de la 
nourriture.  En  effet,  tous  les  êtres  vivants  se  nour-

rissent d'aliments secs et humides, chauds et froids. Et 
le toucher est le sens qui perçoit ces objets, alors que 
par les autres sensibles cela n'est qu'accidentel. Car ni 
le son, ni la couleur, ni l'odeur n'apportent rien à l'ali-
ment. Quant à l'humeur, elle forme l'un des objets tan-
gibles. Alors que la faim et la soif sont des concupis-
cences : la faim l'est certes du chaud et du sec, et la 
soif du froid et de l'humide. Et la saveur forme la dé-
lectation qui leur est attachée. Ce dont il faudra s'assu-
rer plus tard : qu'il nous suffise ici d'énoncer que les 
animaux ayant le toucher, ils doivent aussi avoir un ap-
pétit. Si pour l'imagination cela n'est pas manifeste, on 
s'en enquerra  plus  loin.  4 Mais  d'autres  comptent  en 
plus de ces puissances-ci, le mouvement local. Enfin, 
d'autres encore possèdent la puissance intellective avec 
l'intelligence,  comme c'est  le  cas  des  hommes  et  de 
tout autre être de ce genre qui pourrait exister, ou qui 
serait même plus honorable que lui.

5 Donc, il est manifeste que la raison d'âme sera une, 
de la même manière qu'elle l'est pour la figure. En ef-

350
* Cap. III.

350
* Chap. III



12 | Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur l'âme, Li. II, le. 5

τρίγωνον ἔστι καὶ τὰ ἐφεξῆς, οὔτ' ἐνταῦθα ψυχὴ παρὰ 
τὰς  εἰρημένας.  Γένοιτο  δ'  ἂν  καὶ  ἐπὶ  τῶν  σχημάτων 
λόγος κοινός, ὃς ἐφαρμόσει μὲν πᾶσιν, ἴδιος δ' οὐδενὸς 
ἔσται  σχήματος.  Ὁμοίως  δὲ  καὶ  ἐπὶ  ταῖς  εἰρημέναις 
ψυχαῖς.  Διὸ γελοῖον ζητεῖν τὸν κοινὸν λόγον καὶ  ἐπὶ 
τούτων καὶ  ἐφ' ἑτέρων,  ὃς οὐδενὸς ἔσται  τῶν ὄντων 
ἴδιος  λόγος,  οὐδὲ κατὰ τὸ οἰκεῖον καὶ  ἄτομον εἶδος, 
ἀφέντας τὸν τοιοῦτον.  6 Παραπλησίως δ' ἔχει τῷ περὶ 
τῶν  σχημάτων  καὶ  τὰ  κατὰ  ψυχήν·  ἀεὶ  γὰρ  ἐν  τῷ 
ἐφεξῆς  ὑπάρχει  δυνάμει  τὸ  πρότερον  ἐπί  τε  τῶν 
σχημάτων καὶ  ἐπὶ  τῶν  ἐμψύχων,  οἷον ἐν  τετραγώνῳ 
μὲν τρίγωνον, ἐν αἰσθητικῷ δὲ τὸ θρεπτικόν.

præter triangulum et quæ consequenter sunt; neque hic 
anima præter prædictas est. Fiet autem utique et in figuris 
ratio communis, quæ convenit quidem omnibus, propria 
autem nullius erit figuræ. Similiter autem et in dictis ani-
mabus. Unde ridiculum est quærere communem rationem 
et in his et in alteris, quæ nullius erit eorum quæ sunt pro-
pria ratio, neque secundum propriam et individuam spe-
ciem, dimittentes hujusmodi. 6 Similiter autem se habent 
ei quod de figuris est et quæ secundum animam sunt: 
semper enim in eo quod est consequenter, est potentia 
quod prius est in figuris et in animatis, ut in tetragono 
quidem trigonum est, in sensitivo autem vegetativum.

Commentaria Sancti Thomæ Aquinatis (circa 1266)
SYNOPSIS. –  1. Argumentum et divisio textus.  – Sunt quinque partes seu 

potentiæ animæ.  –  2. Sed hoc numerus repugnat ad duo:  a) ad tres ani-

mas; b) et ad quatuor potentias quas superius posuit. – 3. Quoad primum, 

dicendum quod necesse est accipi diversitatem potentiarum secundum di-

versas operationes animæ quas inveniuntur apud viventes. –  4. Viventia 

autem habent duplex esse, materiale scilicet et immateriale. – 5. Et diffe-

runt utrumque esse secundum amplitudinem eorum. – 6. Inveniuntur ad-

huc duo gradus apud hoc esse immateriale, scilicet esse intelligibile et esse  

sensibile. –  7. Unde quidem secundum hoc triplex esse distinguitur com-

muniter triplex anima: scilicet vegetabilis, sensibilis et rationalis. – 8. Quia 

ex  unaquaque  autem forma sequitur  aliqua  inclinatio  et  ex  inclinatione 

operatio, oportet esse quinque genera potentiarum animæ. –  9. Quia ta-

men appetitivus non constituit  aliquem diversum  gradum in  viventibus, 

non sunt nisi quatuor gradus viventium. – 10. Duo primi gradus vitæ sunt 

plantæ quæ tantum habent vegetativum; et animalia, quæ addunt sensiti-

vum et appetitivum. – 11. Demonstratur duplici ratione quod inest appeti-

tus in omnibus animalibus: a) ex delectatione et dolore quæ consequuntur 

apprehensionem sensus. – 12. b) ex sensu alimenti quod est tactus. – 13. 

Et sensus alimenti denotat quoddam appetitum. – 14. Posterius dicitur de 

habitudo phantasiæ ad appetitum. – 15. Duo ultimi gradus vitæ sunt ani-

malia superiora quæ habent motum localem; et homines, quæ habent in-

tellectivum. – 16. Et non sunt aliæ entia mortalia cum intellectu, quia non 

diversificatur intellectus ex parte corporis. – 17. Ad adplicandam definitio-

nem animæ ad potentias ejus, bene sciendum est qualis erat opinio Plato-

nis de universalis. – 18. Unde non est anima separata ab ejus potentiis. – 

19. Definitio  communis  animæ non est prætermittenda,  sed adplicanda 

singulis animabus. – 20. In animis sicut in figuris, quod est prius, est in po-

tentia in eo quod est consequenter.

TABULA SYNOPTICA.

1. De partibus sive potentiis ejus.

De potentiis animæ in communi.

De ipsa distinctione potentiarum animæ.

Distinctio earum potentiarum.

De earum enumeratione.

1. Sunt quinque genera potentiarum.

2. Objectiones.

3. Non sunt tria secundum numerum animarum.

Diversitas potentiarum sequitur operationes viventium.

4. Et habent viventia duplex esse.

Distinctio inter esse materiale et immateriale.

351

351

fet, d'un côté, il n'existe pas de figure en dehors du tri-
angle  et  de  celles  qui  y  font  suite ;  et  de  l'autre,  il 
n'existe  pas  d'âme  en  dehors  de  celles  mentionnées. 
Mais dans un cas comme dans l'autre, on pourrait pen-
ser  que  la  raison  commune,  celle  de  figure  par 
exemple, convient certes à toutes les figures, sans être 
propre à aucune de ces figures. Et il en serait de même 
pour les âmes mentionnées. Et donc, il serait ridicule 
de  rechercher  une  raison  commune  pour  les  unes 
comme pour les autres, qui ne formerait  ni la raison 

propre, ni l'espèce propre et individuelle d'aucunes de 
celles  qui  existent,  comme  si  on  devait  abandonner 
cette définition. 6 Aussi, les figures et les âmes se rap-
portent de la même manière les unes aux autres. Car 
dans les figures comme dans les âmes, ce qui est pre-
mier se trouve toujours en puissance dans ce qui vient 
après. C'est ainsi que le triangle se trouve clairement 
dans le quadrilatère, et que l'âme végétative est dans 
l'âme sensitive.

Commentaires de saint Thomas d'Aquin (vers 1266)
PLAN. – 1. Organisation et division du texte. – On compte cinq parties ou 

puissances de l'âme. – 2. Cependant, ce nombre s'oppose à deux autres : 

a) aux trois âmes ;  b) et aux quatre puissances recensées plus haut. –  3. 

Sur le premier point, on doit dire qu'il est nécessaire de poser l'existence 

de diverses puissances dans l'âme en référence à ses diverses opérations 

qu'on trouve chez les êtres vivants. – 4. Or, les êtres vivants présentent une 

double existence, à savoir l'une  matérielle  et l'autre  immatérielle. –  5. Et 

chacune de ces deux existences diffèrent par leur amplitude. – 6. On ob-

serve encore deux degrés chez cet être immatériel, à savoir l'être intelli-

gible  et l'être sensible  d'une chose. – 7. Donc, c'est évidemment en fonc-

tion de cette triple forme d'existence qu'on distingue communément trois 

espèces d'âmes, que sont l'âme végétative, l'âme sensible et l'âme ration-

nelle. –  8. Et puisque toute forme est suivie d'une certaine inclination et 

que  toute  inclination  est  suivie  d'une  opération,  on  doit  compter  cinq 

genres de puissances dans l'âme. –  9. Mais comme l'appétit ne constitue 

pas un degré de vie différent chez les êtres vivants, on ne doit compter que 

quatre  degrés  de  vie.  –  10. Les  deux  premiers  degrés  de  vie  sont  les 

plantes, qui n'ont que la puissance végétative ; puis les animaux, qui y ad-

joignent les puissances sensitive et appétitive. – 11. On démontre par deux 

raisonnements que l'appétit se trouve chez tous les animaux :  a) à partir 

de la délectation et de la douleur qui font suite à l'appréhension du sens. – 

12. b) à partir du sens de la nourriture qu'est le toucher. – 13. Or, le sens 

de la nourriture suppose un certain appétit. –  14. Nous étudierons plus 

loin le rapport de l'imagination à l'appétit. – 15. Les deux derniers degrés 

de vie sont les animaux supérieurs, qui ont le  mouvement local ; puis les 

hommes, qui y adjoignent la puissance intellectuelle. – 16. Et il n'existe pas 

d'autre être mortel  doué d'intelligence, puisque l'intelligence ne se  dis-

tingue pas du côté du corps. – 17. Pour appliquer la définition de l'âme à 

ses puissances, il faut bien connaître l'opinion de Platon sur les universels. 

– 18. Donc, il n'y a pas d'âme indépendamment de ses puissances. – 19. Il 

ne faut pas abandonner la définition de l'âme, mais l'appliquer à chaque 

âme particulière. – 20. Dans les âmes comme dans les figures, ce qui est 

premier est en puissance à ce qui vient après.

TABLE SYNOPTIQUE

1. De ses parties ou puissances

Des puissances de l'âme en général

Distinction même des puissances de l'âme

Distinction de ces puissances

Leur énumération

1. Cinq genres de puissances

2. Objections

3. Il n'y en a pas trois comme le nombre d'âmes

La diversité des puissances suit les opérations des vivants

4. Et les êtres vivants ont une double existence

Distinction d'un être matériel et immatériel

De cette distinction



Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur l'âme, Li. II, le. 5 | 13

De distinctione eorum.

5. De amplitudine eorum.

6. Distinctio inter esse intelligibile et sensibile.

7. Distinctio trium animarum.

8. Distinctio formarum et appetituum earum.

9. Non sunt quatuor sicut supra dictum est.

10. De earum consecutione.

Duo primi gradus entium viventium.

Inter sensum et appetitum.

11. Prima ratio.

12. Secunda ratio.

De sensu alimenti, quod est tactus.

13. Conclusio.

14. Inter phantasiam et appetitum.

15. Duo ultimi gradus entium viventium.

Duo ultimi gradus potentiarum.

16. De distinctione intellectus.

17. Adplicatio rationis communis animæ ad eas partes.

Opinio Platonis de universalis.

18. De unione animæ et partibus ejus.

19. Convenientia rationis animæ ad omnes animas.

20. Potentia animæ ad consequentem.

Lect. VI. Quid determinandum et quo ordine.

Lect. VII. De singulis earum.

Postquam Aristoteles definivit animam in communi, nunc accedit

ad determinandum de partibus ejus.

Non  autem  habet aliter anima partes, nisi, secundum quod ejus potentiæ partes ejus dicuntur, 

prout alicujus potentis multa, partes dici possunt potestates ad singulas.

Unde determinare de partibus ejus est determinare de singulis potentiis ejus.

Dividitur autem hæc pars in duas:

in prima determinat de potentiis animæ in communi, distinguendo eas abinvicem;

in secunda determinat de singulis earum, ibi, Quare primum de alimento et generatione* etc.

Prima autem pars dividitur in duas:

in prima distinguit potentias animæ abinvicem;

in secunda ostendit quid de potentiis animæ, et quomodo, et quo ordine determinandum sit, ibi,  

Quare et secundum unumquodque quærendum,** etc.

Circa primum duo facit:

primo distinguit potentias animæ abinvicem;

secundo ostendit quomodo ratio communis animæ se habet ad partes prædictas, ibi, Manifestum 

80562

352
* Lect. 

VII.

** Lect. 

seq.

80562

352
* Leç. VII

** Leç. 

suiv.

5. De leur amplitude

6. Distinction d'un être intelligible et sensible

7. Distinction de trois âmes

8. Distinction de leurs formes et appétits

9. Il n'y en a pas quatre, comme recensé plus haut

10. Leur consécution

Deux premiers degrés des êtres vivants

Entre le sens et l'appétit

11. Première raison

12. Seconde raison

Du sens de la nourriture qu'est le toucher

13. Conclusion

14. Entre l'imagination et l'appétit

15. Deux derniers degrés des êtres vivants

Deux derniers degrés de puissances

16. Distinction de l'intelligence

17. Application de la notion commune de l'âme à ces puissances

Opinion platonicienne sur les universaux

18. Union de l'âme et de ses parties

19. Convenance de la raison d'âme à toutes les âmes

20. Puissance d'une âme au degré suivant

Leç. 6. Ce qu'il faut en définir et dans quel ordre

Leç. 7. Chacune d'elles en particulier

Après avoir défini l'âme de manière générale, Aristote en vient ici

à traiter de ses parties.

Or, si l'âme présente des parties, ce n'est qu'en tant que ses puissances sont qualifiées de « par-

ties ». Car lorsqu'une chose a de nombreuses puissances, il est possible de parler de « par-

ties » pour désigner chacune de ses puissances.

Donc, traiter de ses parties, revient à traiter de chacune de ses puissances.

Et il organise ce traité en deux parties :

dans la première, il considère les puissances de l'âme en général, en les distinguant entre elles ;

dans la seconde, il s'occupe de chacune d'elles, à cet endroit « Donc, il convient de commencer  

par parler de la nutrition et de la génération* etc ».

Sa première partie comprend deux sous-parties :

dans la première, il distingue les puissances de l'âme les unes des autres ;

dans la seconde, il montre ce qu'il faut examiner dans ces puissances de l'âme, et de quelle ma-

nière et dans quel ordre on doit le faire, en disant « C'est pourquoi il faut chercher pour cha-

cun** etc ».

Dans sa première sous-partie, il fait deux considérations :

en premier, il distingue les puissances de l'âme entre elles ;

en second, il montre comment la notion commune de l'âme se rapporte aux parties recensées, en 



14 | Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur l'âme, Li. II, le. 5

igitur est quoniam eodem*** etc.

Circa primum duo facit:

primo enumerat potentias animæ;

secundo ostendit quomodo seinvicem consequantur, ibi, Inest autem plantis,**** etc.

Dicit ergo primo, quod

de potentiis animæ, quæ supra* nominatæ sunt,

quibusdam insunt omnes, sicut hominibus,

quibusdam quædam harum, sicut aliis animalibus:

quibusdam una tantum, sicut plantis.

Et quia superius** non nominaverat eas potentias, sed partes animæ;

ideo

manifestat, quod per potentias idem intelligit, quod supra per partes.

Quarum quidem sunt quinque genera; scilicet vegetativum, sensitivum, appetitivum, motivum 

secundum locum, intellectivum.

2- Oportet autem hæc duo videre.

Primo quidem quare ponuntur hic quinque genera potentiarum animæ; præcipue cum consuetum 

sit dici triplicem esse animam, vegetabilem, sensibilem et rationalem.

Secundo considerare oportet quare hic ponit quinque cum superius* posuerit tantum quatuor.

3- Sciendum autem circa primum, quod

cum omnis potentia dicatur ad actum proprium, potentia operativa dicitur ad actum qui est 

operatio.

Potentiæ autem animæ sunt operativæ, talis enim est potentia formæ;

unde necesse est secundum diversas operationes animæ, accipi diversitatem potentiarum.

*** Num. 

17.

**** 

Num. 10.

353
* Lect. III, 

n. 11, 16.

** Cf. 

ibid. et 

lect. IV, n. 

2.

80563

354
* Ibid.

80564

355

*** Num. 

17

**** 

Num. 10

353
* Leç. III, 

n. 11, 16

** Cf. 

ibid. et 

leç. IV, n. 

2

80563

354
* Ibid.

80564

355

disant « Donc, il est manifeste que la raison d'âme sera une,*** etc ».

Sur sa première considération, il établit deux choses :

en premier, il énumère les puissances de l'âme ;

en second, il montre comment elles se suivent les unes les autres, à cet endroit « Ainsi, il n'y a  

chez les plantes**** etc ».

Ainsi, il commence par relever que :

les puissances de l'âme qui ont été recensées ci-dessus*,

se trouvent toutes chez certains êtres vivants, comme chez les hommes ;

alors qu'il n'y en a que certaines qui se trouvent chez d'autres êtres vivants, comme c'est le cas 

pour les autres animaux ;

enfin, on n'en trouve même qu'une seule chez d'autres êtres encore, comme chez les plantes.

Or, il n'a pas parlé plus haut** de puissances, mais de parties de l'âme.

Donc,

il manifeste ici que par « puissances » on doit entendre la même chose que ce qu'on enten-

dait plus haut par « parties ».

Et de toute évidence, on en dénombre cinq genres, que sont les puissances végétative, sensi -

tive, appétitive, celle du mouvement local, et les puissances intellectuelles.

2- Cependant, on doit inspecter les deux points suivants :

en premier, bien sûr, pourquoi retient-on ici cinq genres de puissances de l'âme, d'autant plus qu'on 

a coutume de dire qu'il existe trois âmes, celle végétative, elle sensible et celle rationnelle ;

en second, il faut encore considérer pourquoi il admet cinq genres de puissances ici, alors qu'il  

n'en avait recensé que quatre plus haut*.

3- Pour répondre à la première interrogation, il faut savoir que :

puisqu'on parle toujours d'une puissance en rapport à l'acte qui lui est propre, l'acte auquel 

se réfère la puissance opérative doit être une opération.

Or, les puissances de l'âme sont opératives, puisque tel est le cas de toute puissance formelle.

Donc, il est nécessaire de poser l'existence de diverses puissances dans l'âme en référence à ses di-

verses opérations.



Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur l'âme, Li. II, le. 5 | 15

Operatio autem animæ, est operatio rei viventis.

Cum igitur unicuique rei competat propria operatio, secundum quod habet esse, eo quod unum-

quodque operatur inquantum est ens: oportet operationes animæ considerare, secundum 

quod invenitur in viventibus.

4- Hujusmodi autem viventia inferiora, quorum actus est anima, de qua nunc agitur, habent duplex 

esse.

Unum quidem materiale, in quo conveniunt cum aliis rebus materialibus.

Aliud autem immateriale, in quo communicant cum substantiis superioribus aliqualiter.

5- Est autem

differentia inter utrumque esse: quia

secundum esse materiale, quod est per materiam contractum, unaquæque res est hoc 

solum quod est, sicut hic lapis, non est aliud quam hic lapis:

secundum vero esse immateriale, quod est amplum, et quodammodo infinitum, inquantum non est 

per materiam terminatum, res non solum est id quod est, sed etiam est quodammodo alia.

Unde in substantiis superioribus immaterialibus sunt quodammodo omnia, sicut in universali-

bus causis.

6- Hujusmodi autem immateriale esse, habet duos gradus in istis inferioribus. Nam

quoddam est penitus immateriale, scilicet esse intelligibile.

In intellectu enim res habent esse,

et sine materia, et sine conditionibus materialibus individuantibus, et etiam absque organo 

corporali.

Esse autem sensibile est medium inter utrumque. Nam

in sensu res habet esse sine materia,

non tamen absque conditionibus materialibus individuantibus, neque absque organo corporali.

Est enim sensus particularium,

80565

356

80566

357

80567

358

80565

356

80566

357

80567

358

Or, l'opération de l'âme demeure l'opération d'un être vivant.

Donc, puisque c'est en référence à l'être d'une chose qu'une opération propre lui convient, du fait 

que chacune opère en tant qu'elle existe, c'est en tant qu'elles se trouvent chez les êtres vi-

vants qu'il faut examiner les opérations de l'âme.

4- Et ces êtres vivants inférieurs, qui ont l'âme pour acte, et dont on s'occupe présentement, pré-

sentent une double existence :

l'une à l'évidence matérielle, par laquelle ils conviennent avec les autres choses matérielles ;

et l'autre immatérielle, par laquelle ils communiquent d'une certaine manière avec les substances 

supérieures.

5- Néanmoins,

il existe une différence entre chacune de ces existences. Car,

par son existence matérielle qu'elle contracte par la matière, une chose se limite à n'être 

que ce qu'elle est, à la manière dont telle pierre n'est pas autre chose que cette pierre.

Alors que par son existence immatérielle, qui s'avère ample et d'une certaine manière infinie,  

en tant qu'elle ne se trouve pas limitée par la matière, une chose n'est pas seulement ce 

qu'elle est, mais est aussi d'une certaine manière les autres choses.

Donc, toutes les choses se trouvent d'une certaine manière dans les substances immatérielles 

supérieures, comme en leurs causes universelles.

6- Or, cette existence immatérielle présente deux degrés chez ces êtres inférieurs. Car,

l'une s'avère entièrement immatérielle, et c'est l'être intelligible. En effet,

dans l'intelligence, les choses ont une existence ;

et elles  l'ont sans leur matière, sans leurs conditions matérielles d'individuation, et même 

sans organe corporel.

Alors que l'être sensible demeure intermédiaire entre les deux. Car,

dans le sens, les choses ont une existence sans leur matière ;

mais non sans leurs conditions matérielles d'individuation, ni sans organe corporel. En effet,



16 | Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur l'âme, Li. II, le. 5

intellectus vero universalium.

Et quantum ad hoc duplex esse, dicit Philosophus in Tertio hujus*, quod anima est quodammo-

do omnia.

7- Operationes igitur,

quæ competunt  viventi  secundum esse materiale,  sunt  operationes quæ attribuuntur 

animæ vegetabili:

quæ tamen licet ad id ordinentur, ad quod etiam ordinantur actiones in rebus inanimatis, 

scilicet ad consequendum esse et conservandum,

tamen in viventibus hoc fit per altiorem et nobiliorem modum.

Corpora enim inanimata generantur et conservantur in esse a principio motivo extrinseco;

animata vero generantur a principio intrinseco, quod est in semine, conservantur vero a 

principio nutritivo intrinseco. Hoc enim videtur esse viventium proprium, quod operen-

tur tamquam ex seipsis mota.

Operationes autem,

quæ attribuuntur rebus viventibus secundum esse penitus immateriale, pertinent ad par-

tem animæ intellectivam;

quæ vero attribuuntur eis secundum esse medium, pertinent ad partem animæ sensitivam.

Et secundum hoc triplex esse distinguitur communiter triplex anima: scilicet vegetabilis, sensibi-

lis et rationalis.

8- Sed

quia omne esse est secundum aliquam formam, oportet quod

esse sensibile sit secundum formam sensibilem,

et esse intelligibile secundum formam intelligibilem.

Ex unaquaque autem forma sequitur aliqua inclinatio, et ex inclinatione operatio; sicut

* Lect. 

XIII, n. 1-

2, 4.

80568

359

80569

360

* Leç. 

XIII, n. 1-

2, 4

80568

359

80569

360

le sens se rapporte à des objets particuliers ;

et l'intelligence à des objets universels.

Et donc,  relativement à cette double existence, le Philosophe affirmera dans son  Troisième 

livre* que l'âme est d'une certaine manière toutes choses .

7- Donc,

les opérations qui se rapportent à l'être vivant selon son existence matérielle, sont les  

opérations qui s'attribuent à son âme végétative :

il est vrai qu'elles s'ordonnent à ce à quoi s'ordonnent aussi les actions des êtres inani-

més, à savoir à la perfection de leur être et à sa conservation ;

mais chez les êtres vivants, cela s'accomplit sous un mode plus élevé et plus noble. En effet,

les corps inanimés sont engendrés et conservés dans l'existence par un principe mo-

teur extrinsèque ;

tandis que les êtres animés sont engendrés par un principe intrinsèque qui se trouve dans la 

semence ; et ils sont conservés par un principe nutritif intrinsèque. Car il semble que ce 

soit là le caractère propre des êtres vivants, que d'opérer comme mus par eux-mêmes.

Alors que les opérations

qu'on attribue aux êtres vivants  selon leur existence pleinement immatérielle,  appar-

tiennent à la partie intellective de l'âme ;

et celles qu'on leur attribue selon une existence intermédiaire, appartiennent à la partie 

sensitive de leur âme.

Et donc, c'est en fonction de cette triple forme d'existence qu'on distingue communément trois 

espèces d'âmes, que sont l'âme végétative, l'âme sensible et l'âme rationnelle.

8- Cependant,

puisque tout être existe en vertu d'une certaine forme, il faut que :

l'être sensible existe en vertu d'une forme sensible ;

et que l'être intelligible existe en vertu d'une forme intelligible.

Or, il découle de toute forme une certaine inclination, et de toute inclination une opération. Ainsi,



Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur l'âme, Li. II, le. 5 | 17

ex forma naturali ignis, sequitur inclinatio ad locum qui est sursum, secundum quam ignis di-

citur levis;

et ex hac inclinatione sequitur operatio, scilicet motus qui est sursum.

Ad formam igitur

tam sensibilem quam intelligibilem sequitur inclinatio quædam quæ dicitur appetitus sensi-

bilis vel intellectualis;

sicut inclinatio consequens formam naturalem, dicitur appetitus naturalis.

Ex appetitu autem sequitur operatio, quæ est motus localis.

Hæc igitur est ratio, quare oportet esse quinque genera potentiarum animæ, quod primo quærebatur.

9- Circa secundum sciendum est, quod

supra* Aristoteles intendens ostendere quod anima est principium vivendi in omnibus viven-

tibus, distinxit ipsum vivere

secundum gradus viventium,

et non secundum operationes vitæ secundum quas distinguuntur hæc genera potentiarum.

Appetitivum  autem non constituit aliquem diversum gradum in viventibus; quia omnia quæ ha-

bent sensum, habent appetitum;

et sic remanent tantum quatuor gradus viventium, ut supra** ostensum est.

10- Deinde cum dicit: Inest autem plantis etc., ostendit, quomodo prædictæ potentiæ consequuntur 

se invicem: manifestans quod supra* dixerat, quod potentiarum

quibusdam insunt omnes,

quibusdam quædam,

quibusdam una sola.

Ubi considerandum est, quod

ad hoc quod universum sit perfectum, nullus gradus perfectionis in rebus intermittitur,

sed

80570

361
* Lect. III, 

n. 9-16.

** Lect. 

III, n. 11, 

16.

80571

362
* Lect. IV, 

n. 9; 

num. 1.

363

80570

361
* Leç. III, 

n. 9-16

** Leç. III, 

n. 11, 16

80571

362
* Leç. IV, 

n. 9 ; 

num. 1

363

la forme naturelle du feu est suivie d'une inclination vers le lieu supérieur, en raison de la-

quelle le feu est qualifié de léger ;

et cette inclination est suivie d'une opération, celle de se mouvoir vers le haut.

Donc,

il suit de la forme sensible comme de celle intelligible une certaine inclination qu'on nomme 

« appétit sensible » ou « intellectuel ».

Et de même, l'inclination consécutive à la forme naturelle est qualifiée d'« appétit naturel ».

Or, l'opération consécutive à l'appétit, c'est « le mouvement local ».

Donc, c'est pour cette raison qu'on doit nécessairement compter cinq genres de puissances dans 

l'âme, ce qui constituait l'objet de sa première interrogation.

9- Concernant sa seconde interrogation, il faut savoir que :

Aristote cherchant à démontrer plus haut* que l'âme forme le principe de vie de tous les 

êtres vivants, il a distingué la vie elle-même

en fonction des degrés des êtres vivants ;

et non en fonction des opérations vitales qui permettent de distinguer ces genres de puissances.

Or, l'appétit ne constitue pas un degré de vie différent chez les êtres vivants, puisque tous ceux 

qui sont doués de sensation, possèdent un appétit.

Et donc, on ne doit compter que quatre degrés de vie, comme on l'a montré plus haut**.

10- Quand il dit ensuite « Ainsi, il n'y a chez les plantes etc », il examine comment ces puissances se 

suivent les unes les autres, en manifestant ce qu'il a déjà précisé plus haut*, à savoir que :

chez certains êtres, on retrouve toutes ces puissances ;

alors que chez d'autres, il n'y en a que quelques-unes ;

enfin, d'autres encore n'en ont qu'une seule.

Il faut ici considérer que :

pour la perfection de l'univers, aucun degré de perfection ne doit être absent de la réalité ;

mais



18 | Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur l'âme, Li. II, le. 5

paulatim natura de imperfectis ad perfecta procedit.

Propter  quod  etiam Aristoteles,  in VIII  Metaphysicæ*,  assimilat  species rerum numeris,  qui 

paulatim in augmentum proficiunt.

Unde in viventibus

quædam habent unum tantum prædictorum, scilicet plantæ,

in quibus est solum vegetativum,

quod necesse est in omnibus viventibus materialibus esse, quia huic potentiæ attribuuntur 

operationes pertinentes ad esse materiale.

Aliis autem, scilicet animalibus,

inest vegetativum et sensitivum.

Si autem est ibi sensitivum, oportet quod adsit tertium, scilicet appetitivum.

Quod quidem dividitur in tria: scilicet

desiderium, quod est secundum vim concupiscibilem;

et iram, quæ est secundum vim irascibilem: qui duo appetitus pertinent ad partem sensi-

tivam: sequuntur enim apprehensionem sensus.

Tertium autem est voluntas, quod est appetitus intellectivus, consequens scilicet appre-

hensionem intellectus.

11- Quod autem appetitivum insit omnibus animalibus, probat duplici ratione. Quarum prima est, 

quod

omnia animalia habent ad minus unum sensum, scilicet tactum;

quibus autem inest sensus, inest lætitia et tristitia, delectatio et dolor.

Lætitia enim et tristitia magis videntur sequi apprehensionem interiorem.

Sed delectatio et dolor consequuntur apprehensionem sensus, et præcipue sensus tactus.

Et si est lætitia et tristitia, necesse est quod sit aliquid triste et dulce, idest delectabile et dolorosum;

* Lib. VII, 

cap. III, n. 

8 (s. Th. 

lib. VIII, 

lect. III).

80572

364

* Liv. VII, 

chap. III, 

n. 8 (s. 

Th. liv. 

VIII, leç. 

III)

80572

364

la nature procède peu à peu du degré le plus imparfait à celui le plus parfait.

Et donc, c'est pour cela que dans son Traité de métaphysique (VIII*), Aristote assimile également 

les espèces des choses aux nombres, qui progressent eux aussi en augmentant peu à peu.

Donc, parmi les êtres vivants,

certains ne possèdent qu'une seule des puissances énumérées, et ce sont les plantes :

elles n'ont que la puissance végétative.

Et cette puissance se trouve nécessairement chez tous les êtres vivants matériels, puisqu'on 

attribue à cette puissance toutes les opérations regardant l'existence matérielle.

Alors que d'autres êtres vivants, que sont les animaux,

possèdent la puissance végétative et celle sensitive.

Or,puisqu'il  s'y trouve la puissance sensitive, il  doit s'y trouver aussi  une troisième puis-

sance, celle appétitive.

Et cette dernière se divise évidemment en trois degrés, à savoir :

le désir qui vient de la puissance du concupiscible ;

puis la colère, qui vient de la puissance de l'irascible : et ces deux premiers degrés de l'appé-

tit appartiennent à la partie sensible de l'âme, puisqu'ils suivent l'appréhension du sens.

Enfin, la volonté en est le troisième degré, qui forme l'appétit rationnel consécutif à l'ap-

préhension de l'intelligence.

11- Et il avance deux raisonnements pour prouver qu'il existe un appétit en tout animal, dont voici  

le premier :

tous les animaux possèdent au moins un sens, celui du toucher.

Or, tout être doué du sens, doit aussi avoir « la joie et la tristesse », ainsi que la délectation et la 

douleur. En effet,

la joie et la tristesse paraissent davantage découler d'une appréhension intérieure ;

alors que la délectation et la douleur sont consécutives à une appréhension du sens, et surtout 

du sens du toucher.

Et donc, s'il s'y trouve de la joie et de la tristesse, c'est qu'il y a nécessairement quelque chose



Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur l'âme, Li. II, le. 5 | 19

oportet enim, omne quod sentitur secundum tactum, esse, vel conveniens, et sic est delectabile:

vel nocivum, et sic est dolorosum.

Quibuscumque autem inest aliquid delectabile et triste, his inest et concupiscentia, quæ est appe-

titus delectabilis;

ergo de primo ad ultimum omnibus animalibus, quibus inest sensus tactus, inest appetitus.

12- Secundam rationem ad idem ostendendum ponit ibi, Adhuc autem etc., quæ talis est.

Omnia animalia habent sensum, quo cognoscunt suum alimentum; scilicet sensum tactus, 

qui est sensus alimenti.

Et quia necessarium est omnibus animalibus uti alimento, ut dictum est*;

ideo necessarium est, quod habeant sensum tactus quo percipiant alimentum sibi conveniens. 

Quod autem tactus sit sensus alimenti, manifestum est:

sicuti enim corpora viventia constant ex calidis, et humidis, et frigidis, et siccis, ita ex his nutriuntur:

tactus autem est sensus discretivus horum.

Sed aliis sensibilibus, idest aliis sensibilibus non nutriuntur viventia nisi secundum accidens, in-

quantum videlicet conjunguntur tangibilibus.

Sonus enim et odor et color nihil conferunt in alimentum inquantum hujusmodi, sed solum 

inquantum contingit colorata et odorata et sonantia esse calida vel frigida, humida vel sicca:

humor autem, idest sapor, est quoddam de numero tangibilium qualitatum, sicut et gustus est 

quidam tactus.

Sic igitur patet, quod omnia animalia habent sensum alimenti.

13- Quibuscumque autem inest sensus alimenti, his inest esuries et sitis:

quorum utrumque est concupiscentia alimenti:

esuries quidem est concupiscentia calidi et sicci, quod habet rationem cibi:

80573

365
* Lect. III, 

n. 13-14.

80574

366

80573

365
* Leç. III, 

n. 13-14

80574

366

« de triste et de doux », c'est-à-dire de délectable et de douloureux. En effet,

tout ce que le toucher sent doit être convenable, et donc délectable ;

ou nuisible, et donc douloureux.

Or, ceux en lesquels se trouve quelque chose de délectable et de triste, doivent aussi être doués 

de concupiscence, qui correspond à l'appétit délectable.

Donc, l'appétit se trouve chez tous les animaux du premier jusqu'au dernier, puisque le sens du 

toucher s'y trouve aussi.

12- Il nous livre son second raisonnement permettant de démontrer la même conclusion à cet en-

droit « Mais ils possèdent aussi le sens etc ». Le voici :

tous les animaux possèdent un sens leur permettant de percevoir leur nourriture, et ce sens 

est celui du toucher qui est le sens de la nourriture.

Or, tous les animaux doivent nécessairement user d'aliment, comme on l'a vu*.

Donc, il  est  nécessaire  qu'ils  aient  le  sens  du  toucher  afin  de  percevoir  la  nourriture  qui  leur 

convient. Et il manifeste comme suit le fait que le toucher s'avère le sens de la nourriture. Car,

puisque les corps des êtres vivants sont constitués d'éléments chauds, humides, froids et 

secs, c'est aussi de ce genre d'objets qu'ils doivent se nourrir.

Or, le toucher est le sens qui discerne de tels objets.

« Mais  par les autres sensibles », c'est-à-dire par le moyen des autres sens, les êtres vivants ne se 

nourrissent que de manière accidentelle, en tant qu'ils s'unissent aux choses tangibles. En effet,

le  son, l'odeur et la couleur n'apportent rien à la nourriture en tant que telle, mais seule-

ment en tant qu'il arrive que ce qui est coloré, odorant et sonore soit également chaud ou 

froid, humide ou sec.

Quant à l'humeur, c'est-à-dire la saveur, elle appartient au nombre des qualités tangibles, à la 

manière dont le goût aussi forme une espèce de toucher.

Donc, il en ressort que tous les animaux ont ce sens de la nourriture.

13- Or, ceux qui possèdent le sens de la nourriture, éprouvent encore la faim et la soif.

Chacun de ces deux états est une concupiscence de la nourriture :

la faim correspond bien sûr à la concupiscence du chaud et du sec, qui ont raison de nourriture ;



20 | Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur l'âme, Li. II, le. 5

sitis autem frigidi et humidi, quod habet rationem potus.

Sapor autem est quoddam horum delectamentum: sapor enim delectabilis indicat convenien-

tem proportionem calidi et frigidi, humidi et sicci in alimento.

Unde magis pertinet ad delectationem alimenti, quam ad necessitatem.

Sic igitur ubicumque est sensus tactus, est etiam appetitus.

14- Quomodo autem phantasia se habet ad appetitivum et sensitivum, posterius* dicetur.

15- Quibusdam autem animalibus,

supra hæc tria, scilicet vegetativum, sensitivum et appetitivum, inest etiam motivum secundum locum.

Aliis vero supra hæc quatuor inest etiam intellectivum et intellectus ipse, scilicet

hominibus, et si aliquod aliud genus rerum est simile hominibus, aut etiam honorabilius hominibus.

Invenitur autem aliquid honorabilius hominibus, quibus inest intellectus;

est enim in substantiis separatis, et in corporibus cælestibus, si tamen sunt animata:

licet in viventibus mortalibus non est aliquod genus viventium habentium intellectivum, nisi 

in specie humana.

16- Cum enim intellectus non habeat organum corporale, non possunt diversificari ha-

bentia intellectum secundum diversam complexionem organorum,

sicut diversificantur species sensitivorum secundum diversas complexiones, quibus diver-

simode se habent ad operationes sensus.

17- Deinde cum dicit:  Manifestum igitur est  etc., ostendit qualiter se habet prædicta definitio ani-

mæ ad partes enumeratas. Et ad hujus intellectum, sciendum est, quod

Plato posuit universalia esse separata secundum esse;

tamen in illis, quæ se habent consequenter, non posuit unam ideam communem, sicut in numeris

80575

367
* Lib. III, 

lect. V.

80576

368

80577

369

80578

370

80575

367
* Liv. III, 

leç. V

80576

368

80577

369

80578

370

et la soif l'est du froid et de l'humide, qui ont raison de boisson.

Alors que la saveur est une certaine délectation qui leur est attachée, puisque la saveur délec-

table indique une proportion convenable du chaud et du froid, et de l'humide et du sec 

dans la nourriture.

Donc, elle regarde davantage la délectation de la nourriture que sa nécessité.

Et donc, l'appétit se trouve partout où se trouve aussi le sens du toucher.

14- Et nous verrons plus loin* comment l'imagination se rapporte à l'appétit et à la sensation.

15- Toutefois,

au-dessus de ces trois puissances végétative, sensitive et appétitive, certains animaux ont aussi  

le mouvement local.

Enfin, d'autres possèdent encore au-dessus de ces quatre puissances, la puissance intellectuelle 

renfermant l'intelligence elle-même :

ce sont les hommes et tout autre genre d'êtres semblables aux hommes, ou même plus ho-

norables que les hommes, qui pourraient exister.

Et il est vrai qu'on repère certains êtres plus honorables que les hommes, également doués 

d'intelligence. Car,

l'intelligence se trouve chez les substances séparées et dans les corps célestes, à supposé 

qu'ils soient animés.

Par contre, parmi les êtres vivants mortels il n'existe pas d'autre genre d'êtres vivants doués 

d'intelligence, hormis l'espèce humaine.

16- Puisqu'en effet l'intelligence n'a pas d'organe corporel, les êtres doués d'intelligence 

ne peuvent se diversifier en fonction d'une complexion différente de leurs organes ;

à la manière dont les espèces des sens se distinguent en raison de complexions différentes, au 

moyen desquelles elles se rapportent de manière différente aux opérations de ces sens.

17- Quand il dit ensuite « Donc, il est manifeste que etc », il examine la manière dont la définition 

donnée de l'âme s'applique aux parties énumérées. Et pour le comprendre, il faut savoir que :

Platon posa l'existence d'universels séparément de tout sujet.

Mais il n'admettait pas l'existence d'une même idée commune pour les êtres qui appartiennent à 

une même suite, comme c'est le cas des nombres et des figures. En effet,



Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur l'âme, Li. II, le. 5 | 21

et figuris:

non enim posuit unam ideam numeri præter omnes numeros, sicut posuit unam ideam ho-

minis præter omnes homines, eo quod

numerorum species naturali ordine consequenter se habent.

Et sic prima earum, scilicet dualitas, est causa omnium consequentium.

Unde non oportet ponere aliquam ideam communem numeris, ad causandum speciem nu-

merorum.

Et similis ratio est de figuris. Nam ejus species consequenter se habent, sicut et species numerorum:

trigonum enim est ante tetragonum,

et tetragonum ante pentagonum.

18- Dicit ergo manifestum esse, quod eodem modo una est ratio animæ, sicut una est ratio figuræ.

Sicuti enim inter figuras non est aliqua figura quæ sit præter triangulum et alias species con-

sequentes, utpote quæ sit communis omnium figurarum,

ita nec in proposito est aliqua anima, quasi separata existens præter omnes prædictas partes.

19- Sed

quamvis non sit una figura separata in esse præter omnes figuras, etiam secundum Platoni-

cos, qui ponunt species communes separatas; tamen invenitur una ratio communis, quæ 

convenit omnibus figuris, et non est propria alicujus earum;

ita est et in animalibus.

Et ideo

ridiculum est, quod homo quærat unam rationem communem, tam in animalibus, quam in 

aliis rebus, quæ non conveniat alicui animarum quæ sunt in rerum natura particulariter.

Neque etiam est conveniens, quod homo quærat definitionem animæ, secundum unamquam-

que speciem animæ, et dimittat definitionem communem omnibus.

80579

371

80580

372

80579

371

80580

372

il n'admettait l'existence d'aucune idée du nombre en marge de tous les nombres, à la manière 

dont il croyait à l'existence d'une idée unique d'homme séparément de tous les hommes. Car,

les espèces des nombres s'ordonnent naturellement de manière consécutive dans une 

même suite.

Et donc, le premier de ces nombres, qu'est la dualité, est cause de tous ceux qui suivent.

Donc, il n'y a pas lieu d'admettre une idée commune du nombre pour causer l'espèce des nombres.

Et la même raison vaut pour les figures. Car leurs espèces se suivent de manière consécutive, 

comme pour les espèces des nombres. En effet,

le triangle précède le quadrilatère ;

et le quadrilatère précède le pentagone.

18- Donc, il explique que la raison d'âme est à l'évidence unique, de la même manière que la rai -

son de figure est unique. En effet,

il n'existe pas, parmi les figures, une figure étrangère au triangle et aux autres espèces de fi -

gures qui le suivent, puisqu'il n'y a qu'une seule raison commune à toutes les figures.

Et de même pour le propos qui nous intéresse, il n'y a pas d'âme séparée qui existerait indé-

pendamment de toutes les parties énumérées.

19- Or,

s'il n'existe pas une figure séparée en plus de toutes les figures – d'après les Platoniciens eux-mêmes 

qui soutiennent l'existence d'espèces communes séparées –, on trouve néanmoins une raison com-

mune unique qui convient à toutes les figures, sans être propre à l'une d'elles seulement.

Et il en est de même chez les êtres animés.

Et donc,

il serait ridicule que l'homme cherche une raison commune unique, tant chez les ani-

maux que dans les autres choses, qui ne convienne pas à chaque être animé particulier 

qui existe dans la réalité naturelle.

Et il ne conviendrait pas non plus que l'homme cherche une définition de l'âme commune à 

chaque espèce d'âme, et abandonne ensuite cette définition commune à toutes.



22 | Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur l'âme, Li. II, le. 5

Ergo

neque definitio communis animæ prætermittenda fuit;

neque sic est assignanda definitio communis animæ quod non conveniat singulis animabus.

20- Et quia dixerat*, quod eodem modo se habet ratio animæ sicut ratio figuræ,

ostendit convenientiam inter utrumque: et dicit quod similiter se habent figuræ et animæ adinvi-

cem: in utrisque enim illud quod est prius, est in potentia in eo quod est consequenter.

Manifestum est enim in figuris, quod trigonum, quod est prius, est potentia in tetragono. Po-

test enim tetragonum dividi in duos trigonos.

Et similiter in anima sensitiva, vegetativa est quasi quædam potentia ejus, et quasi anima per se.

Et similiter est de aliis figuris, et aliis partibus animæ.

80581

373
* Num. 

18.

80581

373
* Num. 

18

Donc,

il ne faut pas abandonner la définition commune de l'âme ;

et il ne faut pas non plus assigner une définition commune à l'âme, qui ne conviendrait pas 

à chaque âme singulière.

20- Et il a précisé* que la raison de l'âme se tient de la même manière que la raison de figure.

Donc, il montre la convenance qu'il y a entre les deux, expliquant que les figures et les âmes se 

rapportent de la même manière les unes aux autres, puisqu'en chacune d'elles ce qui est 

premier est en puissance d'être ce qui vient ensuite. En effet,

dans les figures, il est clair que le triangle qui est premier, est en puissance au quadrilatère, 

puisque le quadrilatère peut se diviser en deux triangles.

Et de même, dans l'âme sensitive, l'âme végétative forme comme l'une de ses puissances, en 

même temps qu'elle forme comme l'âme par elle-même.

Et il en est de même des autres figures et des autres parties de l'âme.



Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit | 23

ANNEXE I  

Index
* Les numéros renvoient à l'émargement de nos publications : Anima pour le Traité sur l'âme – SumTh pour la Somme Théologique

A

aliénation alienatio, -nis (f.)
Cosmologie

Modification  d'une  chose 

par  assimilation  en  un 

autre.

▪ inclination : SumTh c8002

aliment cibus, -i
Psychologie

Objet  entrant  dans  le  pro-

cessus nutritif  d'un être  vi-

vant.

▪ qualités : Anima 350, 365

âme anima, -æ (f.)
Psychologie

Principe  spirituel  de  l'ani-

mation d'un corps.

▪ conservation  par  la  nutri-

tion : Anima 359

▪ division  spécifique : Anima 

359

▪ diversité  des  puissances : 

Anima 355, 360, 362

▪ forme de l'être vivant : Ani-

ma 355

▪ génération  et  conservation  

par un moteur interne : Ani-

ma 359

▪ génération  par  semence :  

Anima 359

▪ ordination  des  espèces :  

Anima 370-373

▪ principe de vie : Anima 361

▪ raison  unique  à  toutes  les  

espèces  d'âmes :  Anima 

350, 371-372

âme humaine
anima humana

Psychologie

Principe  spirituel  du  corps 

humain.

▪ opérations  immatérielles :  

Anima 359

▪ universalité relative :  Anima 

358, SumTh 4500, c8002

âme  sensitive  (ou sen-
sible) anima sensitiva
Psychologie

Principe immatériel de la vie 

de l'animal.

▪ composition avec  l'âme vé-

gétative : Anima 373

▪ opérations  immatérielles :  

Anima 359

ange angelus, -i
Ontologie

Substance  créée  purement 

spirituelle.

▪ substance  immatérielle :  

Anima 368

▪ supérieurs  aux  hommes :  

Anima 368

Théologie  dogmatique  spé-

ciale

Pur  esprit  créé  par  Dieu 

pour le louer et le servir.

▪ puissances : Anima 368

animal animal, -is (n.)
Psychologie

Etre  vivant  doué  d'une  vie 

sensitive.

▪ puissances :  Anima  350, 

353, 363

appétit appetitus, -us (m.)
Psychologie

Faculté d'un être  l'inclinant 

à sa fin.

▪ – intellectuel [cf volonté]

▪ consécutif  à  une  forme :  

Anima 350, SumTh 4499

▪ division  formelle :  Anima 

350,  SumTh  4495-4504, 

c8000-c8009

▪ genre : Anima 353

▪ hiérarchie :  SumTh  4502, 

c8002

▪ inclination  vers  un  objet :  

SumTh c8003

▪ objet sous la raison de bon-

té : SumTh c8008

▪ opération consécutive :  Ani-

ma 360

▪ puissance des êtres : SumTh 

4495

▪ puissance  spécifique :  

SumTh 4498, c8003

appétit élicite
appetitus elicitus

Psychologie

Faculté d'un être  l'inclinant 

à sa fin sous la motion d'un 

choix.

▪ consécutif  à  une  connais-

sance :  SumTh 4501,  4504, 

c8005

▪ convenance à l'être même :  

SumTh 4504

▪ division  en  trois  degrés :  

Anima 363

▪ existence :  SumTh  4495-

4504, c8001-c8009

▪ faculté  naturelle :  SumTh 

c8007

▪ inclination vers un bien ap-

préhendé :  SumTh  c8005, 

c8009

▪ multiplication :  SumTh 

c8007

▪ objet : SumTh 4501-4502

▪ présence chez tous les êtres  

sensibles :  Anima 361, 364-

365

▪ unicité : SumTh c8007

appétit élicite sensible
appetitus elicitus sensitivus

Psychologie

Inclination  d'un  être  vivant 

découlant  d'une  connais-

sance sensible.

▪ consécutif à une forme sen-

sible : Anima 360, 363

▪ division  en  deux  degrés :  

Anima 363

appétit naturel

appetitus naturalis
Psychologie

Faculté de tout être les incli-

nant à leurs fins naturelles.

▪ commun  à  tous  les  êtres :  

SumTh c537

▪ consécutif  à  une  connais-

sance :  Anima  360,  SumTh 

4500, c8005

▪ inclination à sa perfection :  

SumTh c8009

▪ inclination  naturelle :  

SumTh  4500-4501,  4504, 

c8002, c8005, c8009

▪ multiplication :  SumTh 

c8006

▪ sujet : SumTh c8001

B

bien bonum, -i
Psychologie

Fin de l'appétit  qui  meut à 

agir.

▪ désir  universel :  SumTh 

4495

C

colère ira, -æ
Psychologie

Passion  de  l'irascible  nais-

sant  d'un  obstacle  infran-

chissable.

▪ deuxième  degré  d'appétit  

élicite : Anima 363

▪ genre irascible : Anima 363

commun commune, -is
Logique

Prédicat  convenant  à  plu-

sieurs sujets.

▪ opposé : SumTh 4497

concupiscence
concupiscentia, -æ

Psychologie

Démesure dans la faculté du 

concupiscible.

▪ appétit  délectable :  Anima 

364

connaissance
cognitio, -onis (f.)

Psychologie

Faculté  de  la  vie  sensitive 

par  laquelle  un  sujet  s'ap-

proprie  un  objet  par  une 

union intentionnelle.

▪ objet [cf être intentionnel]
▪ réception d'espèces : SumTh 

4500

connaissance raisonnable
cognitio rationabilis

Psychologie

Faculté  de l'homme par  la-

quelle il  s'approprie un ob-

jet  par  abstraction  de  tout 

caractère sensible.

▪ objet  intelligible :  SumTh 

c8008

▪ réception  d'espèces  intelli-

gibles : SumTh 4500

connaissance sensible
cognitio sensitiva

Psychologie

Faculté  de  l'animal  par  la-

quelle  il  découvre  et 

conserve l'image d'un objet.

▪ appréhension de l'être d'au-

trui : SumTh c8002

▪ objet  corporel : SumTh 

c8008

▪ réception  d'espèces  sen-

sibles : SumTh 4500

corps corpus, -oris (n.)
Cosmologie

Tout  substantiel  de  parties 

organiques,  ou  du  moins 

physiques.

▪ existence  limitée : SumTh 

c8005

▪ forme  déterminée : SumTh 

4500

▪ forme  naturelle : SumTh 

4500

▪ inclination  naturelle : 

SumTh 4500

corps céleste [erreur]
corpus cæleste

Cosmologie

Conception  antique  des 

astres comme des corps im-

mobiles  substantiellement, 

mais mobiles localement.

▪ inanimé : Anima 368

D

délectation delectatio, -nis
Psychologie

Appétit  du  concupiscible 

ayant  pour  objet  un  bien 

présent possédé.

▪ liée au toucher : Anima 364

désir desiderium, -i
Psychologie

Passion  du  concupiscible 

tendant à un bien aimé mais 

absent.

▪ genre concupiscible : Anima 

363

▪ objet  convenable : SumTh 

4503

▪ premier degré d'appétit  éli-

cite : Anima 363

douleur dolor, -is
Psychologie

Passion du concupiscible re-

poussant un mal présent.

▪ liée au toucher : Anima 364

dualité dualitas, -atis
Arithmétique

Caractère  de  ce  qui  pré-

sente deux unités.

▪ causalité  des  autres  

nombres : Anima 370

▪ premier  nombre : Anima 

370

E

espèce species, -ei (f.)
Ontologie

Ce qu'est une chose.

▪ assimilation  aux  nombres : 

Anima 363

être ens, -tis (n.)
Ontologie

Essence en acte d'existence.

▪ division  en  –  animés  et  in-

animés : SumTh  4495, 

c8005

▪ hiérarchie  des  – : SumTh 

c8004

être connaissant
ens cognoscitivum

Ontologie

Etre doué d'une faculté cog-

nitive.

▪ division de la bonté : SumTh 

c8009

▪ division  de  l'entité : SumTh 

c8009

▪ forme  supérieure : SumTh 

4500-4501, c8002, c8005

▪ proximité  à  Dieu : SumTh 

4500

être immatériel
ens immateriale

Psychologie

Etre intentionnel formé par 

le sens.

▪ définition : Anima 357

▪ division  en  deux  degrés : 

Anima 358

▪ propre  aux  êtres  vivants : 

Anima 357

être inanimé
ens inanimatum

Cosmologie

Etre purement corporel.

▪ génération  et  conservation  

par un moteur externe : Ani-

ma 359

être intelligible
ens intelligibile

Psychologie

Représentation  réelle  de la 

réalité  telle  qu'elle  existe 

dans un sujet qui la connaît 

intellectuellement.

▪ absence des conditions d'in-

dividuation : Anima 358

▪ existence immatérielle : Ani-

ma 358

▪ forme  intelligible : Anima 

360

▪ siège  dans  l'intelligence : 

Anima 358

être intentionnel
ens intentionale

Psychologie

Représentation  réelle  de la 

réalité  telle  qu'elle  existe 

dans un sujet qui la connaît, 



24 | Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit

en  tant  qu'elle  est  formée 

par ce sujet.

▪ division  en  être  intelligible  

et sensible : SumTh c8008

▪ multiplication : SumTh 

c8005-c8006

▪ objet  sous  la  raison  d'enti-

té : SumTh c8008

▪ sujet  connaissant : SumTh 

c8005

être matériel ens materiale
Ontologie

Réalité  telle  qu'elle  existe 

en dehors de toute considé-

ration d'un sujet.

▪ commun  à  tous  les  êtres :  

Anima 357

▪ définition : Anima 357

être sensible ens sensibile
Psychologie

Représentation  réelle  de la 

réalité  telle  qu'elle  existe 

dans un sujet qui la connaît 

sensiblement.

▪ existence immatérielle : Ani-

ma 358

▪ forme sensible : Anima 360

▪ intermédiaire  entre  l'être  

naturel  et  intelligible : Ani-

ma 358

▪ présence  des  conditions  

d'individuation : Anima 358

▪ siège  dans  le  sens : Anima 

358

être vivant ens vivens
Psychologie

Etre doué d'un principe in-

trinsèque  à  son  mouve-

ment.

▪ convenance  avec  les  êtres  

immatériels : Anima 356

▪ convenance  avec  les  êtres  

matériels : Anima 356

▪ double  existence : Anima 

356

existence existentia, -æ
Ontologie

Acte premier d'une essence, 

lui communiquant l'être.

▪ raison de forme : Anima 360

F

faim esuries, -ei
Psychologie

Concupiscence  de  nourri-

ture solide chez les êtres vi-

vants pour assurer la nutri-

tion de leur propre corps.

▪ appétit : Anima 350, 366

▪ qualités  de son objet : Ani-

ma 350, 366

▪ rapport  à  la  nourriture : 

Anima 366

feu ignis, -is (m.)
Chimie

Réaction calorifique et lumi-

neuse  produisant  la  com-

bustion  des  corps,   classée 

par  les  premiers  philo-

sophes  parmi  les  quatre 

premiers éléments.

▪ inclination : Anima  360, 

SumTh 4499, c8002

figure figura, -æ (f.)
Géométrie

Forme  délimitée  par  plu-

sieurs lignes fermées.

▪ composée du triangle : Ani-

ma 350

▪ ordination  des  espèces : 

Anima 370-373

▪ première – : Anima 350, 370

▪ raison  unique  à  toutes  les  

espèces  d'âmes : Anima 

350, 371-372

forme  (ou cause formelle)
forma, -æ; causa formalis

Cosmologie

Première cause intrinsèque, 

désignant le principe déter-

minant d'un être.

▪ hiérarchie : SumTh  4500-

4501, c8002, c8004

G

goût gustus, -us (m.)
Psychologie

Quatrième  sens  externe 

ayant  pour  objet  propre  la 

saveur, et pouvant s'assimi-

ler à une espèce de toucher.

▪ espèce  de  toucher : Anima 

350

H

homme homo, -inis (m.)
Psychologie

Animal composé d'une âme 

raisonnable et d'un corps.

▪ puissances : Anima 353

humeur humor, -is
Psychologie

Qualité  corporelle  qui  est 

objet du goût.

▪ objet  du  toucher : Anima 

350, 365

I

inclination
inclinatio, -onis (f.)

Cosmologie

Tendance naturelle à un cer-

tain acte.

▪ consécutive  à  une  forme : 

Anima  360,  SumTh  4499, 

c8002-c8005

▪ hiérarchie : SumTh  4501, 

c8002, c8004

▪ proportionnelle à la forme : 

SumTh c8002-c8003, c8007

▪ suivie d'une opération : Ani-

ma 360

intellect (ou intelligence)
intellectus, -us (m.);
intelligentia, -æ (f.)

Psychologie

Faculté  par  laquelle  un  es-

prit  reçoit  l'être  intelligible 

des choses.

▪ absence d'organe corporel : 

Anima 358, 369

▪ genre : Anima 353

▪ objet intelligible : [cf être in-
telligible]

▪ objet universel : Anima 358

▪ puissance de l'homme : Ani-

ma 350, 368

M

mouvement motus, -i (m.)
Cosmologie

Acte par  lequel  un être  en 

puissance  obtient  une  per-

fection.

▪ distinction entre le – propre  

et le – d'aliénation : SumTh 

c8002

mouvement local
motus localis

Psychologie

Faculté  des  êtres  vivants  à 

pouvoir  se  déplacer  d'un 

lieu vers un autre.

▪ consécutif  à  une  inclina-

tion : Anima 360

▪ genre : Anima 353

▪ puissance  des  animaux  su-

périeurs : Anima 350, 368

N

nombre numerus, -i
Arithmétique

Multitude  quantitative  me-

surée par une unité.

▪ – premier : Anima 370

▪ ordination : Anima 370

nourriture cibus, -i
Psychologie

Matière  assimilable  par 

l'opération de nutrition.

▪ rapport au toucher : Anima 

350, 365

objet objectum, -i (n.)
Psychologie

Etre extérieur à l'être vivant, 

et ayant un rapport avec lui.

▪ distinction  de  raison : 

SumTh 4503

▪ identité  réelle : SumTh 

4496, 4503

opération
operatio, -nis (f.)

Cosmologie

Acte  second  d'un  être  en 

vue  de  sa  perfection  se-

conde.

▪ fin  dans la  perfection et  la  

conservation de l'être : Ani-

ma 359

Psychologie

Acte d'une faculté.

▪ mode  supérieur  chez  les  

êtres vivants : Anima 359

ouïe auditus, -us (m.)
Psychologie

Deuxième  sens  externe 

ayant  pour  objet  propre  le 

son.

▪ appétit  naturel :  SumTh 

4504

P

perfection
perfectio, -nis (f.)

Ontologie

Etat de ce qui se trouve to-

talement en acte.

▪ procession à partir  de l'im-

parfait : Anima 363

platonisme [erreur]
platonismus, -i

Courant  philosophique par-

tiellement  idéaliste,  éma-

nant de Platon.

Logique

▪ existence  des  universels : 

Anima 370, 372

puissance potentia, -æ
Psychologie

Qualité de l'âme au principe 

de ses opérations.

▪ bien désiré : SumTh 4497

▪ définition par l'acte : Anima 

355

▪ degrés de présence chez les  

êtres vivants : Anima 362

▪ diversité : Anima 355

▪ division  en  –  appétitive  et  

cognitive : SumTh 4498

▪ division  formelle : Anima 

350,  353-354,  360,  368, 

SumTh 4496, 4503

▪ division  matérielle : Anima 

350, SumTh 4503

▪ forme  accidentelle : SumTh 

4504

▪ inclination  naturelle  vers  

son acte : SumTh 4504

▪ parties  de  l'âme : Anima 

352-353

puissance  opérative  (puis-

sance)

puissance opérative
potentia operativa

Psychologie

Puissance propre à l'âme, se 

référant  à  un  acte  qui  est 

une opération.

▪ référence  à  l'opération : 

Anima 355

Q

quadrilatère
quadrangulus, -i

Géométrie

Polygone à quatre côtés.

▪ composé  du  triangle : Ani-

ma 350, 373

S

saveur sapor, -is
Psychologie

Délectation  attachée  à  la 

qualité  corporelle  qui  est 

objet du goût.

▪ délectation  de  l'appétit : 

Anima 350, 365-366

sens sensus, -us (m.)
Psychologie

Faculté passive immatérielle 

de  perception  des  choses 

conduisant  à  s'en  former 

une image.

▪ acte  d'un  organe : Anima 

358

▪ mode de  division  formelle : 

Anima 369

▪ objet  particulier : Anima 

358

▪ objet sensible :  [cf être sen-
sible]

sensitive (âme ou vie)
(anima vel vita) sensistiva

Psychologie

Deuxième  degré  de  vie, 

propre aux animaux.

▪ genre : Anima 353

soif sitis, -is (f.)
Psychologie

Concupiscence  de  nourri-

ture  liquide  chez  les  êtres 

vivants  pour  assurer  la  nu-

trition de leur propre corps.

▪ appétit : Anima 350, 366

▪ qualités  de son objet : Ani-

ma 350, 366

▪ rapport  à  la  nourriture : 

Anima 366

substance spirituelle ou in-
corporelle substantia
spiritualis aut incorporalis

Ontologie

Substance  formée  d'un  es-

prit, mais pouvant entrer en 

composition avec un corps.

▪ cause universelle des êtres : 

Anima 357

T

toucher tactus, -us (m.)
Psychologie

Cinquième  sens  externe 

ayant  pour  objet  propre  la 

résistance,  mais  premier 

sens dans l'ordre de généra-

tion.

▪ passions  consécutives : Ani-

ma 350, 364-366

▪ présent  en  tout  animal : 

Anima 350, 364-365

▪ qualités  perçues : Anima 

350, 365

triangle triangulum, -i
Géométrie

Polygone à trois côtés.

▪ causalité  des  figures  sui-

vantes : Anima 370

▪ première  figure : Anima 

350, 370

U

univers universum, -i (n.)
Cosmologie

Ensemble  des  galaxies  for-

mant  comme  le  premier 

lieu,  soit  le  premier  corps 

contenant tous les autres.

▪ degrés  de  perfection : Ani-

ma 363

V

végétal planta, æ
Psychologie

Premier  degré  d'animation 

correspondant  à  la  vie  des 

plantes.

▪ existence  limitée : SumTh 

c8005

▪ opération  regardant  le  

corps : Anima 363

▪ présence  chez  les  êtres  vi-



Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit | 25

vants matériels : Anima 363

▪ puissance  unique : Anima 

350, 353, 363

végétative (âme ou vie)
(anima vel vita) vegetativa
Psychologie

Premier  degré  de  vie, 

propre aux plantes.

▪ genre : Anima 353

▪ opérations matérielles : Ani-

ma 359

vie vita, -æ
Psychologie

Mouvement  spontané  et 

immanent de certains êtres.

▪ degrés : Anima 361

▪ immanence : Anima 359

visible visibilis, -e
Psychologie

Caractère de l'objet percep-

tible par un sujet.

▪ objet  de  la  vue : SumTh 

c8008

volonté voluntas, -atis (f.)
Psychologie

Faculté  appétitive  par  la-

quelle  un  esprit  se  dirige 

vers  le  bien conçu  intellec-

tuellement.

▪ consécutive  à  l'intellect : 

Anima 360

▪ partie  intellectuelle : Anima 

363

▪ troisième  degré  d'appétit  

élicite : Anima 363

vue visus, -us (m.)
Psychologie

Premier sens externe ayant 

pour  objet  propre  la  cou-

leur.

▪ appétit  naturel : SumTh 

4504

▪ objet [cf visible]

ANNEXE II  

Liste des principes cités
classés selon l'ordre logique

* Nous indiquons ici  l'ensemble des principes mentionnés dans le présent cahier,  qu'il  s'agisse d'une conclusion (indice  C en dernière colonne) ou d'une simple 

énonciation (indice P en dernière colonne). Les numéros renvoient à l'émargement principal de nos éditions. La nature desdits principes est également précisée : avec un 

D, lorsqu'il s'agit d'une définition (principe de compréhension) ; et un E, lorsqu'il s'agit d'une division (principe d'extension). L'ordre suivi, enfin, est l'ordre logique de 

division du savoir, selon l'état actuel de nos connaissances. L'objet d'étude de ce numéro est surligné sur fond jaune, et reprends l'ensemble de nos publications.

0 | De la Sagesse

1 | De la Théologie Sacrée (ou Sagesse surnaturelle ; ou Doctrine Sacrée)

1.1 | De la Théologie pratique (ou Discipline surnaturelle)

1.2 | De la Théologie dogmatique

1.2.1 | De la théologie dogmatique spéciale

1 | Dieu

2 | La créature

> Division :

> 1 | Division spécifique : les créatures spirituelles et terrestres

E- Les créatures spirituelles sont plus honorables que celles terrestres. Anima 368 (P)

2 | De la Philosophie (ou Sagesse naturelle)

2.1 | De la Sagesse spéculative

2.1.1 | De la Métaphysique (ou Philosophie première)

2.1.1.1 | De la Théodicée (ou Théologie naturelle)

1 | Définition naturelle de Dieu

2 | Démonstration de l'existence de Dieu

2.1 | Des cinq voies physiques

2.1.1 | De la 1ère voie du Mouvement

2.1.2 | De la 2ème voie de la Causalité efficiente

D- Toutes les choses se trouvent d'une certaine manière dans les substances immatérielles supérieures, comme en leurs causes universelles.
Anima 357 (P)

2.1.3 | De la 3ème voie de la Contingence des choses

2.1.4 | De la 4ème voie des Degrés de perfection dans les choses

D- Pour la perfection de l'univers, aucun degré de perfection ne doit être absent de la réalité. Anima 363 (P)

2.1.5 | De la 5ème voie du Gouvernement des choses

2.1.1.2 | De l'Ontologie

1 | L'entité (c'est-à-dire l'être en tant qu'être)

> Définition :

> 1 | Puissance : l'essence | De essentia

> 2 | Acte : l'existence | De esse

D- L'existence d'un être lui est naturelle. SumTh 4500 (P)

D- Tout être existe en vertu de sa forme. Anima 360 (P)

E- L'existence se multiplie selon la multiplicité des êtres. SumTh c8006 (P)

2 | Les transcendantaux

2.1 | Les transcendantaux propres

2.1.1 | Les transcendantaux absolus

2.1.1.1 | La quiddité | De quidditate

2.1.1.1.1 | La substance | De substantia

2.1.1.1.2 | L'accident | De accidente

 1 | Accidents déterminant intrinsèquement le sujet

 1.1 | Accidents déterminant intrinsèquement le sujet absolument par soi

 1.1.1 | Qualité

 1.1.1.2 | Qualité selon l'action et la passion

 1.1.1.2.1 | Puissance

E- Les puissances se distinguent par leurs objets. SumTh 4496, 4503 (P)

2.1.1.2 | De l'Un | De Uno

2.1.2 | Des Transcendantaux relatifs



26 | Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit

2.1.2.1 | Du Relatif | De Aliquid

2.1.2.2 | Du Vrai | De Vero

2.1.2.3 | Du Bien | De Bono

> Définition :

> 3 | Cause finale : la raison de désirable

D- Le bien est ce que tous désirent. SumTh 4495 (P)

> 4 | Cause formelle : la raison de perfection (Raison universelle d'entité en rapport à un autre être en tant que désirable)

D- Les êtres se distinguent par leur différentes raisons de perfection. SumTh c8004 (P)

2.1.2 | Des Mathématiques

> Division :

> 1 | Division matérielle : le nombre et la surface

D- Les figures et les nombres appartiennent à une même suite. Anima 350, 370 (P)

2.1.2.1 | De l'Arithmétique

  1 | Le nombre

> Division :

D- Les espèces des nombres s'ordonnent au sein d'une même suite. Anima 370 (P)

 1.1 | La dualité

D- Le premier nombre est la dualité. Anima 370 (P)

D- La dualité est cause de tous les autres nombres. Anima 370 (P)

2.1.2.2 | De la Géométrie

 1 | La figure

D- La raison de figure est unique pour toutes les figures. Anima 371-372 (P)

> Division :

D- Les espèces des figures s'ordonnent au sein d'une même suite. Anima 350, 370, 373 (P)

 1.1 | Le triangle

D- La première figure est le triangle. Anima 350, 370 (P)

D- Le triangle est cause de toutes les autres figures. Anima 350, 370 (P)

 1.2 | Le quadrilatère

D- Le quadrilatère peut se diviser en deux triangles. Anima 373 (P)

2.1.3 | De la Physique

2.1.3.1 | De la Philosophie physique

> Division :

> 1 | Division matérielle : la cosmologie pour les êtres mobiles inanimés et la psychologie pour ceux animés

D- L'être mobile se divise entre les êtres animés et ceux inanimés. SumTh c8005 (P)

1 | Le mouvement en général

> Définition :

> 1 | Cause matérielle : le corps mobile

D- Le corps des êtres est constitué d'éléments chauds et humides, froids et secs. Anima 365 (P)

1.1 | Les termes du mouvement

> Définition :

> 1 | Cause efficiente : la nature

D- La nature procède du moins parfait au plus parfait. Anima 363 (P)

1.1.1 | La puissance

D- La puissance opérative se rapporte à une opération. Anima 355 (P)

D- Toute puissance formelle est une puissance opérative. Anima 355 (P)

1.1.2 | L'opération

> Définition :

D- L'opération est fonction de l'être d'une chose. Anima 355 (P)

D- L'agir suit l'être. Anima 355 (P)

> 1 | Cause finale : la conservation et la perfection de l'être

D- Les opérations de tout être s'ordonnent à la perfection et la conservation de l'être. Anima 359 (P)

> 2 | Cause efficiente : l'inclination d'un être

D- Toute inclination est suivie d'une opération. Anima 360 (P)

2.1.3.1.1 | De la Cosmologie

> Définition :

> 2 | Cause matérielle : l'être mobile inanimé | ens mobile inanimatum

D- La forme d'un être inanimé n'est déterminée qu'à sa seule existence. SumTh 4500, c8002, c8005 (P)

> Division :

> 1 | Division matérielle : les différents mouvements : mouvement local, mouvement de transformation, mouvement mixte

D- On distingue des mouvements propres et des mouvements d'aliénation. SumTh c8002 (P)

1 | L'être mobile selon le mouvement local

2 | L'être mobile selon le mouvement de transformation

2.1 | L'être mobile selon le mouvement de transformation générale

2.1.1 | La génération naturelle

> Définition :

> 1 | Cause finale : un autre être de même espèce

D- La génération naturelle incline à produire un autre soi-même. SumTh c8006 (P)

> 2 | Cause efficiente : la chaleur, comme principe moteur extrinsèque



Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit | 27

D- La génération naturelle paraît émaner de la chaleur. SumTh c8006 (P)

D- Les corps inanimés sont engendrés et conservés dans l'être par un principe moteur extrinsèque. Anima 359 (P)

2.1.3.1.2 | De la Psychologie

> Définition :

> 2 | Cause matérielle : l'être mobile animé (l'être vivant) | ens mobile animatum (ens vivens)

D- La forme d'un être animé est déterminée non seulement à sa propre existence, mais encore à l'existence des autres choses. SumTh c8005 (P)

1 | L'être animé ou vivant | De ens animato seu viventi

> Définition :

> 1 | Genre : un être naturel

D- Les êtres vivants communiquent avec les êtres inférieurs par leur existence matérielle, et avec les êtres supérieurs par leur existence immaté-

rielle. Anima 356 (P)

> 2 | Cause formelle : l'âme

D- Les êtres vivants ont l'âme pour acte. Anima 356 (P)

D- L'âme forme le principe de vie de tous les êtres vivants. Anima 361 (P)

D- Les êtres vivants présentent une double existence : l'une matérielle et l'autre immatérielle. Anima 356 (P)

> 3 | Qualité selon l'action : la vie

D- La spontanéité est un caractère propre aux êtres vivants. Anima 359 (P)

> Division :

> 1 | Division formelle : la plante, l'animal et l'homme

D- La raison d'âme est unique pour toutes les espèces âmes. Anima 350, 371-372 (P)

D- On distingue trois espèces d'âmes : l'âme végétative, l'âme sensitive et l'âme rationnelle. Anima 350, 359 (P)

D- Les êtres animés supérieurs se divisent en ceux doués de sensation et ceux doués d'intelligence. SumTh c8005 (P)

D- Les espèces d'âmes sont ordonnées entre elles, de sorte que l'âme intellectuelle comprend celle sensible, et l'âme sensible celle végétative.
Anima 350, 373 (P)

> 2 | Division de la qualité selon l'action et la passion : les différentes puissances de l'âme

D- Les puissances de l'âme en sont ses parties. Anima 352-353 (P)

1.1 | La vie

> Division :

> 1 | Division analogique : la vie végétative, sensitive et intellectuelle

D- On recense quatre degrés de vie. Anima 361 (P)

D- La vie se distingue en fonction des degrés des êtres vivants, et non en fonction des opérations vitales. Anima 361 (P)

D- L'appétit de constitue pas un degré de vie. Anima 361 (P)

1.2 | Les facultés de l'âme

> Définition :

> 1 | Sujet : l'âme ou le composé

D- Les puissances de l'âme se trouvent toutes chez l'homme. Anima 350, 353, 362 (P)

D- Les puissances de l'âme ne sont pas toutes chez les animaux. Anima 350, 353, 362 (P)

D- Il n'y a que la puissance végétative de l'âme dans les plantes. Anima 350, 353, 362 (P)

> 2 | Genre : un accident qualitatif, de type opératif

D- Toute puissance de l'âme constitue une certaine forme. SumTh 4504 (P)

D- Les puissances de l'âme sont des puissances opératives. Anima 355 (P)

> 3 | Cause finale : l'opération

D- Toute puissance de l'âme désire un certain bien particulier, qui est son objet. SumTh 4497 (P)

D- Toute puissance présente une inclination naturelle vers un acte donné. SumTh 4504 (P)

D- Toute puissance désire son objet propre par appétit naturel. SumTh 4504 (P)

D- Les opérations des êtres vivants s'accomplissent sous un mode plus noble. Anima 359 (P)

> 4 | Cause formelle : l'objet

D- La puissance se définit en rapport à son acte propre. Anima 355 (P)

> Division :

> 1 | Division formelle : les puissances végétative, cognitives, appétitives et du mouvement local

D- Les puissances de l'âme se distinguent entre celles cognitives et celles appétitives. SumTh 4495-4504, c8000-c8009 (P)

D- Les puissances cognitive et appétitive portent sur le même objet réel. SumTh 4496, 4503 (P)

D- On recense différentes puissances dans l'âme en fonction de ses différentes opérations. Anima 355 (P)

D- On recense cinq puissances de l'âme : les puissances végétative, sensitive, appétitive, celle du mouvement local, et les puissances intellectuelles.
Anima 350, 353-354, 360, 368 (P)

D- Les puissances de l'âme se distinguent en fonction de la diversité des raisons formelles de leur objet. SumTh 4496, 4503 (P)

1.2.1 | Les puissances végétatives

> Définition :

> 1 | Sujet : le composé du corps et de l'âme | conjunctum

D- Les puissances végétatives se trouvent dans le composé comme en leur sujet. SumTh 4243 (P)

D- La puissance végétative se trouve nécessairement chez tous les êtres vivants. Anima 363 (P)

> 2 | Cause finale : la perfection et la conservation de l'être

D- Les opérations de l'âme végétative s'ordonnent à la perfection et la conservation de l'être. Anima 359 (P)

> 3 | Cause matérielle (objet matériel) : le corps uni à l'âme | corpus conjuncti

D- Les opérations de l'âme végétative se rapportent à l'être vivant selon son être matériel. Anima 359, 363 (P)

1.2.2 | La connaissance (ou faculté cognitive)

> Définition :

> 1 | Sujet : l'être doué de connaissance

D- La forme des êtres doués de connaissance est supérieure à celle des êtres sans connaissance. SumTh 4500-4501, c8002 (P)



28 | Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit

D- L'inclination des êtres doués de connaissance est supérieure à celle des êtres sans connaissance. SumTh 4501-4502, c8002 (P)

D- Par leur forme, les êtres doués de connaissance approchent plus de la ressemblance à Dieu. SumTh 4500 (P)

D- Les êtres doués de connaissance ont deux formes : celle naturelle, et celles connues. SumTh 4500, c8002, c8005, c8007, c8009 (P)

D- Les êtres doués de connaissance ont deux appétits : celui naturel, et celui connu. SumTh c8009 (P)

D- Tout être doué de sensation a un appétit. Anima 361 (P)

> 2 | Cause efficiente : l'objet connaissable

D- La puissance cognitive a pour objet l'entité même. SumTh c8008 (P)

> 3 | Cause formelle : l'être intentionnel

D- Par son être matériel, une chose se limite à n'être que ce qu'elle est, alors que par son être immatériel, une chose est d'une certaine manière 

toutes choses. Anima 357 (P)

D- L'être immatériel est en quelque sorte infini. Anima 357 (P)

E- L'être immatériel présente deux degrés : l'un intelligible, et l'autre sensible. Anima 358 (P)

1.2.2.1 | La connaissance sensible

> Définition :

> 1 | Cause formelle : l'être intentionnel (ou l'espèce) sensible

D- L'être sensible existe en vertu d'une forme sensible. Anima 360 (P)

1.2.2.2 | La connaissance rationnelle

> Définition :

> 1 | Cause formelle : l'être intentionnel (ou l'espèce) intelligible

D- L'être intelligible existe en vertu d'une forme intelligible. Anima 360 (P)

1.2.3 | L'appétit

> Définition : Puissance de tout être entraînant son sujet à incliner vers un objet

Réf.     :   Saint Thomas, SumTh, Ia, qu. LXXX

> 1 | Sujet : tout être

D- L'appétit est une puissance commune à tous les êtres. SumTh 4495 (P)

> 2 | Genre : une puissance passive

D- L'appétit est une puissance passive. SumTh 4509 (P)

D- L'appétit forme un genre spécifique des puissances de l'âme. SumTh 4298 (C)

> 3 | Cause finale : l'objet appétible

D- Tout appétit est mu par sa fin. SumTh g237 (C) 

D- L'appétit est un certain mouvement vers une chose. SumTh 261, 4506, 4511 (P)

D- L'appétit a pour objet formel l'être convenable ou bon. SumTh 299, 4503, 6547, 7124, 7126, c364, c412, c8008 , g529 (P)

D- La fin, la perfection et le bien constituent l'objet formel commun de tout appétit. SumTh 7126 (P)

D- Le terme du mouvement de l'appétit se trouve dans le bien même. SumTh 281, 982, 1192, 3208, 3233, 7003, g529 (P)

D- Le terme du mouvement de l'appétit peut être connu par similitude au terme du mouvement des corps naturels. SumTh 281, c412 (P)

D- Le terme du mouvement de l'appétit se divise analogiquement entre honnête, délectable et utile. SumTh 282, c412, g529 (C) 

D- L'objet appétible a raison de fin. SumTh g516 (P)

D- L'appétit se porte vers la réalité extérieure comme à sa fin. SumTh 4295 (P)

D- La fin est le premier principe qui meut l'appétit. SumTh 6538, 6548, 6614, 6622 (P)

D- Dans l'appétit, la fin tient la même place que les premiers principes dans la connaissance. SumTh 7087 (P)

D- L'appétit fait suite à l'appréhension et s'y subordonne. SumTh 1008, 4360, 4507, 7136 (P)

D- La connaissance ne meut que moyennant l'appétit. SumTh 1008, 1253 (P)

D- L'appétit ne peut désirer que le bien connu. SumTh 288 (P)

D- L'appétit est mû par la puissance cognitive, comme le mobile par le moteur. SumTh 3553, 4509 (P)

D- L'objet appétible meut l'appétit. SumTh 1138 (P)

D- L'objet appréhendé et désiré par l'appétit est un moteur non mû. SumTh 4509 (C) 

D- L'appétit ne peut incliner au mal que de manière accidentelle, en tant qu'il suit un bien. SumTh 1217 (P)

D- L'appétit a une relation réelle envers l'appétible, mais l'appétible n'a qu'une relation de raison envers cet appétit. SumTh g491 (C) 

D- C'est l'agent même qui est objet de l'appétit. SumTh 290 (P)

> 4 | Passion : l'affection

D- Toute inclination fait suite à une certaine forme. SumTh 7003 (P)

D- L'appétit est mû à agir par un objet désirable qui lui est extérieur. SumTh 6890 (P)

> 5 | Cause matérielle : le sujet en puissance d'une perfection

D- Toute chose a un appétit pour sa perfection. SumTh 1556 (P)

> 6 | Cause formelle : l'inclination (ou la tendance)

D- L'appétit est moteur du mouvement. SumTh 4016, 4299 (P)

D- C'est l'appétit qui fait incliner telle forme à produire tel effet. SumTh 866 (P)

D- L'appétit est un moteur mû. SumTh 4509 (C) 

D- L'appétit n'est rien d'autre que le fait d'incliner vers un objet extérieur. SumTh 4295, 7002, c8003 (P)

D- L'appétit est l'inclination qui détermine un être à son effet. SumTh 6518 (P)

D- L'appétit obtient sa perfection de ce qu'il incline vers l'objet désiré. SumTh 4518 (P)

D- L'appétit est l'inclination d'un sujet vers un objet appréhendé comme bon. SumTh 982 (P)

> 7 | Action : l'appétition

D- L'opération de l'appétit s'assimile à un certain mouvement. SumTh 4518 (C) 

D- L'appétit meut les autres puissances à leur fin. SumTh 7126, 7132 (P)

> Division :

> 1 | Division formelle : les appétits naturel et élicite

E- Les appétits naturel et élicite se distinguent par la forme à leur origine, qui est ou naturelle, ou connue. SumTh 4298 (P)

1.2.3.1 | L'appétit naturel



Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit | 29

> Définition :

> 1 | Sujet : tout être

> 2 | Genre : un appétit

> 3 | Cause finale : le bien naturel convenant

D- Chaque être incline à son mouvement propre et à la génération d'un être semblable. SumTh c8002 (P)

D- L'appétit naturel ne fait pas suite à une connaissance du sujet. SumTh 292, 7136 (P)

D- Les êtres doués du seul appétit naturel aspirent à leur fin par l'intermédiaire d'un être supérieur doué de connaissance. SumTh 292 (P)

> 4 | Passion : l'attraction

> 5 | Cause matérielle : toute puissance naturelle

> 6 | Cause formelle : l'inclination naturelle

D- L'appétit naturel est l'inclination qui fait suite à la forme naturelle. Anima 350, 360, SumTh 4500-4501, c8003, c8009 (P)

D- Tout être a une inclination naturelle vers l'objet qui lui est propre. SumTh c8005 (P)

D- Toute forme est suivie d'une certaine inclination proportionnelle. Anima 360; SumTh 4499, c8001-c8002, c8005 (P)

D- Cette inclination est naturelle à l'être. SumTh 4500 (P)

D- Cette inclination naturelle se multiplie en fonction de la multiplication des objets. SumTh c8006 (P)

> 7 | Action : l'appétition naturelle

D- Chaque être a un appétit naturel de sa perfection. SumTh 290 (P)

D- L'appétit naturel désigne l'ordination naturelle d'un être à sa perfection. SumTh 3251 (P)

> Division :

> 1 | Division formelle : des inclinations de nature différente

E- Les êtres se distinguent par des inclinations proportionnelles. SumTh c8004 (P)

1.2.3.2 | L'appétit élicite

> Définition :

> 1 | Sujet : tout être doué de connaissance

D- Il est nécessaire d'admettre un appétit élicite au-dessus de l'appétit naturel chez les êtres doués de connaissance. SumTh 4495-4504, c8000-c8009 (C) 

D- L'appétit élicite désigne l'inclination supérieure des êtres doués de connaissance. SumTh 4501, c8002 (C) 

> 2 | Genre : un appétit

Réf.     :   Saint Thomas, Verit XXII, art. 12, arg. 3

> 3 | Cause finale : le bien convenant appréhendé | bonum conveniens apprehensum

Réf.     :   Saint Thomas, Verit XXII, art. 12, arg. 3 ; DeMal VI, SC 2

D- L'appétit élicite fait suite à une connaissance du sujet. SumTh 7136 (P)

D- Par son appétit élicite, l'animal est capable de désirer les objets appréhendés. SumTh 4501, 4504, c8002, c8005, c8007, c8009 (P)

> 4 | Passion : l'attirance

> 5 | Cause matérielle : toute puissance d'un être doué de connaissance

> 6 | Cause formelle : l'inclination élicite

D- Cette inclination élicite se multiplie en fonction de la multiplication des objets. SumTh c8007 (C) 

> 7 | Action : l'élection

> Division :

> 1 | Division formelle : les appétits élicites sensible et intellectuel

E- L'appétit élicite se divise en trois degrés : l'appétit concupiscible, irascible et intellectuel. Anima 363 (P)

1.2.3.2.1 | L'appétit élicite sensible

> Définition :

> 1 | Cause finale : le bien convenant appréhendé par le sens | bonum conveniens sensitum

D- L'appétit sensible est l'inclination qui fait suite à la forme sensible. Anima 350, 360, 363 (C) 

D- Tout ce que perçoit le sens doit être convenable ou nuisible. Anima 364 (P)

> 2 | Cause instrumentale : le cœur

D- L'appétit sensible est l'acte d'un organe corporel. SumTh 7070 (P)

1.2.3.2.2 | L'appétit élicite rationnel

> Définition :

> 1 | Genre : un appétit élicite

Réf.     :   Saint Thomas, Verit XXII, art. 12, arg. 3 ; DeMal VI, SC 2, ad 14-16, ad 20

> 2 | Cause finale : le bien convenant appréhendé par l'intelligence | bonum conveniens intellectum

Réf.     :   Saint Thomas, Verit XXII, art. 12, arg. 3

D- L'appétit rationnel est l'inclination qui fait suite à la forme rationnelle. Anima 360, 363 (C) 

D- L'appétit sensible meut la volonté du côté de l'objet qui la meut. SumTh 7105 (P) 

> 3 | Cause formelle : l'intention

D- L'appétit rationnel est une inclination rationnelle. Anima 360, 363 (C) 

1.3 | Le mouvement local

> Définition :

> 1 | Sujet : l'animal supérieur

D- Les animaux supérieurs sont doués du mouvement local. Anima 368 (P)

> 2 | Cause efficiente : l'appétit élicite

D- Le mouvement local est l'opération qui fait suite à l'appétit élicite. Anima 360 (P)

2 | La vie végétative

> Définition :

> 1 | Sujet : la plante

D- Les plantes n'ont que la puissance végétative. Anima 363 (P)

2.1 | La nutrition

> Définition :



30 | Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit

> 1 | Sujet : l'être vivant

D- Tout animal doit user d'aliment. Anima 350, 365 (P)

> 2 | Cause instrumentale : le sens

D- Les autres sens que le toucher sont accidentels à la nourriture. Anima 365 (P)

> 3 | Cause matérielle : l'aliment

D- Les êtres vivants sont conservés dans l'être par un principe moteur intrinsèque, qui se trouve dans l'aliment. Anima 359 (P)

D- Les êtres se nourrissent d'éléments chauds et humides, froids et secs. Anima 350, 365 (P)

2.2 | La croissance

2.3 | La génération

> Définition :

> 1 | Cause efficiente instrumentale : la semence

D- Les êtres vivants sont engendrés dans l'être par un principe moteur intrinsèque, qui se trouve dans la semence. Anima 359 (P)

3 | La vie sensitive ou sensible

> Définition :

> 1 | Sujet : l'animal

D- L'animal possède les puissances végétative et sensitives. Anima 363 (P)

D- L'animal est doué d'un appétit. Anima 350, 364-365 (C)

> 2 | Cause formelle : une existence sensible

D- Les opérations de l'âme sensible ont une existence intermédiaire entre le spirituel et le sensible. Anima 359 (P)

3.1 | La sensation

> Définition :

> 1 | Cause matérielle : le sens

D- Le sens reçoit les espèces des objets sensibles. SumTh 4500 (P)

D- Le sens a pour objet l'être sensible. SumTh 4503, c8008 (P)

D- L'être sensible est un être particulier. Anima 358 (P)

D- L'être sensible a un degré d'immatérialité intermédiaire. Anima 358 (P)

D- Les choses ont une existence dans le sens sans matière, mais avec leurs conditions matérielles et avec leur organe corporel. Anima 358 (P)

D- Les êtres sensibles se diversifient en fonction de leur complexion organique. Anima 369 (P)

D- Le sens dépend d'un organe corporel. Anima 369 (P)

3.1.1 | La sensation externe

3.1.1.1 | La vue

> Définition :

> 1 | Cause finale : la vision

D- La vue désire voir d'un appétit naturel. SumTh 4504 (P)

> 2 | Cause efficiente : la couleur

D- La vue a pour objet l'être visible. SumTh c8008 (P)

D- La vue a pour objet la couleur. SumTh c8008 (P)

3.1.1.2 | L'ouïe

> Définition :

> 1 | Cause finale : l'audition

D- L'ouïe désire entendre d'un appétit naturel. SumTh 4504 (P)

3.1.1.3 | L'odorat

3.1.1.4 | Le goût

> Définition :

> 1 | Genre : une puissance passive

D- Le goût est une espèce de toucher. Anima 365 (P)

> 2 | Cause efficiente : la saveur

D- L'humeur ou la saveur est une qualité tangible. Anima 365 (P)

D- La saveur est une délectation attachée à la faim et la soif. Anima 350, 366 (P)

D- La saveur indique une proportion convenable du chaud et du froid, de l'humide et du sec dans la nourriture. Anima 366 (P)

3.1.1.5 | Le toucher

> Définition :

> 1 | Sujet : l'animal

D- Tout animal possède au moins le toucher. Anima 350, 364-365 (C)

> 2 | Cause finale : la palpation de l'objet

D- Le toucher est le sens permettant de percevoir la nourriture. Anima 350, 365 (P)

> 3 | Cause efficiente : la résistance des qualités élémentaires

D- Le toucher discerne les éléments chauds et humides, froids et secs. Anima 350, 365 (P)

3.2 | Les passions

> Définition :

> 1 | Sujet : l'animal

D- Tout animal possède les passions. Anima 350, 364 (C) 

> Division :

> 1 | Division formelle : les passions du concupiscible et de l'irascible

E- L'appétit sensible se divise en concupiscible et irascible. Anima 363 (C)

3.2.1 | Le concupiscible

> Division :

> 1 | Division formelle : l'amour et la haine, le désir et l'aversion, la joie et la tristesse

E- Le concupiscible a pour passion principale le désir. Anima 363 (P)



Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit | 31

3.2.1.1 | L'amour et la haine

3.2.1.2 | Le désir et l'aversion

3.2.1.2.1 | Le désir ou la concupiscence

> Définition :

> 1 | Genre : une passion du concupiscible

D- Le désir est une passion du concupiscible. Anima 363 (P)

D- Aucun désir naturel ne peut être vain. SumTh g294-g295 (P)

 1 | La faim et la soif

> Définition :

> 1 | Cause efficiente : la perception sensible de la nourriture

D- Ceux qui ont le sens de la nourriture éprouvent aussi la faim et la soif. Anima 366 (P)

> 2 | Cause matérielle : la concupiscence de la nourriture

D- La faim et la soif sont une concupiscence de la nourriture. Anima 350, 366 (P)

 1.1 | La faim

> Définition :

> 3 | Cause formelle : la nourriture sèche et chaude

D- La faim est une concupiscence du chaud et du sec qui ont raison de nourriture. Anima 366 (P)

 1.2 | La soif

> Définition :

> 1 | Cause formelle : la nourriture humide et froide

D- La soif est une concupiscence du froid et de l'humide qui ont raison de boisson. Anima 366 (P)

3.2.1.3 | La joie et la tristesse

> Définition :

> 1 | Cause efficiente : une appréhension intérieure tangible

D- La joie et la tristesse paraissent surtout découler d'une appréhension intérieure. Anima 364 (P)

D- La délectation et la douleur découlent surtout d'une appréhension du sens du toucher. Anima 364 (P)

3.2.1.3.1 | La joie

> Définition :

> 1 | Genre : une puissance passive

D- La joie est une passion du concupiscible. Anima 364 (P)

3.2.2 | L'irascible

> Division :

> 1 | Division formelle : l'espoir et le désespoir, l'audace et la crainte, et la colère

E- L'irascible a pour passion principale la colère. Anima 363 (P)

3.2.2.1 | L'espoir et le désespoir

3.2.2.2 | L'audace et la crainte

3.2.2.3 | La colère

> Définition :

> 1 | Genre : une passion de l'irascible

D- La colère est une passion de l'irascible. Anima 363 (P)

4 | La vie intellective

> Définition :

> 1 | Cause formelle : l'âme humaine

D- L'âme rationnelle est d'une certaine manière toutes choses, en ce qu'elle peut recevoir les espèces intelligibles de toutes choses.
Anima 358, SumTh 4500, c8002 (C)

D- Les opérations de l'âme intellectuelle ont une existence pleinement immatérielle. Anima 359 (P)

4.1 | L'intellect

> Définition :

> 1 | Sujet : l'homme, l'ange et Dieu

D- L'homme, les anges et Dieu sont doués d'intelligence. Anima 368 (P)

* Champs obligatoires pour valider cette commande

à __________________ ,

le _ _ / _ _ / 2020,

Bon de commande

Editions Schola Sapientiæ

Mr Mathieu Brulaire

7, Lierne

36230 Tranzault

Adresse du destinataire

V
O

S
 C

O
O

R
D

O
N

N
E

E
S

Téléphone* :

Courriel :                   @

Nom* :

Prénom* :

Voirie* :

Complément* :

CP* :             - Ville* :

Adresse de facturation (à compléter)

Nom* :

Prénom* :

Voirie* :

Complément* :

CP* :             - Ville* :

Adresse de livraison (si différente)

Cadre réservé à l'enregistement de la commande

_ _  / _ _  / 2 0 2 __________________________

Vos réf. N° commande Date commande

   ✂

   
  
  
✂

D
é

co
u

p
e

z 
e

n
 s

u
iv

a
n

t 
le

s 
ti

re
ts



32 | Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit

D- Parmi les êtres vivants mortels, seul l'homme est doué d'intelligence. Anima 368 (P)

D- Les êtres intelligents ne se diversifient pas comme les êtres sensibles en fonction de leur complexion organique. Anima 369 (C)

> 2 | Cause efficiente : l'être intelligible

D- L'intelligence a pour objet l'être intelligible. SumTh 4503, c8008 (P)

D- L'être intelligible est un être universel. Anima 358 (P)

D- L'être intelligible est entièrement immatériel. Anima 358 (P)

> 2.1 | Cause principale : l'intellect agent

D- L'intelligence n'a pas d'organe corporel. Anima 369 (P)

> 3 | Cause formelle : l'espèce intelligible

D- L'intelligence reçoit les espèces des objets intelligibles. SumTh 4500 (P)

D- Les choses ont une existence dans l'intelligence sans matière, sans leurs conditions matérielles et sans organe corporel. Anima 358 (P)

4.2 | La volonté

> Définition :

> 1 | Genre : une puissance rationnelle | potentia rationalis

D- La volonté forme l'appétit rationnel. Anima 363 (P)

2.2.3.2 | Des Sciences physiques

2.2.3.2.2 | Selon la passion : la Chimie

 1 | Le feu

> Définition :

> 1 | Cause finale :

D- Le feu incline : vers le lieu supérieur; et à engendrer du feu. Anima 360, SumTh 4499, c8002 (P)

 1 | Le poids

> Définition :

> 1 | Cause finale :

D- Le corps léger incline naturellement en haut. SumTh c8006 (P)

2.2 | De la Sagesse Pratique

2.2.1 | De l'Ethique (ou Morale naturelle)

2.2.2 | Des Arts

2.2.2.1 | Des Arts spéculatifs (ou libéraux)

2.2.2.1.1 | De la Logique
1 | De la grande logique (ou logique matérielle) | De logica materiali

1.1 | L'être de raison | De ente rationis

1.2 | Le concept | De conceptu

1.3 | Le terme oral | De termino orali

> Définition :

> 2 | Quantité :

> 2.1 | L'universel

D- Platon n'admettait pas d'idée commune pour les êtres appartenant à une même suite. Anima 370, 372 (P)

F- Platon posa l'existence des universels séparés de tout sujet. Anima 370, 372 (P)

2 | La petite logique (ou logique formelle)

2.1 | La définition du terme

2.1.1 | La définition

2.1.1.1 | La définition nominale

2.1.1.2 | La définition causale

2.1.1.3 | La définition réelle

> Définition :

> 1 | Cause formelle : les prédicables

> 1.1 | Le propre

D- Le propre ne se distingue pas par opposition au commun. SumTh 4497 (P)

R
è

g
le

m
e

n
t Mode de paiement

  Espèces (en magasin)

  Chèque à l'ordre de

     "Mathieu Brulaire" (autoentreprise)

  Virement au RIB suivant :

     IBAN : FR76 1450 5000 0204 7138 1997 920

     BIC : CEPAFRPP450 Montant total à régler

Participation

aux frais

d'expédition*

* Envoi sous 3 jours

dans la limite des stocks disponibles.

Pas de TVA applicable

pour les autoentreprises

(art. 239b du

Code Général des Impôts) _______ , __ €

 Total inférieur à 50 € 7 €

  Total compris entre 50 et 150 € 10 €

  Total supérieur à 150 € Offert

  Hors métropole (frais reéls) __ ,__ €

Total de la commande _______ , __ €

Référence Titre de l'ouvrage QuantitéPrix unitaire Prix total ligne

________

________

________

________

________

________

________

_______________________________________________

_______________________________________________

_______________________________________________

_______________________________________________

_______________________________________________

_______________________________________________

_______________________________________________

___________

___________

___________

___________

___________

___________

___________

_______

_______

_______

_______

_______

_______

_______

_________

_________

_________

_________

_________

_________

_________

   ✂       ✂

D
é

co
u

p
e

z e
n

 su
iv

a
n

t le
s tire

ts


	Sommaire
	Article | L'appétit, une inclination commune à tout être	1
	Texte | Somme théologique, Ia, qu. LXXX, art. 1	4
	Texte | Commentaire du traité sur l'âme, Livre II, leçon 5	11
	Annexe I | Index	23
	Annexe II | Liste des principes	25
	Informations
	Périodique à parution irrégulière
	Le samedi 22 novembre 2025,
	en la fête de sainte Cécile
	Numéro :	CASUS-1 | 7ème année (n°78)
	Tarifs :	Edition numérique gratuite
			Edition papier 7,00 € + port
	ISSN :	2426-2064
	Edition :	Schola Sapientiæ
			Lierne – 36230 Tranzault
	Impression :	imprimé par nos soins
	Directeur de la 
	publication :	Mathieu Brulaire
	Abonnement :	30,00 € les 5 numéros + port
	Téléchargez les annexes de ce cahier, regroupant l'ensemble de nos ouvrages sur www.scholasapientiae.fr.
	Définition et division | Frère Pie
	L'appétit,
	une inclination commune à tout être
	1- Une question disputée – Pour inaugurer ce premier numéro thématique, nous avons choisi d'aborder une problématique directement psychologique, qui n'a pas été sans poser certaines difficultés aux scolastiques. La notion d'appétit, nous explique Cajetan1, « constitue un des points difficiles de la doctrine de saint Thomas ». Et le commentateur d'énoncer tour à tour les trois opinions2 qui ont prévalu à ce sujet dans l'Ecole, opinions que nous aurons l'occasion de relater ici au travers de notre courte enquête philosophique.
	Cajetan lui-même n'a pas fait l'unanimité, et s'est vu contredit (peut-être à tord...) par le RP Garrigou-Lagrange3 – que nous suivrons ici –, en raison de la part trop importante qu'il accorde à l'objet appétible. Nous voici donc avertis.
	Genre de l'appétit
	2- Une puissance de l'être – Enfonçons d'abord quelques portes ouvertes. Du fait qu'il n'existe pas par lui-même, mais dans un autre (personne n'a jamais vu un appétit indépendamment de son sujet !), l'appétit forme évidemment un accident. C'est un accident qualitatif, en ce qu'il trouve manifestement son principe dans la forme d'un être, bien qu'il oriente cet être tout entier vers un objet extérieur. Enfin, c'est une puissance, en raison précisément de cette idée de mouvement inhérente à toute qualité de seconde espèce.
	Ces premières observations suffisent à nous découvrir quelques précieuses conclusions. En premier lieu, elles nous invitent à distinguer un sujet d'un objet, le premier aspirant au second. En deuxième lieu, elles placent l'appétit comme l'organe par lequel (« quo » comme l'énoncent les thomistes4) se réalise cette inclination ; et non comme ce qui (« quod ») en forme le premier moteur, cette primauté revenant au sujet lui-même, à l'homme par exemple qui incline vers tel ou tel objet.
	3- Une puissance distincte – En troisième lieu, nous sommes amenés à séparer chez les êtres vivants les puissances appétitives et cognitives, par le fait même que l'appétit « extériorise » en quelque sorte son sujet, en le portant vers l'objet qu'il convoite, tandis que la connaissance assimile son objet, comme le remarque saint Thomas : « l'acte de la vertu cognitive, est tel que l'objet connu se trouve dans le sujet connaissant ; alors que l'acte de la vertu appétitive s'ordonne à l'objet tel qu'il est en lui-même »5. Impossible de confondre par conséquent les deux principes à l'origine de tels mouvements contraires.
	Cause finale et passion de l'appétit
	4- Difficulté posée – Toutefois, si l'homme incline vers tel objet, il est manifeste que l'appétition tient en quelque chose à la raison de cet objet. Car si « c'est en tant qu'elle provient de l'appétit, qu'il s'agit d'une appétition… c'est en tant qu'elle vient de l'objet, qu'il s'agit de telle appétition »6. Il serait donc ridicule d'attribuer la causalité de l'appétition au seul appétit, comme le soutinrent Scot et Capréol, dans une première opinion dénoncée par Cajetan7. Mais alors, comment concilier ces deux moteurs ? Et là commencent nos difficultés.
	Doit-on en effet retenir comme cause efficiente de cette inclination le sujet ou son objet ? L'expression de « puissance passive » attribuée par saint Thomas à l'appétit8, pourrait nous inciter à la seconde solution. D'autant que dans son Tr. sur l'âme9, il poursuit en précisant que l'appétit est un moteur mû, et l'objet appétible un moteur non mû. Dès lors, ne conviendrait-il pas d'assigner la qualité d'agent principal à cet objet, et de voir dans l'appétit une cause efficiente instrumentale ? On sait en effet que l'instrument se définit précisément comme un moteur non mû10.
	5- Double mouvement de passion et d'action – Constatons pour commencer que la notion de moteur mû admise dans la définition de l'appétit, implique l'existence de deux mouvements. Car « ce n'est pas sous le même rapport qu'une même chose s'avère être motrice et mue »11. Et de fait, il est clair que l'appétit participe aussi à sa propre inclination vers l'objet, sans quoi ce dernier devrait pouvoir produire un tel acte en n'importe quel sujet, ce qui n'est manifestement pas le cas.
	Songeons par exemple à l'attraction que la terre exerce sur l'eau et non sur l'air. N'y a-t-il pas lieu d'admettre une causalité du côté de l'eau dans cette attraction, causalité qui ne se trouve pas dans l'air ? Car ne pas l'admettre, ce serait réduire la puissance passive de l'appétit non plus à celle d'un instrument, mais à celle de la matière. L'erreur épinglée ici, c'est de résoudre la causalité de l'appétition au seul objet, et ce fut celle de Godefroid, seconde opinion à laquelle répond Cajetan.
	6- Agent propre d'appétition – S'il est vrai que l'appétit a besoin de la motion d'un objet pour passer à l'acte, il faut néanmoins remarquer que cette motion demeure comme accidentelle à l'objet. Par suite, l'objet appétible ne peut former un agent propre de l'appétition, l'agent propre agissant toujours pour un effet qui lui demeure essentiel.
	7- Primauté dans l'ordre de spécification – Disons ensuite que, si dans l'ordre d'un raisonnement spéculatif, la cause efficiente a raison de principe, dans l'ordre des appétibles, cette primauté revient à la fin. C'est elle en effet qui est raison de l'action à poser, et même de la capacité de l'agent à la poser. Il en résulte que l'objet appétible forme le moteur non mû de l'appétition en tant que cause finale de celle-ci, c'est-à-dire sous sa raison de bonté que poursuit précisément l'appétit ; et qu'il lui serait impossible de poursuivre s'il n'avait commencé par pâtir sous l'information de cette bonté.
	Nous tenons ainsi le premier mouvement à l'origine de l'appétition, mais qui ne forme pas l'appétition elle-même. Et ce premier mouvement est une passion de l'appétit sous l'influx de la forme qui l'entraîne à désirer tel objet. Il s'agit, on le comprend facilement, d'un mouvement de spécification, puisque le bien convoité n'entraîne pas l'appétit à désirer un objet en général, mais bien tel objet. Garrigou-Lagrange cite à ce propos une sentence sans équivoque du Docteur angélique : « l'intelligence [entendez l'objet] meut la volonté [ou plus génériquement tout appétit] non à la manière d'une cause efficiente, mais à la manière d'une cause finale »12.
	Cause efficiente de l'appétit
	8- Primauté de l'appétit dans l'ordre d'exercice – Quant à l'appétit, il nous apparaît comme l'unique cause efficiente de l'acte d'appétition, en ce sens qu'il se suffit à lui-même et ne souffre d'aucune imperfection pour être apte à poser un tel acte, ou pour le dire en terminologie scolastique, à l'exercer. La primauté de l'appétit s'avère ainsi d'un autre ordre que celle de son objet, et les deux sont indispensables pour que se produise l'appétition. L'absence d'une telle puissance ou l'absence d'un objet appétible annihilerait invariablement l'existence de toute inclination. Mais a contrario, objet et sujet ne constituent pas deux causes efficientes concourant à cette inclination, comme le supposait la dernière opinion erronée identifiée par Cajetan.
	Un exemple tiré des êtres vivants rendra sans nul doute plus compréhensible ce rapport entre l'agent et la fin. L'amour forme le premier mouvement de l'appétit qui se porte vers sa fin. Or, il est patent que l'amour n'a besoin d'aucun objet pour savoir aimer, c'est-à-dire pour exercer cet amour. Néanmoins, il ne saurait y avoir d'amour in concreto sans la présence d'un objet, qui dirige cet amour, qui l'applique en quelque sorte sur tel bien particulier, en un mot qui le spécifie.
	Matière de l'appétit
	9- Matières générique et spécifique – Mais venons-en à la causalité matérielle de l'appétition, qui se devine aisément sur la base de ce qui précède. On sait en effet que c'est la matière que perfectionne la fin, laquelle a raison d'acte vis-à-vis de la première. Lorsque donc l'appétit poursuivra le bien en général, il aura pour matière son sujet en sa totalité ; et lorsqu'il poursuivra le bien de telle faculté, celui de l'intelligence par exemple, il aura pour matière cette faculté particulière.
	Absolument parlant, il conviendra ainsi de poser toutes les puissances du sujet comme matière d'appétition, puisque l'appétit pourra s'exercer sur chacune d'entre elles13. Seules les parties de ce sujet déjà en acte devront être exclues de cette matière. Impossible par exemple pour l'appétit humain de désirer que la main devienne un pied...
	Forme et action de l'appétit
	10- Principe moteur intrinsèque – Par forme, il ne faut pas entendre ici l'affection reçue de l'objet par l'appétit, mais bien son principe intrinsèque qui l'entraîne à désirer la fin. Et en ce sens, nul besoin de discourir  longtemps pour admettre l’inclination comme forme de l’appétit.
	11- Nature de l'appétition – Si par contre on cherche à désigner l'acte produit par l'appétit sur son sujet, et qui équivaut au moyen-terme unissant ce dernier à sa fin, non seulement cette forme a raison d'acte (comme c'est toujours le cas, par définition), mais il s'agit même en l'espèce d'une action à proprement parler : l'appétit meut véritablement tel sujet à poursuivre une perfection qu'il ne possède pas encore, mais à laquelle il aspire. D'où le nom d'appétition donné à cette forme, et qui transcrit exactement la chose.
	Division spécifique de l'appétit
	12- Deux espèces d'appétit – Bien que ces considérations concernent directement la notion générique d'appétit, il est possible d'en distinguer plusieurs espèces. Et cela en fonction d'une différence existant entre les biens convoités, puisque nous venons de montrer (n°7) que l'objet était cause de la spécification de l'appétit.
	L'article de la Somme proposé dans ce numéro porte précisément sur la première de ces distinctions, celle entre l'appétit naturel et celui élicite. C'est sur cette distinction première que nous nous limiterons en ce numéro.
	13- Objets connu ou inné – Le point de départ dont use l'auteur est exactement celui repris ici : il se borne à constater l'existence de deux espèces de formes au principe de l'inclination de l'appétit.
	La première de ces formes n'est autre que l'acte premier qui fait qu'un être est tel être. Et comme l'agir suit l'être, il en découle logiquement que l'appétit naturel ou physique d'un être est déterminé par cette forme naturelle première.
	Cette forme naturelle étant unique et toujours en acte comme le note le chanoine Verneaux14, l'appétit naturel n'admet aucune élection, et aspire toujours en acte vers son objet. Il n'en demeure pas moins une puissance en raison de la primauté de la forme naturelle qu'il se limite à recevoir.
	L'autre forme capable de mouvoir un être, c'est celle qu'il obtient par mode de connaissance. Si de par sa forme naturelle même, l'homme aspire naturellement à respirer, la connaissance qu'il a de la pollution urbaine l'incite par choix à éviter les grandes agglomérations. C'est donc à propos que ce second appétit reçoit le qualificatif d'élicite, en référence à l'élection qu'il permet. Election qui sera relative chez l'animal et absolue chez l'homme...
	La multitude des formes connues offre en effet un panel d'objets disparates vers lesquels un être doué de connaissance a la possibilité de se porter, sans y être – lapalissade oblige – déterminé. En outre, la faculté cognitive ne connaissant pas toujours en acte, l'appétit élicite demeurera parfois lui-aussi en pure puissance.
	14- Agent naturel ou volontaire – A raison de ces deux formes, puis de ces deux appétits, signalons en survolant simplement ces notions qu'on parlera d'agent naturel ou d'agent volontaire, du côté du sujet doué de l'un ou de l'autre appétit. Tout être naturel se trouve ainsi pourvu d'un appétit naturel, alors que seuls ceux doués de connaissance – les bêtes et les hommes ici-bas – comptent cet appétit supérieur qu'est l'appétit élicite. C'est ce que saint Thomas développe même au sujet des animaux dans sa Ia IIæ, qu. VI, art. 2.
	Ce tour d'horizon paraît suffisant pour cerner plus à fond notre problématique de départ. Il conviendra une prochaine fois de préciser la dernière distinction avancée entre agent naturel et agent volontaire ; puis évidemment de nous pencher sur les espèces d'appétit élicite que sont les appétits sensible et intellectuel.
	Extension | Frère Pie
	Existence d'un appétit distinct chez les animaux
	Genre
	1. La
	La première chose qui surprend au sujet de l'appétit, c'est qu'il s'agisse d'une puissance passive. (n°153).
	2. Voilà tout l'objet de cette courte leçon. Mais pour y parvenir, il faut bien sûr commencer par en expliquer les termes.
	Celui d'universel précisément, qui s'entend ici dans un sens plus précis que celui retenu dans le Traité de l'interprétation, et alors que nous nous occupions de toute forme d'énonciation. Notre intérêt se porte désormais, non pas sur l'énonciation in genere, mais sur telle énonciation, sur l'énonciation dont use le syllogisme, ou comme prémisse ou comme conclusion (n°147).
	3. S'agissant d'attribution, il ne peut s'agir ici que de l'universel qui se tient du côté du prédicat (n°148).
	En second lieu, ce prédicat doit évidemment pour être universel importer la notion de totalité, en ce sens qu'il convient à tout le sujet. C'est là une propriété reçu de la notion générale d'universel (n°148).
	La différence vient de ce qu'il ne doit également s'attribuer à rien d'autre en-dehors de ce sujet (n°149). Autrement dit, il se prédique du sujet en tant que sujet (et non en tant que partie d'un autre sujet par exemple).
	4. Aristote montre ici l'équivalence de cette locution « en tant que telle » avec celle « par soi » (n°150), pour conclure que cet ultime principe de l'attribution universelle renferme manifestement les deux premiers, soit l'attribution à tout, et l'attribution par soi.
	Il y ajoute la notion d'exclusivité, et équivaut en ce sens à une attribution premier et par soi (per se primo) (n°151).
	Investigations scolastiques | Frère Pie
	De l'éducation
	Après l'étude du genre, c'est celle de la fin qu'il convient d'entreprendre, ce qui est spécialement vrai pour une science pratique. Et tout d'abord, commençons par nous demander si l'éducation a précisément une fin.
	Annexe I
	Index
	Annexe II
	Liste des principes cités
	classés selon l'ordre logique
		il n'y a pas à assigner une puissance à l'âme pour les actes qui s'avèrent communs aux êtres animés et inanimés.
	Or,	l'appétit demeure commun aux êtres animés et inanimés, puisque le bien est « ce que tous désirent », comme on l'apprend dans le Traité d'éthique (I*).
	Donc,	l'appétit ne forme pas une puissance spécifique à l'âme.
		les puissances se distinguent par leurs objets.
	Or,	c'est le même objet que nous connaissons et que nous désirons.
	Donc,	la puissance appétitive ne doit pas différer de la puissance appréhensive.
		le commun ne se distingue pas par opposition au propre.
	Or,	toute puissance de l'âme désire un certain bien particulier appétible, à savoir l'objet qui lui convient.
	Donc,	parallèlement à cet objet désirable de manière commune, on ne doit admettre aucune puissance distincte des autres, qu'on nommerait appétitive.
		le Philosophe distingue dans son Traité sur l'âme (II*) une faculté appétitive des autres puissances.
	Et de même, saint Jean Damascène distingue dans son livre II** les puissances appétitives de celles cognitives.
		toute forme est suivie d'une certaine inclination. Ainsi,
		le feu de par sa forme même incline vers le lieu supérieur ;
	et	il incline encore à engendrer quelque chose de semblable à lui.
	Or,	la forme des êtres qui participent à la connaissance, se présente sous un mode supérieur à ceux qui sont privés de connaissance. En effet,
		chez les êtres privés de connaissance,
		la forme ne se trouve déterminée qu'au seul être propre à chaque chose.
	Or,	celui-ci leur est également naturel.
	Donc,	cette forme naturelle est suivie d'une inclination naturelle, qu'on nomme « appétit naturel ».
	Alors que chez les êtres doués de connaissance,
		chacun se trouve déterminé à son propre être naturel par la forme qui lui est naturelle ;
	mais	il peut encore recevoir les espèces des autres réalités, à la manière dont :
		le sens peut recevoir les espèces de tous les objets sensibles ;
	et	l'intelligence, de tous les objets intelligibles.
	Et donc,
		l'âme de l'homme est d'une certaine manière toutes choses sous le rapport de la sensation et de l'intelligence.
	Et	en cela, les êtres qui ont une telle connaissance approchent d'une certaine manière de la ressemblance à Dieu, « en qui toutes choses préexistent », comme le souligne Denys*.
	Donc,
		les formes existent sous un mode plus élevé dans les êtres doués de connaissance que dans les simples formes naturelles.
	Et de même, l'inclination qui s'y trouve doit dépasser le mode de la simple inclination naturelle, qu'on nomme « appétit naturel ».
	Or,	cette inclination supérieure revient à la puissance appétitive de l'âme, par laquelle l'animal est capable de désirer les objets de son appréhension, et non pas seulement ceux auxquels il incline en vertu de sa seule forme naturelle.
	Et donc, il est nécessaire d'admettre ainsi une faculté appétitive dans l'âme.
		l'appétit qui se trouve dans les êtres doués de connaissance dépasse le mode commun sous lequel il se trouve en tous, comme on vient de l'expliquer*.
	Et donc, une puissance de l'âme s'avère nécessaire pour cet acte.
		l'objet appréhendé et désiré est identique par le sujet, mais diffère par la raison. En effet,
		il est appréhendé en tant qu'être sensible ou intelligible ;
	et	il est désiré en tant qu'être convenable ou bon.
	Or,
		c'est la diversité des raisons des objets qui est requise pour qu'il y ait diversité de puissances ;
	et non la diversité matérielle.
		toute puissance de l'âme
		constitue une certaine forme ou une certaine nature ;
	et	présente une inclination naturelle vers un acte donné.
	Donc,	chacune désire l'objet qui lui convient par un appétit naturel.
	Mais	au-dessus de celui-ci se trouve l'appétit animal qui fait suite à son appréhension :
		il lui permet de désirer un objet non parce qu'il convient à l'acte de telle ou telle puissance, à la manière dont la vision convient à la vue, et l'audition à l'ouïe ;
	mais	parce qu'il convient absolument à l'animal.
		on attribue à toutes choses l'appétit de désirer son propre bien.
	Donc,	on se demande s'il convient d'attribuer un appétit plus spécifique aux animaux.
		la forme qui se trouve chez les êtres doués de connaissance est d'un mode supérieur à celle qui se trouve chez ceux auxquels fait défaut la connaissance.
	Donc,	on doit y repérer aussi une inclination supérieure à ces derniers.
	Donc,	une puissance appétitive.
		Démonstration de l'antécédent : car,
		chez les autres êtres, la forme détermine chacun au seul être qui lui est propre et naturel.
	Alors que chez ceux doués de connaissance, elle s'étend non seulement à cela, mais encore à l'être intentionnel d'autrui. Ce qu'on affirme du fait que l'âme est d'une certaine manière toutes choses. –
	La première conséquence se fonde sur le fait qu'une certaine inclination fait suite à toute forme selon une certaine proportion.
		Ce qu'on voit dans les mouvements propres, telle l'inclination du feu vers le haut consécutive à sa forme ;
	de même que dans les mouvements d'aliénation, comme l'inclination parfaite qui découle de la génération d'un être semblable. –
	Enfin, la seconde conséquence se fonde sur le fait que :
		l'inclination d'un tel être supérieur appartient à sa puissance appétitive.
	Et	la preuve en est que par cette puissance appétitive l'animal est capable de désirer non seulement son être propre et naturel, mais même celui appréhendé.
		désirer ce n'est rien d'autre qu'incliner vers un objet, et c'est cette inclination que désigne l'appétit.
	Or,	chaque nature, ou mieux chaque être, est suivie d'une inclination vers un objet qui lui proportionné.
	Donc,
		de même qu'on trouve des êtres aux natures proportionnelles, qui ne répondent pas à une unique raison de perfection ;
	ainsi,	ces êtres s'accompagnent d'inclinations proportionnelles. De sorte que :
		telle forme s'avère supérieure à telle autre forme,
		non seulement par son degré de perfection ;
	mais	aussi dans la hiérarchie des êtres,
		puisque l'une appartient à un ordre réel supérieur à l'autre.
	Et de même, l'inclination de l'une s'avère supérieure à l'inclination de l'autre. –
	Et donc, c'est sur cette correspondance que se fonde la première conséquence du texte.
	Or,	nous observons encore l'existence de deux ordres de choses dans le tout de l'univers :
	l'un de ceux dont la nature consiste seulement à exister eux-mêmes, comme c'est le cas
		de tous les êtres inanimés,
	et	même des végétaux ;
	et	l'autre de ceux pour lesquels
		il ne suffit pas à leur nature d'exister eux-mêmes,
	mais	qui se portent à devenir encore les autres choses, comme c'est le cas chez les êtres doués de sensation ou d'intelligence.
	Donc,	si chaque nature est suivie d'une inclination qui lui est proportionnelle,
		il est dans la nature des êtres du premier ordre d'être suivi d'une inclination vers un objet qui leur est naturel et propre ;
	alors qu'il est dans la nature des êtres du second ordre d'incliner non seulement vers ce qui leur est naturel, mais encore vers ce qu'ils appréhendent. En effet,
		ces derniers existent eux-mêmes et ont l'être intentionnel de ce qu'ils appréhendent ;
	alors que les premiers se limitent seulement à exister.
	Et donc, il suit ultimement que :
		l'inclination des êtres du premier ordre
		se multiplie en un même sujet en fonction de la multiplicité de ses objets ;
	de même aussi que l'existence propre et naturelle à chaque être se multiplie en fonction du nombre d'êtres.
	Et donc, l'appétit naturel du corps léger qui tend vers le haut diffère de celui du même être tendant à engendrer un être semblable à lui, etc. En effet,
		le premier correspond à la légèreté ;
	alors que le second correspond à la chaleur, ou à autre chose qui forme sa puissance génératrice. –
	Alors que l'inclination consécutive à la nature des êtres du second ordre :
		ne se multiplie pas en un même sujet en fonction de la multiplicité de ses objets ;
	mais	constitue une certaine puissance spéciale, sans quoi elle ne serait pas proportionnelle à la nature dont elle découle. Car,
		leur nature même qui est une, existe elle-même et a l'être intentionnel des autres.
	Et donc, l'inclination qui leur est proportionnelle, doit s'étendre elle aussi à chacun de ces deux objets, soit à l'être naturel et à ceux appréhendés.
	Donc,
		c'est à partir de l'amplitude de leur nature qui leur donne non seulement d'être
		eux-mêmes, mais aussi les autres êtres que se manifeste l'existence d'un appétit unique envers chacun de ces deux objets.
	Et ainsi, il doit s'agir d'une puissance et d'une faculté naturelle spécifique.
	Et donc, c'est sur cela que se fonde la seconde conséquence, comme on le voit dans le texte.
		dans cette réponse, on ne cherche pas à dire que :
		l'être sous la raison d'intelligibilité ou de sensibilité formerait l'objet d'appréhension ;
	à la manière dont ce n'est pas non plus la couleur sous la raison de visibilité qui forme l'objet de la vue.
	Mais	on cherche à montrer que l'objet de l'appréhension est l'être lui-même,
		qui s'avère certes intelligible en regard de l'intelligence ;
	et	sensible en regard de la sensation.
	Donc,	la distinction entre les puissances appréhensive et appétitive tient en ceci que :
		la raison de l'objet de la première, c'est l'entité ;
	alors que pour la seconde, c'est la bonté ou la convenance.
		il existe deux espèces de raisons, celle de l'être naturel et celle de l'être connu ;
	et que de même, il existe deux espèces d'appétits :
		celui naturel, qui n'est rien d'autre que la puissance naturelle de chaque chose à sa perfection ;
	et	l'autre animal, qui ne se porte que vers un acte connu.
	Et donc, notre appétit de voir, d'entendre, et des autres actes de nos puissances – et même de celui de l'appétit – est double :
		l'un est naturel et partiel, en tant qu'il s'avère la perfection de telle puissance ;
	et	l'autre est animal, quand nous convoitons le bien appréhendé par notre vision ou notre volition, et que nous essayons de le conserver.
	Articulus primus.
	I-	Ad ea enim quæ sunt communia animatis et inanimatis, non est aliqua potentia animæ assignanda.
	Sed	appetere est commune animatis et inanimatis: quia bonum est quod omnia appetunt, ut dicitur in I Ethic.*
	Ergo	appetitus non est specialis potentia animæ.
		potentiæ distinguuntur secundum objecta.
	Sed	idem est quod cognoscimus et appetimus.
	Ergo	vim appetitivam non oportet esse aliam præter vim apprehensivam.
		commune non distinguitur contra proprium.
	Sed	quælibet potentia animæ appetit quoddam particulare appetibile, scilicet objectum sibi conveniens.
	Ergo	respectu hujus objecti quod est appetibile in communi, non oportet accipi aliquam potentiam ab aliis distinctam, quæ appetitiva dicatur.
		quod Philosophus, in II de Anima*, distinguit appetitivum ab aliis potentiis.
	Damascenus etiam, in II libro**, distinguit vires appetitivas a cognitivis.
		quamlibet formam sequitur aliqua inclinatio: sicut
		ignis ex sua forma inclinatur in superiorem locum,
	et	ad hoc quod generet sibi simile.
	Forma autem in his quæ cognitionem participant, altiori modo invenitur quam in his quæ cognitione carent.
		In his enim quæ cognitione carent,
		invenitur tantummodo forma ad unum esse proprium determinans unumquodque,
	quod etiam naturale uniuscujusque est.
	Hanc igitur formam naturalem sequitur naturalis inclinatio, quæ appetitus naturalis vocatur.
	In habentibus autem cognitionem,
		sic determinatur unumquodque ad proprium esse naturale per formam naturalem,
	quod tamen est receptivum specierum aliarum rerum: sicut
		sensus recipit species omnium sensibilium,
	et	intellectus omnium intelligibilium,
	ut sic
		anima hominis sit omnia quodammodo secundum sensum et intellectum:
	in quo quodammodo cognitionem habentia ad Dei similitudinem appropinquant, in quo omnia præexistunt, sicut Dionysius dicit*.
	Sicut igitur
		formæ altiori modo existunt in habentibus cognitionem supra modum formarum naturalium,
	ita oportet quod in eis sit inclinatio supra modum inclinationis naturalis, quæ dicitur appetitus naturalis.
	Et	hæc superior inclinatio pertinet ad vim animæ appetitivam, per quam animal appetere potest ea quæ apprehendit, non solum ea ad quæ inclinatur ex forma naturali.
	Sic igitur necesse est ponere aliquam potentiam animæ appetitivam.
		appetere invenitur in habentibus cognitionem, supra modum communem quo invenitur in omnibus, ut dictum est*.
	Et ideo oportet ad hoc determinari aliquam potentiam animæ.
		id quod apprehenditur et appetitur, est idem subjecto, sed differt ratione:
		apprehenditur enim ut est ens sensibile vel intelligibile;
	appetitur vero ut est conveniens aut bonum.
	Diversitas autem
		rationum in objectis requiritur ad diversitatem potentiarum;
	non autem materialis diversitas.
		unaquæque potentia animæ
		est quædam forma seu natura,
	et	habet naturalem inclinationem in aliquid.
	Unde	unaquæque appetit objectum sibi conveniens naturali appetitu.
	Supra quem est appetitus animalis consequens apprehensionem,
		quo appetitur aliquid non ea ratione qua est conveniens ad actum hujus vel illius potentiæ, utpote visio ad videndum et auditio ad audiendum;
	sed	quia est conveniens simpliciter animali.
		cum omnibus rebus attribuatur appetere suum bonum,
	animalibus specialiter attribuitur quod appetunt.
		In cognoscentibus invenitur forma altiori modo quam in cognitione carentibus:
	ergo	in illis invenitur inclinatio altior quam in istis:
	ergo	appetitiva potentia.
		Antecedens probatur: quia
		in reliquis forma determinat unumquodque ad proprium et naturale tantum esse;
	in cognoscentibus autem non solum ad hoc, sed ad alienum et intentionale esse se extendit. Declaratur: quia sic anima est quodammodo omnia. –
	Prima consequentia fundatur super hoc, quod omnem formam sequitur proportionaliter inclinatio aliqua.
		Quod patet tam in propriis, ut formam ignis sequitur inclinatio sursum;
	quam in alienis, ut perfecta sequitur inclinatio ad generationem similium. –
	Secunda vero consequentia fundatur super hoc, quod
		talis superior inclinatio ad appetitivam potentiam pertinet.
	Cujus probatio insinuatur ex eo quod per appetitivam potentiam animal potest appetere non solum propria et naturalia, sed apprehensa.
		Cum enim appetere nihil aliud sit quam inclinari in aliquid, et appetitus inclinatio ipsa sit;
	et	unamquamque naturam, immo unamquamque rem comitetur inclinatio sua ad aliquid sibi proportionatum:
	consequens est ut,
		quemadmodum rerum naturæ proportionaliter inveniuntur, et non unius rationis perfectionem habent,
	ita	etiam proportionales comitentur inclinationes. Ita quod,
		quemadmodum forma excedit formam
		non secundum gradum perfectionis tantum,
	sed	secundum rerum ordinem, quia scilicet una est in altiori rerum ordine quam alia;
	ita inclinatio sit superior inclinatione. –
	Et in hoc fundatur prima consequentia litteræ.
	Videmus autem duos rerum ordines in toto universo:
		unum eorum quorum naturæ hoc solum habent, quod sunt tantum ipsæmet, ut patet
		in omnibus inanimatis,
	et	etiam vegetabilibus tantum;
	alterum vero eorum quorum
		naturis non sufficit ut sint ipsæmet,
	sed	extendunt se ad hoc ut sint etiam alia, ut patet in sentientibus et intelligentibus.
	Si igitur unamquamque naturam proportionalis sequitur inclinatio,
		primi ordinis naturas sequetur inclinatio ad naturalia et propria tantum;
	secundi vero ordinis naturas sequetur inclinatio non solum ad naturalia, sed ad apprehensa;
		sunt enim ipsæ et apprehensa,
	illæ vero sunt tantum ipsæ.
	Et ex hoc ulterius sequitur quod
		inclinatio rerum primi ordinis
		multiplicatur in eodem juxta multiplicationem rerum;
	quemadmodum et esse proprium et naturale cujusque cum re ipsa multiplicatur.
	Et propterea aliud est naturalis appetitus levis ad esse sursum, et illius ejusdem ad generandum sibi simile, etc.:
		ille enim est levitas,
	hic autem calor, vel quidquid est sua vis productiva. –
	Inclinatio vero consequens naturas secundi ordinis,
		non multiplicatur in eodem juxta rerum multiplicationem,
	sed	est una quædam specialis vis: alioquin proportionata non esset naturæ a qua fluit.
		Natura enim ipsa, una existens, est ipsa et alia:
	ergo	et inclinatio, si proportionalis est, debet se extendere ad utraque, naturalia scilicet et apprehensa.
	Ex amplitudine igitur naturæ,
		qua non solum est ipsa sed alia, oritur quod appetitus ejus sit unus respectu
		utrorumque,
	ac	per hoc sit specialis vis potestasque naturæ. –
	Et hoc fuit fundamentum secundæ consequentiæ, ut patet in littera.
		Non enim intenditur in littera quod
		ens sub ratione intelligibilitatis aut sensibilitatis, sit objectum apprehensionis;
	sicut nec color sub ratione visibilitatis est objectum visus.
	Sed	intenditur quod objectum apprehensionis est ipsum ens,
		intelligibile quidem respectu intellectivæ,
	et	sensibile respectu sensitivæ.
	Ita quod distinctio apprehensivæ vis ab appetitiva in hoc stat, quod
		ratio objecti illius est entitas,
	istius vero est bonitas, sive convenientia.
		quemadmodum est utriusque ratio, scilicet naturæ et cognoscitivi,
	ita	est uterque appetitus:
		naturalis, qui nihil aliud est quam ipsa naturalis potentia cujusque ad suam perfectionem;
	et	animalis, qui non fertur nisi ad actum cognitum.
	Et propterea videre, audire, et alia hujusmodi, et etiam ipsum appetere, dupliciter appetimus:
		naturaliter, secundum partem, idest secundum illam potentiam cujus est perfectio;
	et	animaliter, cum apprehensum visionis aut volitionis bonum concupiscimus, et conservare conamur.

	Commentaires du Fr. Pie (2025)
		à traiter de ses parties.
	Or,	si l'âme présente des parties, ce n'est qu'en tant que ses puissances sont qualifiées de « parties ». Car lorsqu'une chose a de nombreuses puissances, il est possible de parler de « parties » pour désigner chacune de ses puissances.
	Donc,	traiter de ses parties, revient à traiter de chacune de ses puissances.
	dans la première, il considère les puissances de l'âme en général, en les distinguant entre elles ;
	dans la seconde, il s'occupe de chacune d'elles, à cet endroit « Donc, il convient de commencer par parler de la nutrition et de la génération* etc ».
	dans la première, il distingue les puissances de l'âme les unes des autres ;
	dans la seconde, il montre ce qu'il faut examiner dans ces puissances de l'âme, et de quelle manière et dans quel ordre on doit le faire, en disant « C'est pourquoi il faut chercher pour chacun** etc ».
	en premier, il distingue les puissances de l'âme entre elles ;
	en second, il montre comment la notion commune de l'âme se rapporte aux parties recensées, en disant « Donc, il est manifeste que la raison d'âme sera une,*** etc ».
	en premier, il énumère les puissances de l'âme ;
	en second, il montre comment elles se suivent les unes les autres, à cet endroit « Ainsi, il n'y a chez les plantes**** etc ».
		les puissances de l'âme qui ont été recensées ci-dessus*,
		se trouvent toutes chez certains êtres vivants, comme chez les hommes ;
	alors qu'il n'y en a que certaines qui se trouvent chez d'autres êtres vivants, comme c'est le cas pour les autres animaux ;
	enfin, on n'en trouve même qu'une seule chez d'autres êtres encore, comme chez les plantes.
	Or,	il n'a pas parlé plus haut** de puissances, mais de parties de l'âme.
	Donc,
		il manifeste ici que par « puissances » on doit entendre la même chose que ce qu'on entendait plus haut par « parties ».
	Et	de toute évidence, on en dénombre cinq genres, que sont les puissances végétative, sensitive, appétitive, celle du mouvement local, et les puissances intellectuelles.
	en premier, bien sûr, pourquoi retient-on ici cinq genres de puissances de l'âme, d'autant plus qu'on a coutume de dire qu'il existe trois âmes, celle végétative, elle sensible et celle rationnelle ;
	en second, il faut encore considérer pourquoi il admet cinq genres de puissances ici, alors qu'il n'en avait recensé que quatre plus haut*.
		puisqu'on parle toujours d'une puissance en rapport à l'acte qui lui est propre, l'acte auquel se réfère la puissance opérative doit être une opération.
	Or,	les puissances de l'âme sont opératives, puisque tel est le cas de toute puissance formelle.
	Donc,	il est nécessaire de poser l'existence de diverses puissances dans l'âme en référence à ses diverses opérations.
	Or,	l'opération de l'âme demeure l'opération d'un être vivant.
	Donc,	puisque c'est en référence à l'être d'une chose qu'une opération propre lui convient, du fait que chacune opère en tant qu'elle existe, c'est en tant qu'elles se trouvent chez les êtres vivants qu'il faut examiner les opérations de l'âme.
		l'une à l'évidence matérielle, par laquelle ils conviennent avec les autres choses matérielles ;
	et	l'autre immatérielle, par laquelle ils communiquent d'une certaine manière avec les substances supérieures.
		il existe une différence entre chacune de ces existences. Car,
		par son existence matérielle qu'elle contracte par la matière, une chose se limite à n'être que ce qu'elle est, à la manière dont telle pierre n'est pas autre chose que cette pierre.
	Alors que par son existence immatérielle, qui s'avère ample et d'une certaine manière infinie, en tant qu'elle ne se trouve pas limitée par la matière, une chose n'est pas seulement ce qu'elle est, mais est aussi d'une certaine manière les autres choses.
	Donc,	toutes les choses se trouvent d'une certaine manière dans les substances immatérielles supérieures, comme en leurs causes universelles.
	6- Or,	cette existence immatérielle présente deux degrés chez ces êtres inférieurs. Car,
		l'une s'avère entièrement immatérielle, et c'est l'être intelligible. En effet,
		dans l'intelligence, les choses ont une existence ;
	et	elles l'ont sans leur matière, sans leurs conditions matérielles d'individuation, et même sans organe corporel.
	Alors que l'être sensible demeure intermédiaire entre les deux. Car,
		dans le sens, les choses ont une existence sans leur matière ;
	mais	non sans leurs conditions matérielles d'individuation, ni sans organe corporel. En effet,
		le sens se rapporte à des objets particuliers ;
	et	l'intelligence à des objets universels.
	Et donc, relativement à cette double existence, le Philosophe affirmera dans son Troisième livre* que l'âme est d'une certaine manière toutes choses .
	7- Donc,
		les opérations qui se rapportent à l'être vivant selon son existence matérielle, sont les opérations qui s'attribuent à son âme végétative :
		il est vrai qu'elles s'ordonnent à ce à quoi s'ordonnent aussi les actions des êtres inanimés, à savoir à la perfection de leur être et à sa conservation ;
	mais	chez les êtres vivants, cela s'accomplit sous un mode plus élevé et plus noble. En effet,
		les corps inanimés sont engendrés et conservés dans l'existence par un principe moteur extrinsèque ;
	tandis que les êtres animés sont engendrés par un principe intrinsèque qui se trouve dans la semence ; et ils sont conservés par un principe nutritif intrinsèque. Car il semble que ce soit là le caractère propre des êtres vivants, que d'opérer comme mus par eux-mêmes.
	Alors que les opérations
		qu'on attribue aux êtres vivants selon leur existence pleinement immatérielle, appartiennent à la partie intellective de l'âme ;
	et	celles qu'on leur attribue selon une existence intermédiaire, appartiennent à la partie sensitive de leur âme.
	Et donc, c'est en fonction de cette triple forme d'existence qu'on distingue communément trois espèces d'âmes, que sont l'âme végétative, l'âme sensible et l'âme rationnelle.
		puisque tout être existe en vertu d'une certaine forme, il faut que :
		l'être sensible existe en vertu d'une forme sensible ;
	et	que l'être intelligible existe en vertu d'une forme intelligible.
	Or,	il découle de toute forme une certaine inclination, et de toute inclination une opération. Ainsi,
		la forme naturelle du feu est suivie d'une inclination vers le lieu supérieur, en raison de laquelle le feu est qualifié de léger ;
	et	cette inclination est suivie d'une opération, celle de se mouvoir vers le haut.
	Donc,
		il suit de la forme sensible comme de celle intelligible une certaine inclination qu'on nomme « appétit sensible » ou « intellectuel ».
	Et de même, l'inclination consécutive à la forme naturelle est qualifiée d'« appétit naturel ».
	Or,	l'opération consécutive à l'appétit, c'est « le mouvement local ».
	Donc,	c'est pour cette raison qu'on doit nécessairement compter cinq genres de puissances dans l'âme, ce qui constituait l'objet de sa première interrogation.
		Aristote cherchant à démontrer plus haut* que l'âme forme le principe de vie de tous les êtres vivants, il a distingué la vie elle-même
		en fonction des degrés des êtres vivants ;
	et non en fonction des opérations vitales qui permettent de distinguer ces genres de puissances.
	Or,	l'appétit ne constitue pas un degré de vie différent chez les êtres vivants, puisque tous ceux qui sont doués de sensation, possèdent un appétit.
	Et donc, on ne doit compter que quatre degrés de vie, comme on l'a montré plus haut**.
		chez certains êtres, on retrouve toutes ces puissances ;
	alors que chez d'autres, il n'y en a que quelques-unes ;
	enfin, d'autres encore n'en ont qu'une seule.
		pour la perfection de l'univers, aucun degré de perfection ne doit être absent de la réalité ;
	mais
		la nature procède peu à peu du degré le plus imparfait à celui le plus parfait.
	Et donc, c'est pour cela que dans son Traité de métaphysique (VIII*), Aristote assimile également les espèces des choses aux nombres, qui progressent eux aussi en augmentant peu à peu.
	Donc,	parmi les êtres vivants,
		certains ne possèdent qu'une seule des puissances énumérées, et ce sont les plantes :
		elles n'ont que la puissance végétative.
	Et	cette puissance se trouve nécessairement chez tous les êtres vivants matériels, puisqu'on attribue à cette puissance toutes les opérations regardant l'existence matérielle.
	Alors que d'autres êtres vivants, que sont les animaux,
		possèdent la puissance végétative et celle sensitive.
	Or,	puisqu'il s'y trouve la puissance sensitive, il doit s'y trouver aussi une troisième puissance, celle appétitive.
	Et cette dernière se divise évidemment en trois degrés, à savoir :
		le désir qui vient de la puissance du concupiscible ;
	puis la colère, qui vient de la puissance de l'irascible : et ces deux premiers degrés de l'appétit appartiennent à la partie sensible de l'âme, puisqu'ils suivent l'appréhension du sens.
	Enfin, la volonté en est le troisième degré, qui forme l'appétit rationnel consécutif à l'appréhension de l'intelligence.
		tous les animaux possèdent au moins un sens, celui du toucher.
	Or,	tout être doué du sens, doit aussi avoir « la joie et la tristesse », ainsi que la délectation et la douleur. En effet,
		la joie et la tristesse paraissent davantage découler d'une appréhension intérieure ;
	alors que la délectation et la douleur sont consécutives à une appréhension du sens, et surtout du sens du toucher.
	Et donc, s'il s'y trouve de la joie et de la tristesse, c'est qu'il y a nécessairement quelque chose
		« de triste et de doux », c'est-à-dire de délectable et de douloureux. En effet,
		tout ce que le toucher sent doit être convenable, et donc délectable ;
	ou	nuisible, et donc douloureux.
	Or,	ceux en lesquels se trouve quelque chose de délectable et de triste, doivent aussi être doués de concupiscence, qui correspond à l'appétit délectable.
	Donc,	l'appétit se trouve chez tous les animaux du premier jusqu'au dernier, puisque le sens du toucher s'y trouve aussi.
		tous les animaux possèdent un sens leur permettant de percevoir leur nourriture, et ce sens est celui du toucher qui est le sens de la nourriture.
	Or,	tous les animaux doivent nécessairement user d'aliment, comme on l'a vu*.
	Donc,	il est nécessaire qu'ils aient le sens du toucher afin de percevoir la nourriture qui leur convient. Et il manifeste comme suit le fait que le toucher s'avère le sens de la nourriture. Car,
		puisque les corps des êtres vivants sont constitués d'éléments chauds, humides, froids et secs, c'est aussi de ce genre d'objets qu'ils doivent se nourrir.
	Or,	le toucher est le sens qui discerne de tels objets.
	« Mais par les autres sensibles », c'est-à-dire par le moyen des autres sens, les êtres vivants ne se nourrissent que de manière accidentelle, en tant qu'ils s'unissent aux choses tangibles. En effet,
		le son, l'odeur et la couleur n'apportent rien à la nourriture en tant que telle, mais seulement en tant qu'il arrive que ce qui est coloré, odorant et sonore soit également chaud ou froid, humide ou sec.
	Quant à l'humeur, c'est-à-dire la saveur, elle appartient au nombre des qualités tangibles, à la manière dont le goût aussi forme une espèce de toucher.
	Donc,	il en ressort que tous les animaux ont ce sens de la nourriture.
	13- Or, ceux qui possèdent le sens de la nourriture, éprouvent encore la faim et la soif.
		Chacun de ces deux états est une concupiscence de la nourriture :
		la faim correspond bien sûr à la concupiscence du chaud et du sec, qui ont raison de nourriture ;
	et	la soif l'est du froid et de l'humide, qui ont raison de boisson.
	Alors que la saveur est une certaine délectation qui leur est attachée, puisque la saveur délectable indique une proportion convenable du chaud et du froid, et de l'humide et du sec dans la nourriture.
	Donc, elle regarde davantage la délectation de la nourriture que sa nécessité.
	Et donc, l'appétit se trouve partout où se trouve aussi le sens du toucher.
		au-dessus de ces trois puissances végétative, sensitive et appétitive, certains animaux ont aussi le mouvement local.
	Enfin, d'autres possèdent encore au-dessus de ces quatre puissances, la puissance intellectuelle renfermant l'intelligence elle-même :
		ce sont les hommes et tout autre genre d'êtres semblables aux hommes, ou même plus honorables que les hommes, qui pourraient exister.
	Et	il est vrai qu'on repère certains êtres plus honorables que les hommes, également doués d'intelligence. Car,
		l'intelligence se trouve chez les substances séparées et dans les corps célestes, à supposé qu'ils soient animés.
	Par contre, parmi les êtres vivants mortels il n'existe pas d'autre genre d'êtres vivants doués d'intelligence, hormis l'espèce humaine.
		16- Puisqu'en effet l'intelligence n'a pas d'organe corporel, les êtres doués d'intelligence ne peuvent se diversifier en fonction d'une complexion différente de leurs organes ;
	à la manière dont les espèces des sens se distinguent en raison de complexions différentes, au moyen desquelles elles se rapportent de manière différente aux opérations de ces sens.
		Platon posa l'existence d'universels séparément de tout sujet.
	Mais	il n'admettait pas l'existence d'une même idée commune pour les êtres qui appartiennent à une même suite, comme c'est le cas des nombres et des figures. En effet,
		il n'admettait l'existence d'aucune idée du nombre en marge de tous les nombres, à la manière dont il croyait à l'existence d'une idée unique d'homme séparément de tous les hommes. Car,
		les espèces des nombres s'ordonnent naturellement de manière consécutive dans une même suite.
	Et donc, le premier de ces nombres, qu'est la dualité, est cause de tous ceux qui suivent.
	Donc,	il n'y a pas lieu d'admettre une idée commune du nombre pour causer l'espèce des nombres.
	Et la même raison vaut pour les figures. Car leurs espèces se suivent de manière consécutive, comme pour les espèces des nombres. En effet,
		le triangle précède le quadrilatère ;
	et	le quadrilatère précède le pentagone.
	18- Donc, il explique que la raison d'âme est à l'évidence unique, de la même manière que la raison de figure est unique. En effet,
		il n'existe pas, parmi les figures, une figure étrangère au triangle et aux autres espèces de figures qui le suivent, puisqu'il n'y a qu'une seule raison commune à toutes les figures.
	Et de même pour le propos qui nous intéresse, il n'y a pas d'âme séparée qui existerait indépendamment de toutes les parties énumérées.
	19- Or,
		s'il n'existe pas une figure séparée en plus de toutes les figures – d'après les Platoniciens eux-mêmes qui soutiennent l'existence d'espèces communes séparées –, on trouve néanmoins une raison commune unique qui convient à toutes les figures, sans être propre à l'une d'elles seulement.
	Et	il en est de même chez les êtres animés.
	Et donc,
		il serait ridicule que l'homme cherche une raison commune unique, tant chez les animaux que dans les autres choses, qui ne convienne pas à chaque être animé particulier qui existe dans la réalité naturelle.
	Et	il ne conviendrait pas non plus que l'homme cherche une définition de l'âme commune à chaque espèce d'âme, et abandonne ensuite cette définition commune à toutes.
	Donc,
		il ne faut pas abandonner la définition commune de l'âme ;
	et	il ne faut pas non plus assigner une définition commune à l'âme, qui ne conviendrait pas à chaque âme singulière.
	20- Et il a précisé* que la raison de l'âme se tient de la même manière que la raison de figure.
	Donc,	il montre la convenance qu'il y a entre les deux, expliquant que les figures et les âmes se rapportent de la même manière les unes aux autres, puisqu'en chacune d'elles ce qui est premier est en puissance d'être ce qui vient ensuite. En effet,
		dans les figures, il est clair que le triangle qui est premier, est en puissance au quadrilatère, puisque le quadrilatère peut se diviser en deux triangles.
	Et de même, dans l'âme sensitive, l'âme végétative forme comme l'une de ses puissances, en même temps qu'elle forme comme l'âme par elle-même.
	Et	il en est de même des autres figures et des autres parties de l'âme.
	Lectio quinta.
	De distinctione potentiarum animæ adinvicem.
		ad determinandum de partibus ejus.
	Non autem habet aliter anima partes, nisi, secundum quod ejus potentiæ partes ejus dicuntur, prout alicujus potentis multa, partes dici possunt potestates ad singulas.
	Unde	determinare de partibus ejus est determinare de singulis potentiis ejus.
	in prima determinat de potentiis animæ in communi, distinguendo eas abinvicem;
	in secunda determinat de singulis earum, ibi, Quare primum de alimento et generatione* etc.
	in prima distinguit potentias animæ abinvicem;
	in secunda ostendit quid de potentiis animæ, et quomodo, et quo ordine determinandum sit, ibi, Quare et secundum unumquodque quærendum,** etc.
	primo distinguit potentias animæ abinvicem;
	secundo ostendit quomodo ratio communis animæ se habet ad partes prædictas, ibi, Manifestum igitur est quoniam eodem*** etc.
	primo enumerat potentias animæ;
	secundo ostendit quomodo seinvicem consequantur, ibi, Inest autem plantis,**** etc.
		de potentiis animæ, quæ supra* nominatæ sunt,
	quibusdam insunt omnes, sicut hominibus,
	quibusdam quædam harum, sicut aliis animalibus:
	quibusdam una tantum, sicut plantis.
	Et	quia superius** non nominaverat eas potentias, sed partes animæ;
	ideo
		manifestat, quod per potentias idem intelligit, quod supra per partes.
	Quarum quidem sunt quinque genera; scilicet vegetativum, sensitivum, appetitivum, motivum secundum locum, intellectivum.
	Primo quidem quare ponuntur hic quinque genera potentiarum animæ; præcipue cum consuetum sit dici triplicem esse animam, vegetabilem, sensibilem et rationalem.
	Secundo considerare oportet quare hic ponit quinque cum superius* posuerit tantum quatuor.
		cum omnis potentia dicatur ad actum proprium, potentia operativa dicitur ad actum qui est operatio.
	Potentiæ autem animæ sunt operativæ, talis enim est potentia formæ;
	unde	necesse est secundum diversas operationes animæ, accipi diversitatem potentiarum.
	Operatio autem animæ, est operatio rei viventis.
	Cum igitur unicuique rei competat propria operatio, secundum quod habet esse, eo quod unumquodque operatur inquantum est ens: oportet operationes animæ considerare, secundum quod invenitur in viventibus.
		Unum quidem materiale, in quo conveniunt cum aliis rebus materialibus.
	Aliud autem immateriale, in quo communicant cum substantiis superioribus aliqualiter.
		differentia inter utrumque esse: quia
		secundum esse materiale, quod est per materiam contractum, unaquæque res est hoc solum quod est, sicut hic lapis, non est aliud quam hic lapis:
	secundum vero esse immateriale, quod est amplum, et quodammodo infinitum, inquantum non est per materiam terminatum, res non solum est id quod est, sed etiam est quodammodo alia.
	Unde	in substantiis superioribus immaterialibus sunt quodammodo omnia, sicut in universalibus causis.
	6- Hujusmodi autem immateriale esse, habet duos gradus in istis inferioribus. Nam
		quoddam est penitus immateriale, scilicet esse intelligibile.
		In intellectu enim res habent esse,
	et	sine materia, et sine conditionibus materialibus individuantibus, et etiam absque organo corporali.
	Esse autem sensibile est medium inter utrumque. Nam
		in sensu res habet esse sine materia,
	non tamen absque conditionibus materialibus individuantibus, neque absque organo corporali.
		Est enim sensus particularium,
	intellectus vero universalium.
	Et quantum ad hoc duplex esse, dicit Philosophus in Tertio hujus*, quod anima est quodammodo omnia.
	7- Operationes igitur,
		quæ competunt viventi secundum esse materiale, sunt operationes quæ attribuuntur animæ vegetabili:
		quæ tamen licet ad id ordinentur, ad quod etiam ordinantur actiones in rebus inanimatis, scilicet ad consequendum esse et conservandum,
	tamen in viventibus hoc fit per altiorem et nobiliorem modum.
		Corpora enim inanimata generantur et conservantur in esse a principio motivo extrinseco;
	animata vero generantur a principio intrinseco, quod est in semine, conservantur vero a principio nutritivo intrinseco. Hoc enim videtur esse viventium proprium, quod operentur tamquam ex seipsis mota.
	Operationes autem,
		quæ attribuuntur rebus viventibus secundum esse penitus immateriale, pertinent ad partem animæ intellectivam;
	quæ vero attribuuntur eis secundum esse medium, pertinent ad partem animæ sensitivam.
	Et secundum hoc triplex esse distinguitur communiter triplex anima: scilicet vegetabilis, sensibilis et rationalis.
		quia omne esse est secundum aliquam formam, oportet quod
		esse sensibile sit secundum formam sensibilem,
	et	esse intelligibile secundum formam intelligibilem.
	Ex unaquaque autem forma sequitur aliqua inclinatio, et ex inclinatione operatio; sicut
		ex forma naturali ignis, sequitur inclinatio ad locum qui est sursum, secundum quam ignis dicitur levis;
	et	ex hac inclinatione sequitur operatio, scilicet motus qui est sursum.
	Ad formam igitur
		tam sensibilem quam intelligibilem sequitur inclinatio quædam quæ dicitur appetitus sensibilis vel intellectualis;
	sicut inclinatio consequens formam naturalem, dicitur appetitus naturalis.
	Ex appetitu autem sequitur operatio, quæ est motus localis.
	Hæc igitur est ratio, quare oportet esse quinque genera potentiarum animæ, quod primo quærebatur.
		supra* Aristoteles intendens ostendere quod anima est principium vivendi in omnibus viventibus, distinxit ipsum vivere
		secundum gradus viventium,
	et non secundum operationes vitæ secundum quas distinguuntur hæc genera potentiarum.
	Appetitivum autem non constituit aliquem diversum gradum in viventibus; quia omnia quæ habent sensum, habent appetitum;
	et sic	remanent tantum quatuor gradus viventium, ut supra** ostensum est.
	quibusdam insunt omnes,
	quibusdam quædam,
	quibusdam una sola.
		ad hoc quod universum sit perfectum, nullus gradus perfectionis in rebus intermittitur,
	sed
		paulatim natura de imperfectis ad perfecta procedit.
	Propter quod etiam Aristoteles, in VIII Metaphysicæ*, assimilat species rerum numeris, qui paulatim in augmentum proficiunt.
	Unde	in viventibus
		quædam habent unum tantum prædictorum, scilicet plantæ,
		in quibus est solum vegetativum,
	quod necesse est in omnibus viventibus materialibus esse, quia huic potentiæ attribuuntur operationes pertinentes ad esse materiale.
	Aliis autem, scilicet animalibus,
		inest vegetativum et sensitivum.
	Si autem est ibi sensitivum, oportet quod adsit tertium, scilicet appetitivum.
	Quod quidem dividitur in tria: scilicet
		desiderium, quod est secundum vim concupiscibilem;
	et	iram, quæ est secundum vim irascibilem: qui duo appetitus pertinent ad partem sensitivam: sequuntur enim apprehensionem sensus.
	Tertium autem est voluntas, quod est appetitus intellectivus, consequens scilicet apprehensionem intellectus.
		omnia animalia habent ad minus unum sensum, scilicet tactum;
	quibus autem inest sensus, inest lætitia et tristitia, delectatio et dolor.
		Lætitia enim et tristitia magis videntur sequi apprehensionem interiorem.
	Sed	delectatio et dolor consequuntur apprehensionem sensus, et præcipue sensus tactus.
	Et si est lætitia et tristitia, necesse est quod sit aliquid triste et dulce, idest delectabile et dolorosum;
		oportet enim, omne quod sentitur secundum tactum, esse, vel conveniens, et sic est delectabile:
	vel nocivum, et sic est dolorosum.
	Quibuscumque autem inest aliquid delectabile et triste, his inest et concupiscentia, quæ est appetitus delectabilis;
	ergo	de primo ad ultimum omnibus animalibus, quibus inest sensus tactus, inest appetitus.
		Omnia animalia habent sensum, quo cognoscunt suum alimentum; scilicet sensum tactus, qui est sensus alimenti.
	Et	quia necessarium est omnibus animalibus uti alimento, ut dictum est*;
	ideo	necessarium est, quod habeant sensum tactus quo percipiant alimentum sibi conveniens. Quod autem tactus sit sensus alimenti, manifestum est:
		sicuti enim corpora viventia constant ex calidis, et humidis, et frigidis, et siccis, ita ex his nutriuntur:
	tactus autem est sensus discretivus horum.
	Sed	aliis sensibilibus, idest aliis sensibilibus non nutriuntur viventia nisi secundum accidens, inquantum videlicet conjunguntur tangibilibus.
		Sonus enim et odor et color nihil conferunt in alimentum inquantum hujusmodi, sed solum inquantum contingit colorata et odorata et sonantia esse calida vel frigida, humida vel sicca:
	humor autem, idest sapor, est quoddam de numero tangibilium qualitatum, sicut et gustus est quidam tactus.
	Sic igitur patet, quod omnia animalia habent sensum alimenti.
	13- Quibuscumque autem inest sensus alimenti, his inest esuries et sitis:
		quorum utrumque est concupiscentia alimenti:
		esuries quidem est concupiscentia calidi et sicci, quod habet rationem cibi:
	sitis autem frigidi et humidi, quod habet rationem potus.
	Sapor autem est quoddam horum delectamentum: sapor enim delectabilis indicat convenientem proportionem calidi et frigidi, humidi et sicci in alimento.
	Unde	magis pertinet ad delectationem alimenti, quam ad necessitatem.
	Sic igitur ubicumque est sensus tactus, est etiam appetitus.
		supra hæc tria, scilicet vegetativum, sensitivum et appetitivum, inest etiam motivum secundum locum.
	Aliis vero supra hæc quatuor inest etiam intellectivum et intellectus ipse, scilicet
		hominibus, et si aliquod aliud genus rerum est simile hominibus, aut etiam honorabilius hominibus.
	Invenitur autem aliquid honorabilius hominibus, quibus inest intellectus;
		est enim in substantiis separatis, et in corporibus cælestibus, si tamen sunt animata:
	licet in viventibus mortalibus non est aliquod genus viventium habentium intellectivum, nisi in specie humana.
		16- Cum enim intellectus non habeat organum corporale, non possunt diversificari habentia intellectum secundum diversam complexionem organorum,
	sicut diversificantur species sensitivorum secundum diversas complexiones, quibus diversimode se habent ad operationes sensus.
		Plato posuit universalia esse separata secundum esse;
	tamen in illis, quæ se habent consequenter, non posuit unam ideam communem, sicut in numeris
		et figuris:
		non enim posuit unam ideam numeri præter omnes numeros, sicut posuit unam ideam hominis præter omnes homines, eo quod
		numerorum species naturali ordine consequenter se habent.
	Et sic	prima earum, scilicet dualitas, est causa omnium consequentium.
	Unde	non oportet ponere aliquam ideam communem numeris, ad causandum speciem numerorum.
	Et	similis ratio est de figuris. Nam ejus species consequenter se habent, sicut et species numerorum:
		trigonum enim est ante tetragonum,
	et	tetragonum ante pentagonum.
	18- Dicit ergo manifestum esse, quod eodem modo una est ratio animæ, sicut una est ratio figuræ.
		Sicuti enim inter figuras non est aliqua figura quæ sit præter triangulum et alias species consequentes, utpote quæ sit communis omnium figurarum,
	ita nec in proposito est aliqua anima, quasi separata existens præter omnes prædictas partes.
	19- Sed
		quamvis non sit una figura separata in esse præter omnes figuras, etiam secundum Platonicos, qui ponunt species communes separatas; tamen invenitur una ratio communis, quæ convenit omnibus figuris, et non est propria alicujus earum;
	ita est et in animalibus.
	Et ideo
		ridiculum est, quod homo quærat unam rationem communem, tam in animalibus, quam in aliis rebus, quæ non conveniat alicui animarum quæ sunt in rerum natura particulariter.
	Neque etiam est conveniens, quod homo quærat definitionem animæ, secundum unamquamque speciem animæ, et dimittat definitionem communem omnibus.
	Ergo
		neque definitio communis animæ prætermittenda fuit;
	neque sic est assignanda definitio communis animæ quod non conveniat singulis animabus.
	20- Et quia dixerat*, quod eodem modo se habet ratio animæ sicut ratio figuræ,
	ostendit convenientiam inter utrumque: et dicit quod similiter se habent figuræ et animæ adinvicem: in utrisque enim illud quod est prius, est in potentia in eo quod est consequenter.
		Manifestum est enim in figuris, quod trigonum, quod est prius, est potentia in tetragono. Potest enim tetragonum dividi in duos trigonos.
	Et similiter in anima sensitiva, vegetativa est quasi quædam potentia ejus, et quasi anima per se.
	Et similiter est de aliis figuris, et aliis partibus animæ.

	Sommaire
	Article | L'appétit, une inclination commune à tout être	1
	Texte | Somme théologique, Ia, qu. LXXX, art. 1	4
	Texte | Commentaire du traité sur l'âme, Livre II, leçon 5	11
	Annexe I | Index	23
	Annexe II | Liste des principes	25
	Informations
	Périodique à parution irrégulière
	Le samedi 22 novembre 2025,
	en la fête de sainte Cécile
	Numéro :	CASUS-1 | 7ème année (n°78)
	Tarifs :	Edition numérique gratuite
			Edition papier 7,00 € + port
	ISSN :	2426-2064
	Edition :	Schola Sapientiæ
			Lierne – 36230 Tranzault
	Impression :	imprimé par nos soins
	Directeur de la 
	publication :	Mathieu Brulaire
	Abonnement :	30,00 € les 5 numéros + port
	Téléchargez les annexes de ce cahier, regroupant l'ensemble de nos ouvrages sur www.scholasapientiae.fr.
	Définition et division | Frère Pie
	L'appétit,
	une inclination commune à tout être
	1- Une question disputée – Pour inaugurer ce premier numéro thématique, nous avons choisi d'aborder une problématique directement psychologique, qui n'a pas été sans poser certaines difficultés aux scolastiques. La notion d'appétit, nous explique Cajetan1, « constitue un des points difficiles de la doctrine de saint Thomas ». Et le commentateur d'énoncer tour à tour les trois opinions2 qui ont prévalu à ce sujet dans l'Ecole, opinions que nous aurons l'occasion de relater ici au travers de notre courte enquête philosophique.
	Cajetan lui-même n'a pas fait l'unanimité, et s'est vu contredit (peut-être à tord...) par le RP Garrigou-Lagrange3 – que nous suivrons ici –, en raison de la part trop importante qu'il accorde à l'objet appétible. Nous voici donc avertis.
	Genre de l'appétit
	2- Une puissance de l'être – Enfonçons d'abord quelques portes ouvertes. Du fait qu'il n'existe pas par lui-même, mais dans un autre (personne n'a jamais vu un appétit indépendamment de son sujet !), l'appétit forme évidemment un accident. C'est un accident qualitatif, en ce qu'il trouve manifestement son principe dans la forme d'un être, bien qu'il oriente cet être tout entier vers un objet extérieur. Enfin, c'est une puissance, en raison précisément de cette idée de mouvement inhérente à toute qualité de seconde espèce.
	Ces premières observations suffisent à nous découvrir quelques précieuses conclusions. En premier lieu, elles nous invitent à distinguer un sujet d'un objet, le premier aspirant au second. En deuxième lieu, elles placent l'appétit comme l'organe par lequel (« quo » comme l'énoncent les thomistes4) se réalise cette inclination ; et non comme ce qui (« quod ») en forme le premier moteur, cette primauté revenant au sujet lui-même, à l'homme par exemple qui incline vers tel ou tel objet.
	3- Une puissance distincte – En troisième lieu, nous sommes amenés à séparer chez les êtres vivants les puissances appétitives et cognitives, par le fait même que l'appétit « extériorise » en quelque sorte son sujet, en le portant vers l'objet qu'il convoite, tandis que la connaissance assimile son objet, comme le remarque saint Thomas : « l'acte de la vertu cognitive, est tel que l'objet connu se trouve dans le sujet connaissant ; alors que l'acte de la vertu appétitive s'ordonne à l'objet tel qu'il est en lui-même »5. Impossible de confondre par conséquent les deux principes à l'origine de tels mouvements contraires.
	Cause finale et passion de l'appétit
	4- Difficulté posée – Toutefois, si l'homme incline vers tel objet, il est manifeste que l'appétition tient en quelque chose à la raison de cet objet. Car si « c'est en tant qu'elle provient de l'appétit, qu'il s'agit d'une appétition… c'est en tant qu'elle vient de l'objet, qu'il s'agit de telle appétition »6. Il serait donc ridicule d'attribuer la causalité de l'appétition au seul appétit, comme le soutinrent Scot et Capréol, dans une première opinion dénoncée par Cajetan7. Mais alors, comment concilier ces deux moteurs ? Et là commencent nos difficultés.
	Doit-on en effet retenir comme cause efficiente de cette inclination le sujet ou son objet ? L'expression de « puissance passive » attribuée par saint Thomas à l'appétit8, pourrait nous inciter à la seconde solution. D'autant que dans son Tr. sur l'âme9, il poursuit en précisant que l'appétit est un moteur mû, et l'objet appétible un moteur non mû. Dès lors, ne conviendrait-il pas d'assigner la qualité d'agent principal à cet objet, et de voir dans l'appétit une cause efficiente instrumentale ? On sait en effet que l'instrument se définit précisément comme un moteur non mû10.
	5- Double mouvement de passion et d'action – Constatons pour commencer que la notion de moteur mû admise dans la définition de l'appétit, implique l'existence de deux mouvements. Car « ce n'est pas sous le même rapport qu'une même chose s'avère être motrice et mue »11. Et de fait, il est clair que l'appétit participe aussi à sa propre inclination vers l'objet, sans quoi ce dernier devrait pouvoir produire un tel acte en n'importe quel sujet, ce qui n'est manifestement pas le cas.
	Songeons par exemple à l'attraction que la terre exerce sur l'eau et non sur l'air. N'y a-t-il pas lieu d'admettre une causalité du côté de l'eau dans cette attraction, causalité qui ne se trouve pas dans l'air ? Car ne pas l'admettre, ce serait réduire la puissance passive de l'appétit non plus à celle d'un instrument, mais à celle de la matière. L'erreur épinglée ici, c'est de résoudre la causalité de l'appétition au seul objet, et ce fut celle de Godefroid, seconde opinion à laquelle répond Cajetan.
	6- Agent propre d'appétition – S'il est vrai que l'appétit a besoin de la motion d'un objet pour passer à l'acte, il faut néanmoins remarquer que cette motion demeure comme accidentelle à l'objet. Par suite, l'objet appétible ne peut former un agent propre de l'appétition, l'agent propre agissant toujours pour un effet qui lui demeure essentiel.
	7- Primauté dans l'ordre de spécification – Disons ensuite que, si dans l'ordre d'un raisonnement spéculatif, la cause efficiente a raison de principe, dans l'ordre des appétibles, cette primauté revient à la fin. C'est elle en effet qui est raison de l'action à poser, et même de la capacité de l'agent à la poser. Il en résulte que l'objet appétible forme le moteur non mû de l'appétition en tant que cause finale de celle-ci, c'est-à-dire sous sa raison de bonté que poursuit précisément l'appétit ; et qu'il lui serait impossible de poursuivre s'il n'avait commencé par pâtir sous l'information de cette bonté.
	Nous tenons ainsi le premier mouvement à l'origine de l'appétition, mais qui ne forme pas l'appétition elle-même. Et ce premier mouvement est une passion de l'appétit sous l'influx de la forme qui l'entraîne à désirer tel objet. Il s'agit, on le comprend facilement, d'un mouvement de spécification, puisque le bien convoité n'entraîne pas l'appétit à désirer un objet en général, mais bien tel objet. Garrigou-Lagrange cite à ce propos une sentence sans équivoque du Docteur angélique : « l'intelligence [entendez l'objet] meut la volonté [ou plus génériquement tout appétit] non à la manière d'une cause efficiente, mais à la manière d'une cause finale »12.
	Cause efficiente de l'appétit
	8- Primauté de l'appétit dans l'ordre d'exercice – Quant à l'appétit, il nous apparaît comme l'unique cause efficiente de l'acte d'appétition, en ce sens qu'il se suffit à lui-même et ne souffre d'aucune imperfection pour être apte à poser un tel acte, ou pour le dire en terminologie scolastique, à l'exercer. La primauté de l'appétit s'avère ainsi d'un autre ordre que celle de son objet, et les deux sont indispensables pour que se produise l'appétition. L'absence d'une telle puissance ou l'absence d'un objet appétible annihilerait invariablement l'existence de toute inclination. Mais a contrario, objet et sujet ne constituent pas deux causes efficientes concourant à cette inclination, comme le supposait la dernière opinion erronée identifiée par Cajetan.
	Un exemple tiré des êtres vivants rendra sans nul doute plus compréhensible ce rapport entre l'agent et la fin. L'amour forme le premier mouvement de l'appétit qui se porte vers sa fin. Or, il est patent que l'amour n'a besoin d'aucun objet pour savoir aimer, c'est-à-dire pour exercer cet amour. Néanmoins, il ne saurait y avoir d'amour in concreto sans la présence d'un objet, qui dirige cet amour, qui l'applique en quelque sorte sur tel bien particulier, en un mot qui le spécifie.
	Matière de l'appétit
	9- Matières générique et spécifique – Mais venons-en à la causalité matérielle de l'appétition, qui se devine aisément sur la base de ce qui précède. On sait en effet que c'est la matière que perfectionne la fin, laquelle a raison d'acte vis-à-vis de la première. Lorsque donc l'appétit poursuivra le bien en général, il aura pour matière son sujet en sa totalité ; et lorsqu'il poursuivra le bien de telle faculté, celui de l'intelligence par exemple, il aura pour matière cette faculté particulière.
	Absolument parlant, il conviendra ainsi de poser toutes les puissances du sujet comme matière d'appétition, puisque l'appétit pourra s'exercer sur chacune d'entre elles13. Seules les parties de ce sujet déjà en acte devront être exclues de cette matière. Impossible par exemple pour l'appétit humain de désirer que la main devienne un pied...
	Forme et action de l'appétit
	10- Principe moteur intrinsèque – Par forme, il ne faut pas entendre ici l'affection reçue de l'objet par l'appétit, mais bien son principe intrinsèque qui l'entraîne à désirer la fin. Et en ce sens, nul besoin de discourir  longtemps pour admettre l’inclination comme forme de l’appétit.
	11- Nature de l'appétition – Si par contre on cherche à désigner l'acte produit par l'appétit sur son sujet, et qui équivaut au moyen-terme unissant ce dernier à sa fin, non seulement cette forme a raison d'acte (comme c'est toujours le cas, par définition), mais il s'agit même en l'espèce d'une action à proprement parler : l'appétit meut véritablement tel sujet à poursuivre une perfection qu'il ne possède pas encore, mais à laquelle il aspire. D'où le nom d'appétition donné à cette forme, et qui transcrit exactement la chose.
	Division spécifique de l'appétit
	12- Deux espèces d'appétit – Bien que ces considérations concernent directement la notion générique d'appétit, il est possible d'en distinguer plusieurs espèces. Et cela en fonction d'une différence existant entre les biens convoités, puisque nous venons de montrer (n°7) que l'objet était cause de la spécification de l'appétit.
	L'article de la Somme proposé dans ce numéro porte précisément sur la première de ces distinctions, celle entre l'appétit naturel et celui élicite. C'est sur cette distinction première que nous nous limiterons en ce numéro.
	13- Objets connu ou inné – Le point de départ dont use l'auteur est exactement celui repris ici : il se borne à constater l'existence de deux espèces de formes au principe de l'inclination de l'appétit.
	La première de ces formes n'est autre que l'acte premier qui fait qu'un être est tel être. Et comme l'agir suit l'être, il en découle logiquement que l'appétit naturel ou physique d'un être est déterminé par cette forme naturelle première.
	Cette forme naturelle étant unique et toujours en acte comme le note le chanoine Verneaux14, l'appétit naturel n'admet aucune élection, et aspire toujours en acte vers son objet. Il n'en demeure pas moins une puissance en raison de la primauté de la forme naturelle qu'il se limite à recevoir.
	L'autre forme capable de mouvoir un être, c'est celle qu'il obtient par mode de connaissance. Si de par sa forme naturelle même, l'homme aspire naturellement à respirer, la connaissance qu'il a de la pollution urbaine l'incite par choix à éviter les grandes agglomérations. C'est donc à propos que ce second appétit reçoit le qualificatif d'élicite, en référence à l'élection qu'il permet. Election qui sera relative chez l'animal et absolue chez l'homme...
	La multitude des formes connues offre en effet un panel d'objets disparates vers lesquels un être doué de connaissance a la possibilité de se porter, sans y être – lapalissade oblige – déterminé. En outre, la faculté cognitive ne connaissant pas toujours en acte, l'appétit élicite demeurera parfois lui-aussi en pure puissance.
	14- Agent naturel ou volontaire – A raison de ces deux formes, puis de ces deux appétits, signalons en survolant simplement ces notions qu'on parlera d'agent naturel ou d'agent volontaire, du côté du sujet doué de l'un ou de l'autre appétit. Tout être naturel se trouve ainsi pourvu d'un appétit naturel, alors que seuls ceux doués de connaissance – les bêtes et les hommes ici-bas – comptent cet appétit supérieur qu'est l'appétit élicite. C'est ce que saint Thomas développe même au sujet des animaux dans sa Ia IIæ, qu. VI, art. 2.
	Ce tour d'horizon paraît suffisant pour cerner plus à fond notre problématique de départ. Il conviendra une prochaine fois de préciser la dernière distinction avancée entre agent naturel et agent volontaire ; puis évidemment de nous pencher sur les espèces d'appétit élicite que sont les appétits sensible et intellectuel.
	Extension | Frère Pie
	Existence d'un appétit distinct chez les animaux
	Genre
	1. La
	La première chose qui surprend au sujet de l'appétit, c'est qu'il s'agisse d'une puissance passive. (n°153).
	2. Voilà tout l'objet de cette courte leçon. Mais pour y parvenir, il faut bien sûr commencer par en expliquer les termes.
	Celui d'universel précisément, qui s'entend ici dans un sens plus précis que celui retenu dans le Traité de l'interprétation, et alors que nous nous occupions de toute forme d'énonciation. Notre intérêt se porte désormais, non pas sur l'énonciation in genere, mais sur telle énonciation, sur l'énonciation dont use le syllogisme, ou comme prémisse ou comme conclusion (n°147).
	3. S'agissant d'attribution, il ne peut s'agir ici que de l'universel qui se tient du côté du prédicat (n°148).
	En second lieu, ce prédicat doit évidemment pour être universel importer la notion de totalité, en ce sens qu'il convient à tout le sujet. C'est là une propriété reçu de la notion générale d'universel (n°148).
	La différence vient de ce qu'il ne doit également s'attribuer à rien d'autre en-dehors de ce sujet (n°149). Autrement dit, il se prédique du sujet en tant que sujet (et non en tant que partie d'un autre sujet par exemple).
	4. Aristote montre ici l'équivalence de cette locution « en tant que telle » avec celle « par soi » (n°150), pour conclure que cet ultime principe de l'attribution universelle renferme manifestement les deux premiers, soit l'attribution à tout, et l'attribution par soi.
	Il y ajoute la notion d'exclusivité, et équivaut en ce sens à une attribution premier et par soi (per se primo) (n°151).
	Investigations scolastiques | Frère Pie
	De l'éducation
	Après l'étude du genre, c'est celle de la fin qu'il convient d'entreprendre, ce qui est spécialement vrai pour une science pratique. Et tout d'abord, commençons par nous demander si l'éducation a précisément une fin.
	Annexe I
	Index
	Annexe II
	Liste des principes cités
	classés selon l'ordre logique

