Bulletin d'étude thomiste

Psychologie

Si la force de la dialectique
se trouve dans les mots,
L celle de la Sagesse

Saint Thomas d’Aquin
SOMME THEOLOGIQUE

se trouve dans les idées.

SCOLASTIQUES

novimus et sapimus !

O Altissima Caritas et Justitia, in quibus rationibus seternis om

Ayant acquis une situation professionnelle plus stable (quoique toute relative dans la
conjoncture actuelle de la France), notre devoir d'état nous permet de reprendre
I'édition de ces Cahiers scolastiques, dont le dernier numéro remontait a ao(it 2021.
Nous le ferons a un rythme beaucoup moins régulier qu'auparavant, a raison d'un a
quatre numéros par an, selon nos disponibilités.

Ce périodique sera I'écho de notre propre formation philosophique personnelle, que
nous n'avons jamais cessée de poursuivre par la grace de Dieu, et dont nous aimerions
faire profiter toute ame désireuse de s'y adonner. L'aspect pécuniaire ne constituant
pas notre motivation principale, nous croyons bon de proposer gratuitement la version
numérique de ce bulletin sur notre site internet. Seule la version papier est encore liée
par un tarif, destiné simplement a couvrir les frais d'impression et d'envoi postal.

La présentation générale du bulletin a elle aussi été quelque peu remaniée : plutét que
de commenter un texte de saint Thomas, nous axerons nos bulletins autour d'une
thématique donnée pour I'étudier a fond, a I'appui des principaux textes thomistes sur

COMMENTAIRE
DU TRAITE SUR LAME
D'ARISTOTE

Livre ([, lecon 5

Traduits en francais et organisé sous
forme logique par le Frére Pie

cette question.

Evidemment, nous restons a I'écoute de toute remarque qui permettrait d'améliorer la
qualité de ce travail, comptant sur le secours divin pour ne transmettre que la vérité.

L'appétit,

DEFINITION ET DIVISION | FRERE PIE

une inclination commune a tout étre

1- Une question disputée — Pour inaugu-
rer ce premier numéro thématique, nous
avons choisi d'aborder une problématique
directement psychologique, qui n'a pas été
sans poser certaines difficultés aux scolas-
tiques. La notion d'appétit, nous explique
Cajetan’, « constitue un des points difficiles
de la doctrine de saint Thomas ». Et le com-
mentateur d'énoncer tour a tour les trois
opinions® qui ont prévalu & ce sujet dans
I'Ecole, opinions que nous aurons |'occasion
de relater ici au travers de notre courte en-
quéte philosophique.

Cajetan lui-méme n'a pas fait I'unanimité,
et s'est vu contredit (peut-étre a tord...) par
le RP Garrigou-Lagrange® — que nous sui-
vrons ici —, en raison de la part trop impor-
tante qu'il accorde a I'objet appétible. Nous
voici donc avertis.

1 Commentaires de la I°, qu. LXXX, art.2, n°4

Ibid., n°5

3 De Beatitudine et Actibus Humanis, qu. IX, art. 1,
1'™ dubium

N

Genre de l'appétit

2- Une puissance de ['étre — Enfongons
d'abord quelques portes ouvertes. Du fait
qu'il n'existe pas par lui-méme, mais dans
un autre (personne n'a jamais vu un appétit
indépendamment de son sujet !), I'appétit
forme évidemment un accident. C'est un
accident qualitatif, en ce qu'il trouve mani-
festement son principe dans la forme d'un
étre, bien qu'il oriente cet étre tout entier
vers un objet extérieur. Enfin, c'est une
puissance, en raison précisément de cette
idée de mouvement inhérente a toute qua-
lité de seconde espece.

Ces premiéres observations suffisent a
nous découvrir quelques précieuses conclu-
sions. En premier lieu, elles nous invitent a
distinguer un sujet d'un objet, le premier
aspirant au second. En deuxiéme lieu, elles
placent I'appétit comme I'organe par lequel
(« quo » comme I'énoncent les thomistes®)
se réalise cette inclination ; et non comme

4 |Ibid., 2 conclusio ; Cajetan, Commentaires de la I°,
qu. LXXX, art.2, n°10

SOMMAIRE
Article | L'appétit, une inclination
commune a tout étre...........coeeeveennens 1
Texte | Somme théologique, 1¢, qu.
LXXX, @rt. Leveeeerceeseereseesesesreesessesee s 4
Texte | Commentaire du traité sur
l'dme, Livre II, legon 5......cccevvevvvnnen. 11
Annexe I | IndeXuuuoviveriiiieerinieennnnnns 23
Annexe II | Liste des principes.......... 25
INFORMATIONS

Périodique a parution irréguliere

Le samedi 22 novembre 2025,
en la féte de sainte Cécile

Numéro : CASUS-1 | 72™ année (n°78)
Tarifs : Edition numérique gratuite
Edition papier 7,00 € + port
ISSN : 2426-2064
Edition : Schola Sapientiee
Lierne — 36230 Tranzault
Impression : imprimé par nos soins
Directeur de la
publication : Mathieu Brulaire
Abonnement : 30,00 € les 5 numéros + port

Téléchargez les annexes de ce cahier,
regroupant I'ensemble de nos ouvrages
sur www.scholasapientiae.fr.

Maniére de philosopher
Voici un petit mode d'emploi pour apprendre a
découvrir la vérité, par raisonnement syllogistiques.
1- Commencer par définir le sujet
¢ Recherche d'indices
Relevez des indices: 1- de bon sens (observer et
sonder le réel) ; 2- ou d'autorité (affirmations de la
Sainte Ecriture, du Magistere, des saints Docteurs,
d'Aristote, etc).
e Ajouter des objections
Essayer de recenser les principales difficultés
pouvant faire obstacle a I'orientation de I'indice.
¢ Rédiger le corpus
S'attacher a découvrir le moyen-terme liant la
conclusion obtenue par les indices.
® Répondre aux objections
Rechercher le défaut précis en chacun des
sophismes.
2- Diviser le terme défini
Répertorier toutes les divisions possibles du sujet, et
les classer (divisions formelle, matérielle,
quantitative, etc).

Exercez-vous sur le théme du prochain
numéro :

L'art, une vertu intellectuelle



http://www.scholasapientiae.fr/

2 | Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit

ce qui (« quod ») en forme le premier mo-
teur, cette primauté revenant au sujet lui-
méme, a I'homme par exemple qui incline
vers tel ou tel objet.

3- Une puissance distincte — En troisieme
lieu, nous sommes amenés a séparer chez
les étres vivants les puissances appétitives
et cognitives, par le fait méme que |'appétit
« extériorise » en quelque sorte son sujet,
en le portant vers I'objet qu'il convoite, tan-
dis que la connaissance assimile son objet,
comme le remarque saint Thomas : « /'acte
de la vertu cognitive, est tel que I'objet
connu se trouve dans le sujet connaissant ;
alors que l'acte de la vertu appétitive s'or-
donne a l'objet tel qu'il est en lui-méme »°.
Impossible de confondre par conséquent
les deux principes a I'origine de tels mouve-
ments contraires.

Cause finale et passion de I'appétit

4- Difficulté posée — Toutefois, si 'homme
incline vers tel objet, il est manifeste que
I'appétition tient en quelque chose a la rai-
son de cet objet. Car si «c'est en tant
qu'elle provient de ['appétit, qu'il s'agit
d'une appétition... c'est en tant qu'elle vient
de l'objet, qu'il s'agit de telle appétition »°.
Il serait donc ridicule d'attribuer la causalité
de l'appétition au seul appétit, comme le
soutinrent Scot et Capréol, dans

notion de moteur md admise dans la défini-
tion de l'appétit, implique I'existence de
deux mouvements. Car « ce n'est pas sous
le méme rapport qu'une méme chose
s'avére étre motrice et mue ». Et de fait, il
est clair que l'appétit participe aussi a sa
propre inclination vers I'objet, sans quoi ce
dernier devrait pouvoir produire un tel acte
en n'importe quel sujet, ce qui n'est mani-
festement pas le cas.

Songeons par exemple a |'attraction que
la terre exerce sur l'eau et non sur l'air. N'y
a-t-il pas lieu d'admettre une causalité du
coté de I'eau dans cette attraction, causalité
qui ne se trouve pas dans l'air ? Car ne pas
I'admettre, ce serait réduire la puissance
passive de l'appétit non plus a celle d'un
instrument, mais a celle de la matiére. L'er-
reur épinglée ici, c'est de résoudre la causa-
lité de l'appétition au seul objet, et ce fut
celle de Godefroid, seconde opinion a la-
quelle répond Cajetan.

6- Agent propre d'appétition — S'il est vrai
que |'appétit a besoin de la motion d'un ob-
jet pour passer a l'acte, il faut néanmoins
remarquer que cette motion demeure
comme accidentelle a I'objet. Par suite,
I'objet appétible ne peut former un agent
propre de |'appétition, I'agent propre agis-
sant toujours pour un effet qui lui demeure
essentiel.

sous sa raison de bonté que poursuit préci-
sément |'appétit ; et qu'il lui serait impos-
sible de poursuivre s'il n'avait commencé
par patir sous l'information de cette bonté.

Nous tenons ainsi le premier mouvement
a l'origine de I'appétition, mais qui ne
forme pas I'appétition elle-méme. Et ce pre-
mier mouvement est une passion de I'appé-
tit sous l'influx de la forme qui I'entraine a
désirer tel objet. Il s'agit, on le comprend
facilement, d'un mouvement de spécifica-
tion, puisque le bien convoité n'entraine
pas |'appétit a désirer un objet en général,
mais bien tel objet. Garrigou-Lagrange cite
a ce propos une sentence sans équivoque
du Docteur angélique : « l'intelligence [en-
tendez I'objet] meut la volonté [ou plus gé-
nériquement tout appétit] non a la maniére
d'une cause efficiente, mais a la maniere
d'une cause finale »*.

Cause efficiente de I'appétit

8- Primauté de I'appétit dans ['ordre
d'exercice — Quant a I'appétit, il nous appa-
rait comme |'unique cause efficiente de
I'acte d'appétition, en ce sens qu'il se suffit
a lui-méme et ne souffre d'aucune imper-
fection pour étre apte a poser un tel acte,
ou pour le dire en terminologie scolastique,
a l'exercer. La primauté de l'appétit s'avere

ainsi d'un autre ordre que celle

une premiere opinion dénoncée
par Cajetan’. Mais alors, com-
ment concilier ces deux mo-
teurs ? Et la commencent nos
difficultés.

Doit-on en effet retenir comme
cause efficiente de cette inclination
le sujet ou son objet ? L'expression
de « puissance passive » attribuée
par saint Thomas a |'appétit?, pour-
rait nous inciter a la seconde solu-
tion. D'autant que dans son Tr. sur.
I'édmeé°®, il poursuit en précisant que
I'appétit est un moteur mi, et |'ob-
jet appétible un moteur non mi.
Dés lors, ne conviendrait-il pas
d'assigner la qualité d'agent princi-

Schéma 1- Définition de

de son objet, et les deux sont in-
dispensables pour que se pro-

Appétit

Cause efficiente )

L'appétit est une puissance
passive de I'étre qui, en tant
que moteur md, présente deux

D'abord éveillée par un bien
dont elle subit la passion, elle
mets ensuite en mouvement
tout ou partie de son propre
sujet pour atteindre le bien

M0 par son objet qui a raison
de fin, elle devient ainsi moteur
visant a
Clest
donc de son propre chef qu'elle
exerce son action d'appétition,
bien que celle-ci soit spécifiée

duise I'appétition. L'absence
d'une telle puissance ou l'ab-
sence d'un objet appétible anni-
hilerait invariablement [I'exis-
tence de toute inclination. Mais
a contrario, objet et sujet ne
constituent pas deux causes effi-
cientes concourant a cette incli-
nation, comme le supposait la
derniere opinion erronée identi-
fiée par Cajetan.

Un exemple tiré des étres vi-
vants rendra sans nul doute plus
ce

I'appétit
Bien | opjet
Cause
finale
mouvements.
$
~
(SRFN
2 S
< 5 >
S & 2
~ E)
O convoité.
ool des moyens
ppetition s'accaparer cet objet.
Cause
1" _____ formell
& Accident -
i qualitatif | Tout ou partie
: Cause matérielle ) par l'affection d'abord recue de
: Sujet ! la fin.

compréhensible rapport
entre l'agent et la fin. L'amour

pal a cet objet, et de voir dans I'ap-
pétit une cause efficiente instrumentale ?
On sait en effet que I'instrument se définit
précisément comme un moteur non m{*.

5- Double mouvement de passion et d'ac-
tion — Constatons pour commencer que la

12, qu. XIX, art. 6, ad 3

Commentaires de la I° qu. LXXX, art. 2, n°8
Ibid., n°5

12, qu. LXXXII, art. 2, co.

Liv. Ill, leg. 15, n°14

10 I3, qu. LXX, art. 3,ad 3

©O© oo ~NoO U

7- Primauté dans l'ordre de spécification
— Disons ensuite que, si dans |'ordre d'un
raisonnement spéculatif, la cause efficiente
a raison de principe, dans l'ordre des appé-
tibles, cette primauté revient a la fin. C'est
elle en effet qui est raison de I'action a po-
ser, et méme de la capacité de l'agent a la
poser. Il en résulte que l'objet appétible
forme le moteur non mi de |'appétition en
tant que cause finale de celle-ci, c'est-a-dire

11 PII Qu. IX, art. 1

forme le premier mouvement de
I'appétit qui se porte vers sa fin. Or, il est
patent que I'amour n'a besoin d'aucun ob-
jet pour savoir aimer, c'est-a-dire pour exer-
cer cet amour. Néanmoins, il ne saurait y
avoir d'amour in concreto sans la présence
d'un objet, qui dirige cet amour, qui l'ap-
plique en quelque sorte sur tel bien particu-
lier, en un mot qui le spécifie.

12 Som. contre les gentils, |, 72. — Cité dans le De_
Beatitudine et Actibus Humanis, qu. 1X, art. 1, 1™
dubium




Matiére de I'appétit

9- Matieres générique et spécifique —
Mais venons-en a la causalité matérielle de
I'appétition, qui se devine aisément sur la
base de ce qui précede. On sait en effet que
c'est la matiere que perfec-

d'en distinguer plusieurs espéces. Et cela en
fonction d'une différence existant entre les
biens convoités, puisque nous venons de
montrer (n°7) que l'objet était cause de la
spécification de I'appétit.

Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit | 3

pirer, la connaissance qu'il a de la pollution
urbaine l'incite par choix a éviter les
grandes agglomérations. C'est donc a pro-
pos que ce second appétit recoit le qualifi-
catif d'élicite, en référence a I'élection qu'il

permet. Election qui sera relative

tionne la fin, laquelle a raison
d'acte vis-a-vis de la premiere.

Lorsque donc |'appétit poursui- na:fr';"l‘lz Bien Bikn Y Forme
vra le bien en général, il aura connu

pour matiéere son sujet en sa to-

talité ; et lorsqu'il poursuivra le 2
bien de telle faculté, celui de I'in- 1- Affection B
telligence par exemple, il aura quand I'objet _%
pour matiere cette faculté particu- est connu £

liere.

Absolument parlant, il convien-
dra ainsi de poser toutes les puis-
sances du sujet comme matiére
d'appétition, puisque I'appétit
pourra s'exercer sur chacune

Appétit naturel [ - - - - - - - - /| Appétit élicite

intentionnelle

chez Il'animal et absolue chez
I'hnomme...
La multitude des formes

connues offre en effet un panel
d'objets disparates vers lesquels
un étre doué de connaissance a la
possibilité de se porter, sans y étre
— lapalissade oblige — déterminé.
En outre, la faculté cognitive ne
connaissant pas toujours en acte,
I'appétit élicite demeurera parfois
lui-aussi en pure puissance.

14- Agent naturel ou volontaire —
A raison de ces deux formes, puis
de ces deux appétits, signalons en

d'entre elles™. Seules les parties
de ce sujet déja en acte devront
étre exclues de cette matiere. Im-
possible par exemple pour l'appé-
tit humain de désirer que la main
devienne un pied...

Schéma 2- Division
de I'appétit

Puisque toute puissance se distingue spécifiqguement en fonction de son
objet, la division de I'appétit en deux especes distinctes se prend de
I'existence de deux formes capables de le mouvoir.
Ainsi, le bien naturel agira sur I'appétit naturel d'un étre, tandis que
l'appétit élicite pdtira sous la motion du bien appréhendé. Tout en
répondant a la notion générique d'appétit, chacune de ces especes
d'appétit présentera d'autres caractéristiques propres.

survolant simplement ces notions
qu'on parlera d'agent naturel ou
d'agent volontaire, du coté du su-
jet doué de I'un ou de l'autre appé-
tit. Tout étre naturel se trouve ainsi
pourvu d'un appétit naturel, alors
que seuls ceux doués de connais-
sance — les bétes et les hommes

Forme et action de I'appétit

10- Principe moteur intrinseque — Par
forme, il ne faut pas entendre ici I'affection
recue de I'objet par I'appétit, mais bien son
principe intrinséque qui I'entraine a désirer
la fin. Et en ce sens, nul besoin de discourir
longtemps pour admettre [I'inclination
comme forme de I'appétit.

11- Nature de l'appétition — Si par contre
on cherche a désigner l'acte produit par
I'appétit sur son sujet, et qui équivaut au
moyen-terme unissant ce dernier a sa fin,
non seulement cette forme a raison d'acte
(comme c'est toujours le cas, par
définition), mais il s'agit méme en I'espéce
d'une action a proprement parler : I'appétit
meut véritablement tel sujet a poursuivre
une perfection qu'il ne posséde pas encore,
mais a laquelle il aspire. D'ou le nom d'ap-
pétition donné a cette forme, et qui trans-
crit exactement la chose.

Division spécifique de I'appétit

12- Deux especes d'appétit — Bien que ces
considérations concernent directement la
notion générique d'appétit, il est possible

13 Cette doctrine se trouve clairement établie par
saint Thomas dans son Tr. sur I'éme, liv. lll, leg. 15,
n°® 14, ou il résume ainsi la matiere de I'appétit
animal, par ces mots: «ce qui est md, c'est
I'animal ».

L'article de la Somme proposé dans ce
numéro porte précisément sur la premiere
de ces distinctions, celle entre |I'appétit na-
turel et celui élicite. C'est sur cette distinc-
tion premiere que nous nous limiterons en
ce numéro.

13- Objets connu ou inné — Le point de
départ dont use I'auteur est exactement ce-
lui repris ici : il se borne a constater I'exis-
tence de deux espéces de formes au prin-
cipe de l'inclination de I'appétit.

La premiére de ces formes n'est autre
que l'acte premier qui fait qu'un étre est tel
étre. Et comme ['agir suit I'étre, il en dé-
coule logiquement que /'appétit naturel ou
physique d'un étre est déterminé par cette
forme naturelle premiére.

Cette forme naturelle étant unique et
toujours en acte comme le note le chanoine
Verneaux™, |'appétit naturel n'admet au-
cune élection, et aspire toujours en acte
vers son objet. Il n'en demeure pas moins
une puissance en raison de la primauté de
la forme naturelle qu'il se limite a recevoir.

L'autre forme capable de mouvoir un
étre, c'est celle qu'il obtient par mode de
connaissance. Si de par sa forme naturelle
méme, I'homme aspire naturellement a res-

14 Philosophie de I'homme, éd. Beauchesne, chap. llI,
part. Il, n°2 l'appétit naturel

ici-bas — comptent cet appétit su-
périeur qu'est I'appétit élicite. C'est ce que
saint Thomas développe méme au sujet des
animaux dans sa I° [I%, qu. VI, art. 2.

Ce tour d'horizon parait suffisant pour
cerner plus a fond notre problématique de
départ. Il conviendra une prochaine fois de
préciser la derniére distinction avancée
entre agent naturel et agent volontaire ;
puis évidemment de nous pencher sur les
especes d'appétit élicite que sont les appé-
tits sensible et intellectuel.

A découvrir

Tome |
Somme sur I'éducation
Mathieu Brulaire
v | Cet essai sur les principes de
I'éducation orientera avanta-
geusement notre action.
Référence : SE-1 | 320 pages
TR Langue : frangais / latin

33-€ Offre de Noél 25 €

Tome |
Cursus philosophicus =
thomisticus

Jean de saint Thomas

Une premiére partie traitant
de la logique.

Référence : SE-1 | 512 pages
Langue : latin o

48-€ Offre de Noél 39 €




4 | Cahiers scolastiques n°78 | Somme théologique, Ia, qu. LXXX, art. 1

T
fArt. 402] ARTICULUS PRIMUS,

Il Sent., dist. XXVII, qu. |, art. 2; De Verit., qu. XXII, art. 3.

A privum sic proceditur. Videtur quod appetitus non sit aliqua specialis anima potentia.
4495 I-

Con. Ad ea enim quae sunt communia animatis et inanimatis, non est aliqua potentia animae assignanda.

n.1(s. Sed appetere est commune animatis et inanimatis: quia bonum est quod omnia appetunt, ut di-
h. lect. . . .
! D). ' citurin | Ethic.*

Ergo appetitus non est specialis potentia animae.

- PRETEREA,

4496 potentize distinguuntur secundum objecta.
Sed idem est quod cognoscimus et appetimus.
Ergo vim appetitivam non oportet esse aliam preeter vim apprehensivam.
II- Pr&TEREA,
4497 commune non distinguitur contra proprium.
Sed quelibet potentia animae appetit quoddam particulare appetibile, scilicet objectum sibi conveniens.
Ergo respectu hujus objecti quod est appetibile in communi, non oportet accipi aliquam poten-
tiam ab aliis distinctam, quae appetitiva dicatur. —
Sep conTrA est n.1(s.
4438 quod Philosophus, in Il de Anima*, distinguit appetitivum ab aliis potentiis. e
Damascenus etiam, in |l libro**, distinguit vires appetitivas a cognitivis. c;i;")'(”'n'
Responpeo picenoum quod necesse est ponere quandam potentiam animae appetitivam. Ad cujus evi- 56T
4433 dentiam, considerandum est quod e
quamlibet formam sequitur aliqua inclinatio: sicut O,f,’flj,e”b.
11, cap.
XXII.
i
Art 402l Article 1
Sentences, |ll, dist. XXVII, qu. |, art. 2 ; Tr. sur la vérité, qu. XXII, art. 3
2495 E n ce premier article, nous commencerons par poser I'objection selon laquelle I'appétit ne forme-
* Chap. |, rait pas une puissance spéciale de I'ame.

n.1(s

ey 1 Eneffet,

-r il n'y a pas a assigner une puissance a I'ame pour les actes qui s'averent communs aux étres
animés et inanimés.
I'appétit demeure commun aux étres animés et inanimés, puisque le bien est « ce que tous
désirent », comme on l'apprend dans le Traité d'éthique (I*).
Donc, I'appétit ne forme pas une puissance spécifique a I'ame.
2- Dk pLus,
4496 -r les puissances se distinguent par leurs objets.
l: r, c'estle méme objet que nous connaissons et que nous désirons.
Donc, la puissance appétitive ne doit pas différer de |la puissance appréhensive.
3- Dk pLus,
le commun ne se distingue pas par opposition au propre.
toute puissance de I'ame désire un certain bien particulier appétible, a savoir I'objet qui lui convient.
L Donc, parallelement a cet objet désirable de maniére commune, on ne doit admettre aucune puis-

sance distincte des autres, qu'on nommerait appétitive.
CePENDANT,

4497

* Chap.
I, n.1(s.

Th. I V) -
4498 .[ le Philosophe distingue dans son Traité sur I'éme (I1*) une faculté appétitive des autres puissances. ct i,

chap. X,
Et de méme, saint Jean Damascéne distingue dans son livre II** les puissances appétitives de naSp

celles cognitives. Th.1.XV)

** Tr. sur

Nous réronpons en disant qu'il est nécessaire d'admettre une puissance appétitive dans I'ame. Pour /o foi

orth., . I,
en avoir I'évidence, il faut considérer que : chap. XX

4499



Cahiers scolastiques n°78 | Somme théologique, Ia, qu. LXXX, art. 1|5

ignis ex sua forma inclinatur in superiorem locum,
et ad hoc quod generet sibi simile.
4500 Forma autem in his quae cognitionem participant, altiori modo invenitur quam in his quae cognitio-
* De Div.
ne carent.

Nom.,

CTalfl\e’C(tS In his enim quae cognitione carent,
0} invenitur tantummodo forma ad unum esse proprium determinans unumquodque,
quod etiam naturale uniuscujusque est.
Hanc igitur formam naturalem sequitur naturalis inclinatio, quae appetitus naturalis vocatur.
In habentibus autem cognitionem,
sic determinatur unumquodque ad proprium esse naturale per formam naturalem,
quod tamen est receptivum specierum aliarum rerum: sicut
sensus recipit species omnium sensibilium,
et intellectus omnium intelligibilium,
ut sic
anima hominis sit omnia quodammodo secundum sensum et intellectum:
in quo quodammodo cognitionem habentia ad Dei similitudinem appropinquant, in
quo omnia preeexistunt, sicut Dionysius dicit*.
4501 Sicut igitur
formae altiori modo existunt in habentibus cognitionem supra modum formarum naturalium,
ita oportet quod in eis sit inclinatio supra modum inclinationis naturalis, quae dicitur appetitus naturalis.
Et hac superior inclinatio pertinet ad vim anima appetitivam, per quam animal appetere po-
test ea quae apprehendit, non solum ea ad quae inclinatur ex forma naturali.
Sic igitur necesse est ponere aliquam potentiam animae appetitivam.

O toute forme est suivie d'une certaine inclination. Ainsi,
.[ le feu de par sa forme méme incline vers le lieu supérieur ;
et il incline encore a engendrer quelque chose de semblable a lui.
4500 [=Or, laforme des étres qui participent a la connaissance, se présente sous un mode supérieur a
S des ceux qui sont privés de connaissance. En effet,

noms

hd’V-rV chez les étres privés de connaissance,
¢ ap' 7 . ’ ~ b
(s.Th. la forme ne se trouve déterminée qu'au seul étre propre a chaque chose.
lec. 1) .. ,
“ Or, celui-ci leur est également naturel.

Donc, cette forme naturelle est suivie d'une inclination naturelle, qu'on nomme « appétit naturel ».
Alors que chez les étres doués de connaissance,
chacun se trouve déterminé a son propre étre naturel par la forme qui lui est naturelle ;
mais il peut encore recevoir les especes des autres réalités, a la maniére dont :
le sens peut recevoir les espéces de tous les objets sensibles ;
et l'intelligence, de tous les objets intelligibles.
Et donc,
.r I'ame de I'homme est d'une certaine maniere toutes choses sous le rapport de la
|- sensation et de l'intelligence.
Et en cela, les étres qui ont une telle connaissance approchent d'une certaine maniére de la
ressemblance a Dieu, « en qui toutes choses préexistent », comme le souligne Denys*.
4501 = : Donc,
les formes existent sous un mode plus élevé dans les étres doués de connaissance que dans
les simples formes naturelles.
Et de méme, |'inclination qui s'y trouve doit dépasser le mode de la simple inclination naturelle,
gu'on nomme « appétit naturel ».
= Or, cette inclination supérieure revient a la puissance appétitive de I'ame, par laquelle I'animal
est capable de désirer les objets de son appréhension, et non pas seulement ceux auxquels
il incline en vertu de sa seule forme naturelle.
L Et donc, il est nécessaire d'admettre ainsi une faculté appétitive dans I'ame.




6 | Cahiers scolastiques n°78 | Somme théologique, Ia, qu. LXXX, art. 1

2502 Ao privum ergo dicendum quod
*In appetere invenitur in habentibus cognitionem, supra modum communem quo invenitur in
corpore. omnibus, ut dictum est*.
Et ideo oportet ad hoc determinari aliquam potentiam animze.
Ab secunoum dicendum quod

4503 id quod apprehenditur et appetitur, est idem subjecto, sed differt ratione:
apprehenditur enim ut est ens sensibile vel intelligibile;
appetitur vero ut est conveniens aut bonum.
Diversitas autem
rationum in objectis requiritur ad diversitatem potentiarum;
non autem materialis diversitas.
Ao Termium dicendum quod
4504 unaquzeque potentia animae
est queedam forma seu natura,
et  habet naturalem inclinationem in aliquid.
Unde unaquaque appetit objectum sibi conveniens naturali appetitu.
Supra quem est appetitus animalis consequens apprehensionem,
guo appetitur aliquid non ea ratione qua est conveniens ad actum hujus vel illius poten-
tiee, utpote visio ad videndum et auditio ad audiendum;
sed quia est conveniens simpliciter animali.
Commentaria Cardinalis Cajetani (MDXL®)
C 8000  TasuLa sYNOPTICA. IV- De responso ad secundum.
I- De titulo. V- De responso ad tertium.
II- De corpore.
ﬁrj gzn:]z::zrjtt;igijjzzndc(:;z:ztr:;loms Titulus clarus in se. Ejus autem ratio est quia, ¢ 8001
A A premitre oBJEcTION, il faut ainsi expliquer que :
*z::?sz\e I'appétit qui se trouve dans les étres doués de connaissance dépasse le mode commun sous

corpus lequel il se trouve en tous, comme on vient de I'expliquer*.
Et donc, une puissance de I'dme s'avere nécessaire pour cet acte.
A 1A peuxiEme oBJecTioN, il convient de noter que :

4503 I'objet appréhendé et désiré est identique par le sujet, mais différe par la raison. En effet,
.[ il est appréhendé en tant qu'étre sensible ou intelligible ;
et il est désiré en tant qu'étre convenable ou bon.
Or,
.[ c'est la diversité des raisons des objets qui est requise pour qu'il y ait diversité de puissances ;
et non la diversité matérielle.
A LA TROISIEME OBJECTION, Observons que :
4504 toute puissance de I'ame
constitue une certaine forme ou une certaine nature ;
et  présente une inclination naturelle vers un acte donné.
Donc, chacune désire I'objet qui lui convient par un appétit naturel.
Mais au-dessus de celui-ci se trouve I'appétit animal qui fait suite a son appréhension :
-r il lui permet de désirer un objet non parce qu'il convient a I'acte de telle ou telle puis-
sance, a la maniere dont la vision convient a la vue, et |'audition a |'ouie ;
mais parce qu'il convient absolument a I'animal.
Commentaires du Cardinal Cajetan (1540)
C 8000  TasLE SYNOPTIQUE. L5 Dela réponse a la troisieme objection
1- Du titre -’-
2- Du corpus . . . n .
_[ Démonstration de saint Thomas Le titre reste clair en lui-méme. La raison en est C8001
3- Nécessité de cette démonstration que :

4- De la réponse a la deuxiéme objection



Cahiers scolastiques n°78 | Somme théologique, la, qu. LXXX, art. 1| 7

cum omnibus rebus attribuatur appetere
suum bonum,
animalibus specialiter attribuitur quod appetunt.
Il. In corpore una conclusio responsiva affirmative:
Necesse est ponere quandam anima potentiam appe-
titivam. — Probatur.
In cognoscentibus invenitur forma altiori
modo quam in cognitione carentibus:
ergo in illis invenitur inclinatio altior quam in istis:
ergo appetitiva potentia.
Antecedens probatur: quia
in reliquis forma determinat unumquod-
gue ad proprium et naturale tantum esse;
in cognoscentibus autem non solum ad hoc,
sed ad alienum et intentionale esse se ex-
tendit. Declaratur: quia sic anima est quo-
dammodo omnia. —
Prima consequentia fundatur super hoc, quod
omnem formam sequitur proportionaliter in-
clinatio aliqua.
Quod patet tam in propriis, ut formam
ignis sequitur inclinatio sursum;

quam in alienis, ut perfecta sequitur inclina-
tio ad generationem similium. —

Secunda vero consequentia fundatur super hoc,

C 8002

quod
talis superior inclinatio ad appetitivam
potentiam pertinet.

Cujus probatio insinuatur ex eo quod per appeti-
tivam potentiam animal potest appetere non
solum propria et naturalia, sed apprehensa.

Ill. Adverte hic quod ratio ista s. Thomae subtilissima C 8003
est, et a priori ostendit necessitatem quare appetiti-
vum ponit specialem potentiam seu virtutem distinc-
tam contra alias potentias, in habentibus cognitionem,
in aliis vero non.

Cum enim appetere nihil aliud sit quam incli-

nari in aliquid, et appetitus inclinatio ipsa sit;

unamguamgue naturam, immo unamgquam-

que rem comitetur inclinatio sua ad aliquid

sibi proportionatum:

consequens est ut,

guemadmodum rerum naturae proportio-

naliter inveniuntur, et non unius rationis

perfectionem habent,

etiam proportionales comitentur inclina-

tiones. Ita quod,

guemadmodum forma excedit formam
non secundum gradum perfectionis
tantum,

et

C 8004

ita

on attribue a toutes choses I'appétit de dési-
rer son propre bien.
Donc,on se demande s'il convient d'attribuer un
appétit plus spécifique aux animaux.
€8002 2- Dans le corpus, on ne trouve qu'une seule ré-
ponse affirmative : il est nécessaire d'admettre une
puissance appétitive dans I'ame. — Démonstration :
g la forme qui se trouve chez les étres doués
de connaissance est d'un mode supérieur a
celle qui se trouve chez ceux auxquels fait
défaut la connaissance.
- Donc, on doit y repérer aussi une inclination supé-
rieure a ces derniers.
L Donc, une puissance appétitive.
Jd Démonstration de I'antécédent : car,
chez les autres étres, la forme détermine cha-
cun au seul étre qui lui est propre et naturel.
Alors que chez ceux doués de connaissance,
elle s'étend non seulement a cela, mais
encore a l'étre intentionnel d'autrui. Ce

gu'on affirme du fait que I'ame est d'une
= La premiére conséquence se fonde sur le fait
gu'une certaine inclination fait suite a toute

Ce qu'on voit dans les mouvements
propres, telle l'inclination du feu vers le

de méme que dans les mouvements d'aliéna-
tion, comme l'inclination parfaite qui découle

certaine maniére toutes choses. —
forme selon une certaine proportion.
l- haut consécutive a sa forme ;
de la génération d'un étre semblable. -

L Enfin, la seconde conséquence se fonde sur le
fait que :
I'inclination d'un tel étre supérieur appar-
tient a sa puissance appétitive.

Et la preuve en est que par cette puissance
appétitive I'animal est capable de désirer
non seulement son étre propre et naturel,
mais méme celui appréhendé.

3- Remarquez ici que ce raisonnement de saint Tho- C 8003
mas est tres subtil, et montre a priori la nécessité pour
laquelle il admet 'appétit comme une puissance spé-
ciale — c'est-a-dire une faculté distincte des autres
puissances — chez les étres doués de connaissance, et
non chez les autres. En effet,

g désirer ce n'est rien d'autre qu'incliner vers
un objet, et c'est cette inclination que dé-
signe |'appétit.

= Or, chaque nature, ou mieux chaque étre, est
suivie d'une inclination vers un objet qui lui
proportionné.
X Donc, C 8004
g de méme qu'on trouve des étres aux na-

tures proportionnelles, qui ne répondent
pas a une unique raison de perfection ;

= ainsi, ces étres s'accompagnent d'inclinations
proportionnelles. De sorte que :

telle forme s'avere supérieure a telle
autre forme,

non seulement par son degré de
perfection ;
mais aussi dans la hiérarchie des étres,




8 | Cahiers scolastiques n°78 | Somme théologique, la, qu. LXXX, art. 1

sed secundum rerum ordinem, quia sci-
licet una est in altiori rerum ordine
guam alia;

ita inclinatio sit superior inclinatione. —

Et in hoc fundatur prima consequentia litteree.

multiplicatur in eodem juxta multipli-
cationem rerum;
quemadmodum et esse proprium et natura-
le cujusque cum re ipsa multiplicatur.
Et propterea aliud est naturalis appetitus le-

c8005 - Videmus autem duos rerum ordines in toto universo: vis ad esse sursum, et illius ejusdem ad
unum eorum quorum naturae hoc solum ha- generandum sibi simile, etc.:
bent, quod sunt tantum ipseemet, ut patet ille enim est levitas,
in omnibus inanimatis, hic autem calor, vel quidquid est sua vis
et etiam vegetabilibus tantum; productiva. —
alterum vero eorum quorum Inclinatio vero consequens naturas secundi ordinis, C 8007
naturis non sufficit ut sint ipsaemet, non multiplicatur in eodem juxta re-
sed extendunt se ad hoc ut sint etiam alia, ut rum multiplicationem,
patet in sentientibus et intelligentibus. sed est una quadam specialis vis: alioquin
Si igitur unamquamque naturam proportionalis proportionata non esset nature a qua
sequitur inclinatio, fluit.
primi ordinis naturas sequetur inclinatio Natura enim ipsa, una existens, est
ad naturalia et propria tantum; ipsa et alia:
secundi vero ordinis naturas sequetur inclinatio ergo et inclinatio, si proportionalis est,
non solum ad naturalia, sed ad apprehensa; debet se extendere ad utraque, na-
sunt enim ipsa et apprehensa, turalia scilicet et apprehensa.
ill2e vero sunt tantum ipsee. Ex amplitudine igitur naturae,
c8006 . Et ex hoc ulterius sequitur quod gua non solum est ipsa sed alia, oritur
inclinatio rerum primi ordinis qguod appetitus ejus sit unus respectu
I I puisque l'une appartient a un ordre L et donc, il suit ultimement que : C 8006
l- réel supérieur a l'autre. g I'inclination des étres du premier ordre
Et de méme, l'inclination de l'une s'avere su- g se multiplie en un méme sujet en fonc-
périeure a l'inclination de l'autre. — tion de la multiplicité de ses objets ;
Et donc, c'est sur cette correspondance que se = de méme aussi que |'existence propre et na-
fonde la premiére conséquence du texte. turelle a chaque étre se multiplie en
C8005 f=Or, nous observons encore l'existence de deux fonction du nombre d'étres.

ordres de choses dans le tout de l'univers :
g I'un de ceux dont la nature consiste seulement
a exister eux-mémes, comme c'est le cas
.[ de tous les étres inanimés,
et méme des végétaux ;
= et |'autre de ceux pour lesquels
il ne suffit pas a leur nature d'exister
eux-mémes,
mais qui se portent a devenir encore les autres
choses, comme c'est le cas chez les étres
doués de sensation ou d'intelligence.
L Donc, si chaque nature est suivie d'une inclina-
tion qui lui est proportionnelle,

-r il est dans la nature des étres du premier
ordre d'étre suivi d'une inclination vers un
objet qui leur est naturel et propre ;

alors qu'il est dans la nature des étres du se-

cond ordre d'incliner non seulement vers

ce qui leur est naturel, mais encore vers
ce qu'ils appréhendent. En effet,

ces derniers existent eux-mémes et

| ont I'étre intentionnel de ce qu'ils ap-

l- préhendent ;
alors que les premiers se limitent seule-

ment a exister.

_ Et donc, I'appétit naturel du corps léger qui
tend vers le haut differe de celui du
méme étre tendant a engendrer un
étre semblable a lui, etc. En effet,

.[ le premier correspond a la légéreté ;
alors que le second correspond a la cha-
leur, ou a autre chose qui forme sa
puissance génératrice. —

= Alors que |'inclination consécutive a la nature C8007
des étres du second ordre :

g ne se multiplie pas en un méme sujet en

fonction de la multiplicité de ses objets ;

= mais constitue une certaine puissance spéciale,
sans quoi elle ne serait pas proportion-
nelle a la nature dont elle découle. Car,
leur nature méme qui est une,
existe elle-méme et a I'étre inten-
tionnel des autres.

Et donc, l'inclination qui leur est propor-
tionnelle, doit s'étendre elle aussi a
chacun de ces deux objets, soit a
I'étre naturel et a ceux appréhendés.

I

. Donc,
c'est a partir de I'amplitude de leur na-

ture qui leur donne non seulement d'étre



Cahiers scolastiques n°78 | Somme théologique, Ia, qu. LXXX, art. 1| 9

utrorumque,
ac per hoc sit specialis vis potestasque
naturee. —
Et hoc fuit fundamentum secunda consequen-
tiee, ut patet in littera.
IV. In responsione ad secundum, memento quod ea
\/*u,cffi ratione dicitur ens intelligibile aut sensibile apprehen-
(s.Th. sionis objectum, qua in Il de Anima* dicitur visibile ob-
et XV jectum visus.
Non enim intenditur in littera quod
ens sub ratione intelligibilitatis aut sensibili-
tatis, sit objectum apprehensionis;
sicut nec color sub ratione visibilitatis est objec-
tum visus.
intenditur quod objectum apprehensionis
estipsum ens,
intelligibile quidem respectu intellectivee,
et sensibile respectu sensitivee.
Ita quod distinctio apprehensivae vis ab appetitiva

C 8008

Sed

in hoc stat, quod
ratio objecti illius est entitas,
istius vero est bonitas, sive convenientia.
V. In responsione ad tertium, nota hinc quod in co- € 8009
gnoscentibus,
guemadmodum est utriusque ratio, scilicet
natura et cognoscitivi,
est uterque appetitus:
naturalis, qui nihil aliud est quam ipsa natura-
lis potentia cujusque ad suam perfectionem;
et animalis, qui non fertur nisi ad actum cognitum.
Et propterea videre, audire, et alia hujusmodi, et
etiam ipsum appetere, dupliciter appetimus:
naturaliter, secundum partem, idest secun-
dum illam potentiam cujus est perfectio;
et animaliter, cum apprehensum visionis aut
volitionis bonum concupiscimus, et conser-
vare conamur.

ita

eux-mémes, mais aussi les autres étres

gue se manifeste |'existence d'un appétit

unique envers chacun de ces deux objets.

_ Et ainsi, il doit s'agir d'une puissance et
d'une faculté naturelle spécifique.

L Et donc, c'est sur cela que se fonde la seconde

conséquence, comme on le voit dans le texte.

€8008 4- Dans la réponse a la deuxiéme objection, souve-

:/uc,hripi nez-vous que |'objet appréhendé est qualifié d'« étre

(s.Th. intelligible ou sensible », pour la méme raison que
leg. XIV

I'éme (I1*). En effet,
g dans cette réponse, on ne cherche pas a dire
que:
I'étre sous la raison d'intelligibilité ou de sen-
sibilité formerait I'objet d'appréhension ;
a la manieére dont ce n'est pas non plus la cou-
leur sous la raison de visibilité qui forme
I'objet de la vue.
= Mais on cherche a montrer que I'objet de I'appré-
hension est I'étre lui-méme,
-r qui s'avere certes intelligible en regard de
I I'intelligence ;

) I'objet vu est qualifié de « visible » dans le Traité sur.

L et sensible en regard de la sensation.
L Donc, la distinction entre les puissances appréhen-
sive et appétitive tient en ceci que :
.[ la raison de l'objet de la premiére, c'est I'entité ;
alors que pour la seconde, c'est la bonté ou la
convenance.

5- Dans la réponse a la troisieme objection, notez y € 8009

que chez les étres doués de connaissance :

g il existe deux espéces de raisons, celle de

I'étre naturel et celle de I'étre connu ;
= et que de méme, il existe deux especes d'appétits :
celui naturel, qui n'est rien d'autre que la puis-
sance naturelle de chaque chose a sa perfection ;
et l'autre animal, qui ne se porte que vers un
acte connu.

_ Et donc, notre appétit de voir, d'entendre, et des
autres actes de nos puissances — et méme de
celui de I'appétit — est double :

-r l'un est naturel et partiel, en tant qu'il

l- s'avere la perfection de telle puissance ;
et l'autre est animal, quand nous convoitons le
bien appréhendé par notre vision ou notre vo-
lition, et que nous essayons de le conserver.

Commentaires du Fr. Pie (2025)

P 2652  TaBLE syNOPTIQUE
1- Présentation de l'article
2- Problématique énoncée dans le titre
3- Solution a cette problématique
4- Objet de cet article : distinction d'un appétit naturel et élicite
5- Réponses aux objections afférentes

P 2653 Alors que la doctrine thomiste au sujet de |'appétit
est une des plus difficiles a assimiler aux dires

méme de Cajetan (art. suiv., n. 4), saint Thomas a cru
inutile de consacrer un article entier pour en préciser

la définition. Nous en venons donc directement a la

division du terme.

2- Le titre vise ainsi a faire porter la problématique P 2654
sur une distinction, celle de savoir s'il convient de divi-
ser 'appétit naturel par opposition a celui élicite. C'est
une distinction qui nous a déja été présentée en la qu.
XLIV, art. 4, dans la réponse a la 3°™ objection ; avant
d'étre plus amplement développée dans la LXXVIII,
art. 1, ad 3. Par conséquent Cajetan ne remarque au-
cune difficulté dans I'entendement de la question de
départ (n°c8001).

3- Bien que notre professeur s'appuie sur un philo-P 2655



10 | Cahiers scolastiques n°78 | Somme théologique, Ia, qu. LXXX, art. 1

sophe et un docteur de I'Eglise dans le sed contra
(n°4498), la conclusion ne bénéficie évidemment d'au-
cune note théologique certaine. |l serait pourtant bien
téméraire de la nier, devant I'évidence de la réalité na-
turelle qui s'offre a nous.

Le corpus peut étre reformulé comme suit : toute
forme est suivie d'une certaine inclination (n°4499).
Or, la forme des étres se distingue entre celle naturelle
et celle intentionnelle (n°4500). Donc, I'appétit se dis-
tingue entre celui naturel et celui intentionnel, qu'on
qualifie d'élicite (n°4501).

La forme intentionnelle renvoie a la connaissance
précédemment étudiée (qu. LXXIX), et distinguée de la
forme naturelle (cf. le corpus de la qu. LXVII, art. 3, par
exemple). C'est donc tout naturellement que notre au-
teur part de ce moyen-terme pour répondre a la pro-
blématique présente.

P2656 4- Pour cerner I'objet de cet article, nous procéde-

rons différemment du saint Docteur, en partant de la
notion commune d'appétit, pour la distinguer ensuite
entre les deux membres proposés.

Dans son sens général, I'appétit désigne l'inclina-
tion d'un sujet vers un objet extérieur (schéma n°1).
En tant que puissance passive, cette inclination est re-
gue de l'objet par le sujet qui « succombe» en
qguelque sorte devant la bonté ou la malice qui se pré-

pour pouvoir agir sur un terme extréme, a savoir le su-
jet qui patit. Mais nous pourrions tout aussi bien lui
attribuer le nom de «fin », en le considérant cette
fois-ci du coté du sujet.

Et c'est ici que nous rejoignons le texte de l'article
(n°4500), en considérant l'existence de fins innées
dont le sujet n'a aucunement connaissance, et de fins
connues qui requierent chez I'étre une appréhension
préalable. L'objet, c'est-a-dire le bien ou le mal, rele-
vera ainsi d'une espeéce différente selon qu'il est natu-
rel a un étre ou qu'il lui est connu. La mort constituera
par exemple un mal naturel pour le chien, alors que la
trigue du maitre lui sera connue comme mauvaise. Au
contraire, il appréciera les caresses parce qu'il en a fait
I'expérience sensible, autrement dit parce que son ap-
pétit aura agréablement pati sous la connaissance
sensible d'un tel toucher.

Par suite, « Il'inclination naturelle » (n°4500) dont
parle le texte, caractérisera I'appétit naturel ; tandis
que l'appétit élicite sera doué d'une « inclination se-
conde », en ce que précisément elle sera le fruit d'un
acte second (I'acte premier étant celui qui procure la
forme naturelle a un étre), celui d'une connaissance
préalable. Cajetan va plus loin en examinant consécu-
tivement le caractére unique ou multiple de ces
formes (n°c8006).

Inclination
naturelle

Objet

Inclination =
élicite

 Appétit élicite

_ Appétit naturel

J

Connaissance
de I'objet

) |rappelle que la vérité et la bonté constituent
des transcendantaux de |'étre, qui par consé-
guent ne s'en distinguent pas réellement,
mais par la seule raison.

La troisieme objection (n°4504) est plus
croustillante, puisqu'elle empiete sur I'action
de l'appétit, qui demeure un « moteur mi ».
Et si en tant qu'il est ma par la fin, il patit, en
tant que moteur, il agit pour atteindre cette
fin. Son action s'exerce donc sur les moyens et

Schéma 1- Appétit naturel et appétit élicite

naturelle ou intentionnelle.

L'appétit est une inclination d'un étre vers une fin, qui a raison de principe en
matiére d'opérations. Cette inclination nait toujours d'une forme, qui peut étre ou

Lorsqu'un sujet incline vers un objet de par sa propre forme naturelle, on parle
d'appétit naturel. Lorsqu'il incline vers cet objet en raison d'une connaissance

non sur la fin ; et consiste a mettre en branle
toutes les facultés de I'ame sur lesquelles il a
un pouvoir (ce qui ne signifie pas qu'il ait un
pouvoir sur toutes, nuance) pour atteindre ou
repousser 'objet sous lequel il a d'abord pati.
Il pourra alors user de ce pouvoir pour at-

sente a lui. L'inclination — on le comprend alors aisé-
ment — recevra sa spécification de I'objet dont elle su-
bit la passion. Et par le fait méme, les appétits se dis-
tingueront spécifiguement entre eux, en raison d'ob-
jets spécifiguement distincts.

Cet objet, I'auteur lui donne ici le nom de « forme »,
du fait qu'il doit nécessairement avoir raison d'acte

teindre tel bien particulier ou repousser tel
mal particulier de telle ou telle puissance. C'est ainsi
qu'il incitera par exemple l'intelligence a rechercher la
vérité qui en est le bien propre, et a rejeter |'erreur,
son mal particulier ; ou qu'il entrainera la bouche a
avaler l'aliment qu'il a découvert étre tel, mais a refu-
ser tout ce que son sens aura percu comme dange-
reux.

5- La deuxieme objection (n°4503) nousP 2657



350
* Cap. Il

350

LECTIO QUINTA.

Aristotelis de Anima (circa -334)

* T@v 8¢ dvvapewv Tig youyic ai Aexbeicot toig pev
vmapyovot mioal, kobdmep eimopev, TOig Of TIVEG
avtdV, éviolg O& pia povn. Avvapelg &' eimopev
Opentikdv, 0icONTIKOV, OPEKTIKOV, KIVNTIKOV KOTA
TOTOV, O10VONTIKOV.

2 Ymhpyer 6& 10lG p&v @uToig T0 OpemTIKOV HOVOV,
ETEPOLG OF [s14n) TOVTO TE KO TO aicOntikdv. Ei 6¢ 10
aicOntikdv, Kol T0 0pekTIKOV: Opellg UV yap Embupia
kol Bopog kol BovAneoig, ta 0 (Mo mavt Exovot piov
ve TV aichjcewv, v ey @ &' oicOnoic vmapyet,
TOVT® MooV T Kol AOTN kal T MOV 1€ Kol Avmnpov,
oic 8¢ tadto, kol Embupio Tod yap H1d80g dpekig abhm.

3 "Et1 8¢ Tii¢ Tpoof|g aictnotv Exovov: 1| yap aen Thg
Tpoi¢ aicnoig Enpoic yap kol Vypoig kal Oepuoic
Kol yoypoig tpépetal ta (dvto mhvia, tovT®OV O
aictnolg aen, OV O GAMoV aicOnT®V  Kotd
oopPefnkog. Ov0ev yop el Tpoenv ocvuPdrieTon
YOPOG 00O ypdua 00dE doun, O 0 YLUOg &v TL TV
amtdv éotwy. Ileiva 0 kai diyo émbuopio, kol 1 pev
netva ENpod kai Beppod, 1 6¢ dlya Vypod kol Yyuypod-
6 82 youog olov fdvoud Tt TovT@Y £6Tiv. AlocaEnTéoy
0¢ mepl adtdV Dotepov, viv d' érl Tocodtov gipnobm,
ot TV (dvTov Tolg Erovoty aenVv kol dpe&lc vapyeL.
Iepi 8¢ pavraciog donAov, Dotepov &' EmokenTéOV. 4
‘Evioic 8¢ mpo¢ t00TOIC DIThpYEL Kol TO KOTO TOTOV
KIVNTIKOV, £TEPOIS OE Kal TO SavonTIkOV T€ Kol vodg,
olov avOpmmolc kai &l T toodtov Eepov EoTv i
TILADTEPOV.

s Afjlov oDv 8T1 TOV 0dTOV TpdmOV £l v £ Adyoc
YOYic Te Kol oynuotog ovte yoap €Kel oyfjpa mapd to

* Potentiarum autem anime, que dictee, aliis quidem
insunt omnes, aliis vero quadam harum, quibusdam
vero una sola. Potentias autem diximus vegetativum,
sensitivum, appetitivum, motivum secundum locum,
intellectivum.

» Inest autem plantis vegetativum solum, alteris au-
tem (4145 hoc et sensitivum. Si autem sensitivum, et ap-
petitivum; appetitus quidem enim desiderium et ira et
voluntas sunt. Animalia autem omnia habent unum
sensum, tactum; cui autem sensus inest, huic et letitia
et tristitia et dulce et triste; quibus autem hac, et con-
cupiscentia: delectabilis enim appetitus hac.

3 Adhuc autem alimenti sensum habent: tactus enim
alimenti sensus. Siccis enim et humidis et calidis et fri-
gidis aluntur omnia viventia: horum autem sensus, tac-
tus; sed aliis sensibilibus secundum accidens. Nihil
enim in alimentum confert sonus neque color neque
odor; humor autem unum aliquod est tangibilium. Esu-
ries autem et sitis, est concupiscentia: et esuries qui-
dem calidi et sicci, sitis autem frigidi et humidi. Sapor
vero ut delectamentum horum est. Certificandum au-
tem de his posterius est, nunc autem intantum dictum
sit quod animalibus habentibus tactum, et appetitus in-
sit. De phantasia autem immanifestum est, posterius
autem intendendum est. 4 Quibusdam autem ad hec
inest et secundum locum motivum. Alteris autem intel-
lectivum et intellectus, ut hominibus, et si aliquod alte-
rum hujusmodi est aut et honorabilius.

s Manifestum igitur est quoniam eodem modo una uti-
que erit ratio anime et figuree: neque enim ibi figura est

Lecon 5

Traité d'Aristote sur I'ame (vers -334)

* Or, les puissances de 1'ame qu'on a énumérées se

" chae-lltrouvent toutes chez certains étres ; alors qu'il n'y en a

que certaines chez d'autres ; enfin, chez d'autres étres
encore, il n'y en a qu'une seule. Et nous appelons
« puissances », celles végétative, sensitive, appétitive,
celle du mouvement local et celle intellective.

» Ainsi, il n'y a chez les plantes que la seule puis-
sance végétative, alors que d'autres 44, ont la puis-
sance sensitive en plus de celle-1a. Et puisqu'elles ont
la puissance sensible, il doit s'y trouver aussi celle ap-
pétitive, puisque l'appétit renferme a I'évidence le dé-
sir, la colére et la volonté. Or, tous les animaux pos-
sédent au moins un sens, celui du toucher. Et ceux qui
sont doués de sensation, possédent aussi la joie et la
tristesse portant sur quelque chose de doux et de triste.
Et ils doivent encore avoir la concupiscence, puisque
celle-ci correspond a 'appétit délectable.

3 Mais ils possédent aussi le sens de la nourriture,
puisque c'est le toucher qui équivaut a ce sens de la
nourriture. En effet, tous les étres vivants se nour-

rissent d'aliments secs et humides, chauds et froids. Et
le toucher est le sens qui pergoit ces objets, alors que
par les autres sensibles cela n'est qu'accidentel. Car ni
le son, ni la couleur, ni I'odeur n'apportent rien a I'ali-
ment. Quant a 'humeur, elle forme 1'un des objets tan-
gibles. Alors que la faim et la soif sont des concupis-
cences : la faim I'est certes du chaud et du sec, et la
soif du froid et de 'humide. Et la saveur forme la dé-
lectation qui leur est attachée. Ce dont il faudra s'assu-
rer plus tard : qu'il nous suffise ici d'énoncer que les
animaux ayant le toucher, ils doivent aussi avoir un ap-
pétit. Si pour l'imagination cela n'est pas manifeste, on
s'en enquerra plus loin. 4 Mais d'autres comptent en
plus de ces puissances-ci, le mouvement local. Enfin,
d'autres encore possédent la puissance intellective avec
l'intelligence, comme c'est le cas des hommes et de
tout autre étre de ce genre qui pourrait exister, ou qui
serait méme plus honorable que lui.

s Donc, il est manifeste que la raison d'dme sera une,
de la méme maniere qu'elle I'est pour la figure. En ef-



351

351

12 | Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur I'ame, Li. 11, le. 5

Tpiywvov €ott kal Ta Epeiic, oVt évtavba yoyn mapd
tag eipnuévoc. ['évorto o' av xal €ml TV oynuaTOV
AOY0G KOVOG, OC EQOPUOCEL LEV TGV, 1010¢ &' 0VOEVOC
gotan oynpotog. Opoing 6¢ kol €mi taig eipnuévoug
Yoyaic. Ao yeholov {nreilv TOV Kowvov Adyov kol &mi
TOVT®V Kol €Q' €Tép@V, OG 0VOEVOC £aTal TAV OGVIWOV
id10¢ Adyog, o0dE katd TO oikelov kol dropov &ldoc,
apévtag Tov to10dTov. ¢ [apamincing &' £xel 1@ mepi
TOV oYNUITOV Kol TO Kotd yoynv: ael yap &v 1d
épeliic vmbpyel dvvauel 10 TPOTEPOV €Ml TE TMV
CYNUATOV Kol €l TdY Euydymv, 0lov &V TETPayOV
uev Tpiyovov, &v aicnTtikd o0& 1o Opemtikdv.

preeter triangulum et qua consequenter sunt; neque hic
anima preeter praedictas est. Fiet autem utique et in figuris
ratio communis, qua convenit quidem omnibus, propria
autem nullius erit figurae. Similiter autem et in dictis ani-
mabus. Unde ridiculum est quarere communem rationem
et in his et in alteris, qua nullius erit eorum qua sunt pro-
pria ratio, neque secundum propriam et individuam spe-
ciem, dimittentes hujusmodi. ¢ Similiter autem se habent
el quod de figuris est et que secundum animam sunt:
semper enim in eo quod est consequenter, est potentia
quod prius est in figuris et in animatis, ut in tetragono
quidem trigonum est, in sensitivo autem vegetativum.

Commentaria Sancti Thoma Aquinatis (circa 1266)

Svnoesis. — 1. Argumentum et divisio textus. — Sunt quinque partes seu
potentize animae. — 2. Sed hoc numerus repugnat ad duo: a) ad tres ani-
mas; b) et ad quatuor potentias quas superius posuit. — 3. Quoad primum,
dicendum quod necesse est accipi diversitatem potentiarum secundum di-
versas operationes anima quas inveniuntur apud viventes. — 4. Viventia
autem habent duplex esse, materiale scilicet et immateriale. — 5. Et diffe-
runt utrumque esse secundum amplitudinem eorum. — 6. Inveniuntur ad-
huc duo gradus apud hoc esse immateriale, scilicet esse intelligibile et esse
sensibile. — 7. Unde quidem secundum hoc triplex esse distinguitur com-
muniter triplex anima: scilicet vegetabilis, sensibilis et rationalis. — 8. Quia
ex unaquaque autem forma sequitur aliqua inclinatio et ex inclinatione
operatio, oportet esse quinque genera potentiarum animae. — 9. Quia ta-
men appetitivus non constituit aliquem diversum gradum in viventibus,
non sunt nisi quatuor gradus viventium. — 10. Duo primi gradus vitae sunt
plantze qua tantum habent vegetativum; et animalia, quae addunt sensiti-
vum et appetitivum. — 11. Demonstratur duplici ratione quod inest appeti-
tus in omnibus animalibus: a) ex delectatione et dolore quae consequuntur
apprehensionem sensus. — 12. b) ex sensu alimenti quod est tactus. — 13.
Et sensus alimenti denotat quoddam appetitum. — 14. Posterius dicitur de
habitudo phantasiee ad appetitum. — 15. Duo ultimi gradus vitae sunt ani-

malia superiora quae habent motum localem; et homines, qua habent in-
tellectivum. — 16. Et non sunt alize entia mortalia cum intellectu, quia non
diversificatur intellectus ex parte corporis. — 17. Ad adplicandam definitio-
nem animae ad potentias ejus, bene sciendum est qualis erat opinio Plato-
nis de universalis. — 18. Unde non est anima separata ab ejus potentiis. —
19. Definitio communis anima non est preetermittenda, sed adplicanda
singulis animabus. — 20. In animis sicut in figuris, quod est prius, est in po-
tentia in eo quod est consequenter.
TABULA SYNOPTICA.
1. De partibus sive potentiis ejus.
De potentiis animae in communi.
De ipsa distinctione potentiarum animae.
Distinctio earum potentiarum.
De earum enumeratione.
1. Sunt quinque genera potentiarum.
2. Objectiones.
3. Non sunt tria secundum numerum animarum.
Diversitas potentiarum sequitur operationes viventium.
4. Et habent viventia duplex esse.
Distinctio inter esse materiale et immateriale.

fet, d'un coté, il n'existe pas de figure en dehors du tri-
angle et de celles qui y font suite ; et de l'autre, il
n'existe pas d'dme en dehors de celles mentionnées.
Mais dans un cas comme dans l'autre, on pourrait pen-
ser que la raison commune, celle de figure par
exemple, convient certes a toutes les figures, sans étre
propre a aucune de ces figures. Et il en serait de méme
pour les ames mentionnées. Et donc, il serait ridicule
de rechercher une raison commune pour les unes
comme pour les autres, qui ne formerait ni la raison

propre, ni I'espece propre et individuelle d'aucunes de
celles qui existent, comme si on devait abandonner
cette définition. ¢ Aussi, les figures et les ames se rap-
portent de la méme maniére les unes aux autres. Car
dans les figures comme dans les ames, ce qui est pre-
mier se trouve toujours en puissance dans ce qui vient
aprés. C'est ainsi que le triangle se trouve clairement
dans le quadrilatére, et que I'ame végétative est dans
I'dme sensitive.

Commentaires de saint Thomas d'Aquin (vers 1266)

Puan. — 1. Organisation et division du texte. — On compte cing parties ou
puissances de I'ame. — 2. Cependant, ce nombre s'oppose a deux autres :
a) aux trois ames ; b) et aux quatre puissances recensées plus haut. — 3.
Sur le premier point, on doit dire qu'il est nécessaire de poser |'existence
de diverses puissances dans I'ame en référence a ses diverses opérations
qu'on trouve chez les étres vivants. — 4. Or, les étres vivants présentent une
double existence, a savoir I'une matérielle et I'autre immatérielle. — 5. Et
chacune de ces deux existences difféerent par leur amplitude. — 6. On ob-
serve encore deux degrés chez cet étre immatériel, a savoir I'étre intelli-
gible et I'étre sensible d'une chose. — 7. Donc, c'est évidemment en fonc-
tion de cette triple forme d'existence qu'on distingue communément trois
especes d'ames, que sont I'dme végétative, I'dme sensible et |'dme ration-
nelle. — 8. Et puisque toute forme est suivie d'une certaine inclination et
que toute inclination est suivie d'une opération, on doit compter cing
genres de puissances dans |'dme. — 9. Mais comme [|'appétit ne constitue
pas un degré de vie différent chez les étres vivants, on ne doit compter que
quatre degrés de vie. — 10. Les deux premiers degrés de vie sont les
plantes, qui n'ont que la puissance végétative ; puis les animaux, qui y ad-
joignent les puissances sensitive et appétitive. — 11. On démontre par deux
raisonnements que I'appétit se trouve chez tous les animaux : a) a partir
de la délectation et de la douleur qui font suite a I'appréhension du sens. —
12. b) a partir du sens de la nourriture qu'est le toucher. — 13. Or, le sens
de la nourriture suppose un certain appétit. — 14. Nous étudierons plus

loin le rapport de I'imagination a I'appétit. — 15. Les deux derniers degrés
de vie sont les animaux supérieurs, qui ont le mouvement local ; puis les
hommes, qui y adjoignent la puissance intellectuelle. — 16. Et il n'existe pas
d'autre étre mortel doué d'intelligence, puisque l'intelligence ne se dis-
tingue pas du coté du corps. — 17. Pour appliquer la définition de I'ame a
ses puissances, il faut bien connaitre I'opinion de Platon sur les universels.
—18. Dong, il n'y a pas d'ame indépendamment de ses puissances. — 19. Il
ne faut pas abandonner la définition de I'ame, mais |'appliquer a chaque
ame particuliére. — 20. Dans les dmes comme dans les figures, ce qui est
premier est en puissance a ce qui vient apres.
TABLE SYNOPTIQUE
1. De ses parties ou puissances
J Des puissances de I'dme en général
I Distinction méme des puissances de I'dme
" Distinction de ces puissances
g Leur énumération
.[ 1. Cinq genres de puissances
2. Objections
3.1l n'y en a pas trois comme le nombre d'ames
La diversité des puissances suit les opérations des vivants
4. Et les étres vivants ont une double existence
Distinction d'un étre matériel et immatériel
.r De cette distinction




Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur I'ame, Li. Il, le. 5 | 13

De distinctione eorum. 13. Conclusio.
5. De amplitudine eorum. 14. Inter phantasiam et appetitum.
6. Distinctio inter esse intelligibile et sensibile. 15. Duo ultimi gradus entium viventium.
7. Distinctio trium animarum. Duo ultimi gradus potentiarum.
8. Distinctio formarum et appetituum earum. 16. De distinctione intellectus.
9. Non sunt quatuor sicut supra dictum est. 17. Adplicatio rationis communis animae ad eas partes.
10. De earum consecutione. Opinio Platonis de universalis.
Duo primi gradus entium viventium. 18. De unione anima et partibus ejus.
Inter sensum et appetitum. 19. Convenientia rationis anima ad omnes animas.
11. Prima ratio. 20. Potentia anima ad consequentem.
12. Secunda ratio. Lect. VI. Quid determinandum et quo ordine.
De sensu alimenti, quod est tactus. Lect. VII. De singulis earum.

ostquam Aristoteles definivit animam in communi, nunc accedit

3Ee2ct ad determinandum de partibus ejus.
vil. Non autem habet aliter anima partes, nisi, secundum quod ejus potentize partes ejus dicuntur,
** Lect. . . . . . .
seq. prout alicujus potentis multa, partes dici possunt potestates ad singulas.
Unde determinare de partibus ejus est determinare de singulis potentiis ejus.
Dividitur autem hasc pars in duas:
in prima determinat de potentiis animae in communi, distinguendo eas abinvicem;
in secunda determinat de singulis earum, ibi, Quare primum de alimento et generatione* etc.
Prima autem pars dividitur in duas:
in prima distinguit potentias animae abinvicem;
in secunda ostendit quid de potentiis animae, et quomodo, et quo ordine determinandum sit, ibi,
Quare et secundum unumquodque quaerendum,** etc.
Circa primum duo facit:
primo distinguit potentias anima abinvicem;
secundo ostendit quomodo ratio communis animae se habet ad partes preedictas, ibi, Manifestum
L 5. De leur amplitude L 14. entre I'imagination et I'appétit
6. Distinction d'un étre intelligible et sensible 15. Deux derniers degrés des étres vivants
l: 7. Distinction de trois dmes .[ Deux derniers degrés de puissances
8. Distinction de leurs formes et appétits 16. Distinction de I'intelligence
L. 9.1l n'y en a pas quatre, comme recensé plus haut 17. Application de la notion commune de I'dme a ces puissances
10. Leur consécution Opinion platonicienne sur les universaux
Deux premiers degrés des étres vivants 18. Union de I'ame et de ses parties
o Entre le sens et I'appétit 19. Convenance de la raison d'ame a toutes les ames
.[ 11. Premiére raison 20. Puissance d'une dme au degré suivant
12. Seconde raison L Leg. 6. Ce qu'il faut en définir et dans quel ordre
.[ Du sens de la nourriture qu'est le toucher L Leg. 7. Chacune d'elles en particulier
13. Conclusion
- A prés avoir défini I'ame de maniére générale, Aristote en vient ici
5

* Lec. Vil a traiter de ses parties.
SULSG Or, sil'ame présente des parties, ce n'est qu'en tant que ses puissances sont qualifiées de « par-
ties ». Car lorsqu'une chose a de nombreuses puissances, il est possible de parler de « par-
|- ties » pour désigner chacune de ses puissances.
Donc, traiter de ses parties, revient a traiter de chacune de ses puissances.
Et il organise ce traité en deux parties :
.[ dans la premiére, il considére les puissances de I'ame en général, en les distinguant entre elles ;
dans la seconde, il s'occupe de chacune d'elles, a cet endroit « Donc, il convient de commencer
par parler de la nutrition et de la génération™® etc ».
Sa premiére partie comprend deux sous-parties :
.[ dans la premiére, il distingue les puissances de |I'ame les unes des autres ;
dans la seconde, il montre ce qu'il faut examiner dans ces puissances de I'dame, et de quelle ma-
niere et dans quel ordre on doit le faire, en disant « C'est pourquoi il faut chercher pour cha-
cun** etc ».
Dans sa premiére sous-partie, il fait deux considérations :
.[ en premier, il distingue les puissances de I'ame entre elles ;
en second, il montre comment la notion commune de |I'ame se rapporte aux parties recensées, en



14 | Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur I'ame, Li. I, le. 5

*%% Num

o igitur est quoniam eodem™*** etc.
==+ Circa primum duo facit:
e primo enumerat potentias animae;
secundo ostendit quomodo seinvicem consequantur, ibi, Inest autem plantis,**** etc.

353  Dicit ergo primo, quod
* Lect. I,

n. 11, 16. de potentiis animae, quae supra® nominatae sunt,
o quibusdam insunt omnes, sicut hominibus,

inia.

lect. IV, n. quibusdam quadam harum, sicut aliis animalibus:

“ quibusdam una tantum, sicut plantis.

Et  quia superius** non nominaverat eas potentias, sed partes animae;
ideo
manifestat, quod per potentias idem intelligit, quod supra per partes.
Quarum quidem sunt quinque genera; scilicet vegetativum, sensitivum, appetitivum, motivum
secundum locum, intellectivum.
2- Oportet autem heaec duo videre.

ﬁ:d. Primo quidem quare ponuntur hic quinque genera potentiarum animae; praecipue cum consuetum
sit dici triplicem esse animam, vegetabilem, sensibilem et rationalem.
Secundo considerare oportet quare hic ponit quinque cum superius® posuerit tantum quatuor.
3- Sciendum autem circa primum, quod
355 cum omnis potentia dicatur ad actum proprium, potentia operativa dicitur ad actum qui est
operatio.

Potentize autem animae sunt operativee, talis enim est potentia formae;

unde necesse est secundum diversas operationes animae, accipi diversitatem potentiarum.
***1N7um' disant « Donc, il est manifeste que la raison d'dme sera une,*** etc ».
N:;f*lo Sur sa premiére considération, il établit deux choses :

.[ en premier, il énumeére les puissances de I'ame ;

en second, il montre comment elles se suivent les unes les autres, a cet endroit « Ainsi, il n'y a
chez les plantes**** etc ».

353 Ainsi, il commence par relever que :

el les puissances de I'ame qui ont été recensées ci-dessus*,
lb/dCfet .I: se trouvent toutes chez certains étres vivants, comme chez les hommes ;
lec. IV, n. alors qu'il n'y en a que certaines qui se trouvent chez d'autres étres vivants, comme c'est le cas
’ l- pour les autres animaux ;
enfin, on n'en trouve méme qu'une seule chez d'autres étres encore, comme chez les plantes.
= Or, iln'apas parlé plus haut** de puissances, mais de parties de |'ame.
. Donc,
-.r il manifeste ici que par « puissances » on doit entendre la méme chose que ce qu'on enten-

l- dait plus haut par « parties ».
Et de toute évidence, on en dénombre cing genres, que sont les puissances végétative, sensi-
tive, appétitive, celle du mouvement local, et les puissances intellectuelles.
2- Cependant, on doit inspecter les deux points suivants :
f?;d' en premier, bien s(r, pourquoi retient-on ici cing genres de puissances de I'dme, d'autant plus qu'on
a coutume de dire qu'il existe trois ames, celle végétative, elle sensible et celle rationnelle ;
en second, il faut encore considérer pourquoi il admet cing genres de puissances ici, alors qu'il
n'en avait recensé que quatre plus haut*.
3- Pour répondre a la premiére interrogation, il faut savoir que :
S puisqu'on parle toujours d'une puissance en rapport a l'acte qui lui est propre, I'acte auquel
se réfere la puissance opérative doit étre une opération.
= Or, les puissances de I'dme sont opératives, puisque tel est le cas de toute puissance formelle.
=L Donc, il est nécessaire de poser |'existence de diverses puissances dans I'ame en référence a ses di-
verses opérations.




Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur I'ame, Li. Il, le. 5 | 15

Operatio autem animae, est operatio rei viventis.

Cum igitur unicuique rei competat propria operatio, secundum quod habet esse, eo quod unum-
quodque operatur inquantum est ens: oportet operationes anima considerare, secundum
quod invenitur in viventibus.

4- Hujusmodi autem viventia inferiora, quorum actus est anima, de qua nunc agitur, habent duplex
356 esse.
Unum quidem materiale, in quo conveniunt cum aliis rebus materialibus.
Aliud autem immateriale, in quo communicant cum substantiis superioribus aliqualiter.
5- Est autem

357 differentia inter utrumque esse: quia
secundum esse materiale, quod est per materiam contractum, unaquaeque res est hoc
solum quod est, sicut hic lapis, non est aliud quam hic lapis:
secundum vero esse immateriale, quod est amplum, et guodammodo infinitum, inquantum non est
per materiam terminatum, res non solum est id quod est, sed etiam est quodammodo alia.
Unde in substantiis superioribus immaterialibus sunt guodammodo omnia, sicut in universali-
bus causis.
6- Hujusmodi autem immateriale esse, habet duos gradus in istis inferioribus. Nam
358 quoddam est penitus immateriale, scilicet esse intelligibile.
In intellectu enim res habent esse,
et sine materia, et sine conditionibus materialibus individuantibus, et etiam absque organo
corporali.
Esse autem sensibile est medium inter utrumque. Nam
in sensu res habet esse sine materia,
non tamen absque conditionibus materialibus individuantibus, neque absque organo corporali.
Est enim sensus particularium,
t Or, |'opération de I'ame demeure |'opération d'un étre vivant.
Donc, puisque c'est en référence a I'étre d'une chose qu'une opération propre lui convient, du fait
qgue chacune opére en tant qu'elle existe, c'est en tant qu'elles se trouvent chez les étres vi-
vants qu'il faut examiner les opérations de I'ame.
4- Et ces étres vivants inférieurs, qui ont I'ame pour acte, et dont on s'occupe présentement, pré-
356 sentent une double existence :
.[ I'une a I'évidence matérielle, par laquelle ils conviennent avec les autres choses matérielles ;
et I'autre immatérielle, par laquelle ils communiquent d'une certaine maniére avec les substances
supérieures.
5- Néanmoins,
357 I il existe une différence entre chacune de ces existences. Car,
g par son existence matérielle qu'elle contracte par la matiere, une chose se limite a n'étre
gue ce qu'elle est, a la maniere dont telle pierre n'est pas autre chose que cette pierre.
= Alors que par son existence immatérielle, qui s'avere ample et d'une certaine maniere infinie,
en tant qu'elle ne se trouve pas limitée par la matiére, une chose n'est pas seulement ce
gu'elle est, mais est aussi d'une certaine maniére les autres choses.
L Donc,toutes les choses se trouvent d'une certaine maniere dans les substances immatérielles
supérieures, comme en leurs causes universelles.
= 6- Or, cette existence immatérielle présente deux degrés chez ces étres inférieurs. Car,
358 g I'une s'avére entiérement immatérielle, et c'est I'étre intelligible. En effet,
.[ dans l'intelligence, les choses ont une existence ;
et elles I'ont sans leur matiere, sans leurs conditions matérielles d'individuation, et méme
sans organe corporel.
= Alors que |'étre sensible demeure intermédiaire entre les deux. Car,
dans le sens, les choses ont une existence sans leur matiere ;
mais non sans leurs conditions matérielles d'individuation, ni sans organe corporel. En effet,




16 | Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur I'ame, Li. Il, le. 5

* Lect.

intellectus vero universalium.

X”;Z-l Et quantum ad hoc duplex esse, dicit Philosophus in Tertio hujus®, quod anima est quodammo-
do omnia.
7- Operationes igitur,
359 guze competunt viventi secundum esse materiale, sunt operationes qua attribuuntur
anima vegetabili:
guee tamen licet ad id ordinentur, ad quod etiam ordinantur actiones in rebus inanimatis,
scilicet ad consequendum esse et conservandum,
tamen in viventibus hoc fit per altiorem et nobiliorem modum.
Corpora enim inanimata generantur et conservantur in esse a principio motivo extrinseco;
animata vero generantur a principio intrinseco, quod est in semine, conservantur vero a
principio nutritivo intrinseco. Hoc enim videtur esse viventium proprium, quod operen-
tur tamquam ex seipsis mota.
Operationes autem,
guee attribuuntur rebus viventibus secundum esse penitus immateriale, pertinent ad par-
tem animae intellectivam;
guee vero attribuuntur eis secundum esse medium, pertinent ad partem animae sensitivam.
Et secundum hoc triplex esse distinguitur communiter triplex anima: scilicet vegetabilis, sensibi-
lis et rationalis.
8- Sed
360

quia omne esse est secundum aliquam formam, oportet quod
esse sensibile sit secundum formam sensibilem,
et esse intelligibile secundum formam intelligibilem.
Ex unagquaque autem forma sequitur aliqua inclinatio, et ex inclinatione operatio; sicut

e | .[ le sens se rapporte a des objets particuliers ;

24 et l'intelligence a des objets universels.

LEt donc, relativement a cette double existence, le Philosophe affirmera dans son Troisiéme
livre* que I'ame est d'une certaine maniére toutes choses .

_ 7- Donc,
359 r

- les opérations qui se rapportent a |'étre vivant selon son existence matérielle, sont les
opérations qui s'attribuent a son ame végétative :
il est vrai gqu'elles s'ordonnent a ce a quoi s'ordonnent aussi les actions des étres inani-
més, a savoir a la perfection de leur étre et a sa conservation ;
mais chez les étres vivants, cela s'accomplit sous un mode plus élevé et plus noble. En effet,
les corps inanimés sont engendrés et conservés dans |'existence par un principe mo-
teur extrinseque ;
tandis que les étres animés sont engendrés par un principe intrinseque qui se trouve dans la
semence ; et ils sont conservés par un principe nutritif intrinséque. Car il semble que ce
soit la le caractére propre des étres vivants, que d'opérer comme mus par eux-mémes.
= Alors que les opérations
qu'on attribue aux étres vivants selon leur existence pleinement immatérielle, appar-
tiennent a la partie intellective de I'ame ;
et celles qu'on leur attribue selon une existence intermédiaire, appartiennent a la partie
sensitive de leur ame.
_ Et donc, c'est en fonction de cette triple forme d'existence qu'on distingue communément trois
espéces d'ames, que sont I'ame végétative, I'ame sensible et I'ame rationnelle.
8- Cependant,
puisque tout étre existe en vertu d'une certaine forme, il faut que :
.[ I'étre sensible existe en vertu d'une forme sensible ;
et que I'étre intelligible existe en vertu d'une forme intelligible.
I- Or, il découle de toute forme une certaine inclination, et de toute inclination une opération. Ainsi,

360



Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur I'ame, Li. Il, le. 5 | 17

ex forma naturali ignis, sequitur inclinatio ad locum qui est sursum, secundum quam ignis di-
citur levis;
et ex hac inclinatione sequitur operatio, scilicet motus qui est sursum.
Ad formam igitur
tam sensibilem quam intelligibilem sequitur inclinatio quaedam quae dicitur appetitus sensi-
bilis vel intellectualis;
sicut inclinatio consequens formam naturalem, dicitur appetitus naturalis.
Ex appetitu autem sequitur operatio, quae est motus localis.
Haec igitur est ratio, quare oportet esse quinque genera potentiarum animae, quod primo quaerebatur.
9- Circa secundum sciendum est, quod

*?fim, supra® Aristoteles intendens ostendere quod anima est principium vivendi in omnibus viven-
n.9-16. tibus, distinxit ipsum vivere
e secundum gradus viventium,

16 et non secundum operationes vitae secundum quas distinguuntur haec genera potentiarum.

Appetitivum autem non constituit aliguem diversum gradum in viventibus; quia omnia qua ha-
bent sensum, habent appetitum;
et sic remanent tantum quatuor gradus viventium, ut supra** ostensum est.
10- Deinde cum dicit: Inest autem plantis etc., ostendit, quomodo pradictee potentize consequuntur
?fj . Se invicem: manifestans quod supra* dixerat, quod potentiarum
n.o; quibusdam insunt omnes,
-l quibusdam quaedam,
quibusdam una sola.
363  Ubi considerandum est, quod
ad hoc quod universum sit perfectum, nullus gradus perfectionis in rebus intermittitur,
sed

la forme naturelle du feu est suivie d'une inclination vers le lieu supérieur, en raison de la-
guelle le feu est qualifié de léger ;
et cette inclination est suivie d'une opération, celle de se mouvoir vers le haut.
= : Donc,
il suit de la forme sensible comme de celle intelligible une certaine inclination qu'on nomme
« appétit sensible » ou « intellectuel ».
Et de méme, |'inclination consécutive a la forme naturelle est qualifiée d'« appétit naturel ».
= Or, |'opération consécutive a I'appétit, c'est « le mouvement local ».
L Donc, c'est pour cette raison qu'on doit nécessairement compter cinq genres de puissances dans
I'ame, ce qui constituait I'objet de sa premiere interrogation.
9- Concernant sa seconde interrogation, il faut savoir que :
*3ng]..lll,-r Aristote cherchant a démontrer plus haut® que I'ame forme le principe de vie de tous les
*:-Li-:f”, étres vivants, il a distingué la vie elle-méme
n.11,16 .[ en fonction des degrés des étres vivants ;
et non en fonction des opérations vitales qui permettent de distinguer ces genres de puissances.
= Or, |'appétit ne constitue pas un degré de vie différent chez les étres vivants, puisque tous ceux
qui sont doués de sensation, possedent un appétit.
_ Et donc, on ne doit compter que quatre degrés de vie, comme on I'a montré plus haut**.
10- Quand il dit ensuite « Ainsi, il n'y a chez les plantes etc », il examine comment ces puissances se
*?T.(:;Z.IV, suivent les unes les autres, en manifestant ce qu'il a déja précisé plus haut*, a savoir que :
e chez certains étres, on retrouve toutes ces puissances ;
alors que chez d'autres, il n'y en a que quelques-unes ;
enfin, d'autres encore n'en ont qu'une seule.
363 |l faut ici considérer que :
.I: pour la perfection de l'univers, aucun degré de perfection ne doit étre absent de la réalité ;
mais




18 | Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur I'ame, Li. I, le. 5

;Ef’l'”‘,"n'( paulatim natura de imperfectis ad perfecta procedit.
ﬁésvm Propter quod etiam Aristoteles, in VIII Metaphysicae*, assimilat species rerum numeris, qui
lect. Il). paulatim in augmentum proficiunt.
Unde in viventibus
guaedam habent unum tantum praedictorum, scilicet plantze,
in quibus est solum vegetativum,
quod necesse est in omnibus viventibus materialibus esse, quia huic potentize attribuuntur
operationes pertinentes ad esse materiale.
Aliis autem, scilicet animalibus,
inest vegetativum et sensitivum.
Si autem est ibi sensitivum, oportet quod adsit tertium, scilicet appetitivum.
Quod quidem dividitur in tria: scilicet
desiderium, quod est secundum vim concupiscibilem;
et iram, quae est secundum vim irascibilem: qui duo appetitus pertinent ad partem sensi-
tivam: sequuntur enim apprehensionem sensus.
Tertium autem est voluntas, quod est appetitus intellectivus, consequens scilicet appre-
hensionem intellectus.
11- Quod autem appetitivum insit omnibus animalibus, probat duplici ratione. Quarum prima est,
364
quod
omnia animalia habent ad minus unum sensum, scilicet tactum;
quibus autem inest sensus, inest leetitia et tristitia, delectatio et dolor.
Leetitia enim et tristitia magis videntur sequi apprehensionem interiorem.
Sed delectatio et dolor consequuntur apprehensionem sensus, et pracipue sensus tactus.
Et si est |aetitia et tristitia, necesse est quod sit aliquid triste et dulce, idest delectabile et dolorosum;
ZhL;:;_\ﬂ,',’ I -r la nature procede peu a peu du degré le plus imparfait a celui le plus parfait.
;ﬂi L Et donc, c'est pour cela que dans son Traité de métaphysique (VIII*), Aristote assimile également
Vil leg. les especes des choses aux nombres, qui progressent eux aussi en augmentant peu a peu.
" Donc, parmi les étres vivants,
certains ne possedent qu'une seule des puissances énumérées, et ce sont les plantes :
.[ elles n'ont que la puissance végétative.
Et cette puissance se trouve nécessairement chez tous les étres vivants matériels, puisqu'on
attribue a cette puissance toutes les opérations regardant |'existence matérielle.
Alors que d'autres étres vivants, que sont les animaux,
possedent la puissance végétative et celle sensitive.
Or,puisqu'il s'y trouve la puissance sensitive, il doit s'y trouver aussi une troisieme puis-
sance, celle appétitive.
Et cette derniére se divise évidemment en trois degrés, a savoir :
.I: le désir qui vient de la puissance du concupiscible ;
puis la colére, qui vient de la puissance de l'irascible : et ces deux premiers degrés de I'appé-
l- tit appartiennent a la partie sensible de I'ame, puisqu'ils suivent I'appréhension du sens.
Enfin, la volonté en est le troisieme degré, qui forme I'appétit rationnel consécutif a I'ap-
préhension de l'intelligence.
11- Et il avance deux raisonnements pour prouver qu'il existe un appétit en tout animal, dont voici
364 e premier :
I tous les animaux possédent au moins un sens, celui du toucher.

= Or, tout étre doué du sens, doit aussi avoir « /a joie et la tristesse », ainsi que la délectation et |a
douleur. En effet,
.[ la joie et la tristesse paraissent davantage découler d'une appréhension intérieure ;
alors que la délectation et la douleur sont consécutives a une appréhension du sens, et surtout
du sens du toucher.
oL Et donc, s'il s'y trouve de la joie et de la tristesse, c'est qu'il y a nécessairement quelque chose




Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur I'ame, Li. Il, le. 5 | 19

oportet enim, omne quod sentitur secundum tactum, esse, vel conveniens, et sic est delectabile:
vel nocivum, et sic est dolorosum.
Quibuscumque autem inest aliquid delectabile et triste, his inest et concupiscentia, qua est appe-
titus delectabilis;
ergo de primo ad ultimum omnibus animalibus, quibus inest sensus tactus, inest appetitus.
12- Secundam rationem ad idem ostendendum ponit ibi, Adhuc autem etc., quee talis est.
*ffjm, Omnia animalia habent sensum, quo cognoscunt suum alimentum; scilicet sensum tactus,
n.13-14. qui est sensus alimenti.
Et guia necessarium est omnibus animalibus uti alimento, ut dictum est*;
ideo necessarium est, quod habeant sensum tactus quo percipiant alimentum sibi conveniens.
Quod autem tactus sit sensus alimenti, manifestum est:
sicuti enim corpora viventia constant ex calidis, et humidis, et frigidis, et siccis, ita ex his nutriuntur:
tactus autem est sensus discretivus horum.
Sed aliis sensibilibus, idest aliis sensibilibus non nutriuntur viventia nisi secundum accidens, in-
guantum videlicet conjunguntur tangibilibus.
Sonus enim et odor et color nihil conferunt in alimentum inquantum hujusmodi, sed solum
inquantum contingit colorata et odorata et sonantia esse calida vel frigida, humida vel sicca:
humor autem, idest sapor, est quoddam de numero tangibilium qualitatum, sicut et gustus est
guidam tactus.
Sic igitur patet, quod omnia animalia habent sensum alimenti.
13- Quibuscumque autem inest sensus alimenti, his inest esuries et sitis:
guorum utrumque est concupiscentia alimenti:
esuries quidem est concupiscentia calidi et sicci, quod habet rationem cibi:

366

« de triste et de doux », c'est-a-dire de délectable et de douloureux. En effet,
.[ tout ce que le toucher sent doit étre convenable, et donc délectable ;
ou nuisible, et donc douloureux.
= Or, ceux en lesquels se trouve quelque chose de délectable et de triste, doivent aussi étre doués
de concupiscence, qui correspond a I'appétit délectable.
L Donc, |'appétit se trouve chez tous les animaux du premier jusqu'au dernier, puisque le sens du
toucher s'y trouve aussi.
12- 1l nous livre son second raisonnement permettant de démontrer la méme conclusion a cet en-
365 . . . . .
<lec. i, droit « Mais ils possédent aussi le sens etc ». Le voici :
n.13-14 tous les animaux possedent un sens leur permettant de percevoir leur nourriture, et ce sens
est celui du toucher qui est le sens de la nourriture.
= Or, tous les animaux doivent nécessairement user d'aliment, comme on I'a vu®.
- Donc,il est nécessaire qu'ils aient le sens du toucher afin de percevoir la nourriture qui leur
convient. Et il manifeste comme suit le fait que le toucher s'avere le sens de la nourriture. Car,
puisque les corps des étres vivants sont constitués d'éléments chauds, humides, froids et
secs, c'est aussi de ce genre d'objets qu'ils doivent se nourrir.
Or, letoucher est le sens qui discerne de tels objets.
= « Mais par les autres sensibles », c'est-a-dire par le moyen des autres sens, les étres vivants ne se
nourrissent que de maniére accidentelle, en tant qu'ils s'unissent aux choses tangibles. En effet,
le son, I'odeur et la couleur n'apportent rien a la nourriture en tant que telle, mais seule-
ment en tant qu'il arrive que ce qui est coloré, odorant et sonore soit également chaud ou
froid, humide ou sec.
Quant a I'humeur, c'est-a-dire la saveur, elle appartient au nombre des qualités tangibles, a la
maniere dont le golt aussi forme une espéce de toucher.
- Donc, il en ressort que tous les animaux ont ce sens de la nourriture.
= 13- Or, ceux qui possedent le sens de la nourriture, éprouvent encore la faim et la soif.
366 { Chacun de ces deux états est une concupiscence de la nourriture :
.r la faim correspond bien sdr a la concupiscence du chaud et du sec, qui ont raison de nourriture ;




20 | Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur I'ame, Li. 11, le. 5

sitis autem frigidi et humidi, quod habet rationem potus.
Sapor autem est quoddam horum delectamentum: sapor enim delectabilis indicat convenien-
tem proportionem calidi et frigidi, humidi et sicci in alimento.
Unde magis pertinet ad delectationem alimenti, quam ad necessitatem.
Sic igitur ubicumque est sensus tactus, est etiam appetitus.
14- Quomodo autem phantasia se habet ad appetitivum et sensitivum, posterius* dicetur.

367 . .
“ip.,  15- Quibusdam autem animalibus,

lect. V. supra haec tria, scilicet vegetativum, sensitivum et appetitivum, inest etiam motivum secundum locum.
368 Aliis vero supra haec quatuor inest etiam intellectivum et intellectus ipse, scilicet

hominibus, et si aliquod aliud genus rerum est simile hominibus, aut etiam honorabilius hominibus.
Invenitur autem aliquid honorabilius hominibus, quibus inest intellectus;
est enim in substantiis separatis, et in corporibus czelestibus, si tamen sunt animata:
licet in viventibus mortalibus non est aliquod genus viventium habentium intellectivum, nisi
in specie humana.
16- Cum enim intellectus non habeat organum corporale, non possunt diversificari ha-

369 bentia intellectum secundum diversam complexionem organorum,
sicut diversificantur species sensitivorum secundum diversas complexiones, quibus diver-
simode se habent ad operationes sensus.
o 17- Deinde cum dicit: Manifestum igitur est etc., ostendit qualiter se habet praedicta definitio ani-

mae ad partes enumeratas. Et ad hujus intellectum, sciendum est, quod
Plato posuit universalia esse separata secundum esse;
tamen in illis, quae se habent consequenter, non posuit unam ideam communem, sicut in numeris

L et Ia soif I'est du froid et de I'humide, qui ont raison de boisson.
= Alors que la saveur est une certaine délectation qui leur est attachée, puisque la saveur délec-
table indique une proportion convenable du chaud et du froid, et de I'humide et du sec
dans la nourriture.
_ Donc, elle regarde davantage la délectation de la nourriture que sa nécessité.
L Et donc, 'appétit se trouve partout ou se trouve aussi le sens du toucher.
14- Et nous verrons plus loin* comment I'imagination se rapporte a I'appétit et a la sensation.
?fv?,”, 15- Toutefois,
leg. V .r au-dessus de ces trois puissances végétative, sensitive et appétitive, certains animaux ont aussi
368 |- le mouvement local.
Enfin, d'autres possedent encore au-dessus de ces quatre puissances, la puissance intellectuelle
renfermant l'intelligence elle-méme :
.r ce sont les hommes et tout autre genre d'étres semblables aux hommes, ou méme plus ho-
l- norables que les hommes, qui pourraient exister.
Et il est vrai qu'on repére certains étres plus honorables que les hommes, également doués
d'intelligence. Car,
I'intelligence se trouve chez les substances séparées et dans les corps célestes, a supposé
gu'ils soient animés.
Par contre, parmi les étres vivants mortels il n'existe pas d'autre genre d'étres vivants doués
d'intelligence, hormis I'espéce humaine.
16- Puisqu'en effet l'intelligence n'a pas d'organe corporel, les étres doués d'intelligence
ne peuvent se diversifier en fonction d'une complexion différente de leurs organes ;
a la maniére dont les espéces des sens se distinguent en raison de complexions différentes, au
moyen desquelles elles se rapportent de maniére différente aux opérations de ces sens.
17- Quand il dit ensuite « Donc, il est manifeste que etc », il examine la maniére dont la définition
370 donnée de I'ame s'applique aux parties énumérées. Et pour le comprendre, il faut savoir que :
Platon posa I'existence d'universels séparément de tout sujet.
Mais il n'admettait pas I'existence d'une méme idée commune pour les étres qui appartiennent a
une méme suite, comme c'est le cas des nombres et des figures. En effet,

369



371

372

371

372

Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur I'ame, Li. 11, le. 5 | 21

et figuris:

non enim posuit unam ideam numeri praeter omnes numeros, sicut posuit unam ideam ho-

minis praeter omnes homines, eo quod
numerorum species naturali ordine consequenter se habent.

Et sic prima earum, scilicet dualitas, est causa omnium consequentium.

Unde non oportet ponere aliguam ideam communem numeris, ad causandum speciem nu-
merorum.

Et similis ratio est de figuris. Nam ejus species consequenter se habent, sicut et species numerorum:
trigonum enim est ante tetragonum,

et tetragonum ante pentagonum.

18- Dicit ergo manifestum esse, quod eodem modo una est ratio animae, sicut una est ratio figuree.
Sicuti enim inter figuras non est aliqua figura quae sit praeter triangulum et alias species con-
sequentes, utpote quae sit communis omnium figurarum,

ita nec in proposito est aliqua anima, quasi separata existens praeter omnes praedictas partes.

19- Sed
guamvis non sit una figura separata in esse preeter omnes figuras, etiam secundum Platoni-
cos, qui ponunt species communes separatas; tamen invenitur una ratio communis, quae
convenit omnibus figuris, et non est propria alicujus earum;

ita est et in animalibus.
Et ideo
ridiculum est, quod homo quaerat unam rationem communem, tam in animalibus, quam in
aliis rebus, queae non conveniat alicui animarum quae sunt in rerum natura particulariter.
Neque etiam est conveniens, quod homo quaerat definitionem animae, secundum unamquam-
gue speciem animae, et dimittat definitionem communem omnibus.

J il n'admettait I'existence d'aucune idée du nombre en marge de tous les nombres, a la maniere
dont il croyait a I'existence d'une idée unique d'‘homme séparément de tous les hommes. Car,
les espéces des nombres s'ordonnent naturellement de maniére consécutive dans une
méme suite.
Et donc, le premier de ces nombres, qu'est la dualité, est cause de tous ceux qui suivent.
Donc, il n'y a pas lieu d'admettre une idée commune du nombre pour causer l'espéce des nombres.
_ Et la méme raison vaut pour les figures. Car leurs espéces se suivent de maniere consécutive,
comme pour les espéces des nombres. En effet,
.[ le triangle précéde le quadrilatére ;
et le quadrilatere précéde le pentagone.

C 18- Donc, il explique que la raison d'ame est a I'évidence unique, de la méme maniere que la rai-

son de figure est unique. En effet,

-.r il n'existe pas, parmi les figures, une figure étrangére au triangle et aux autres espéeces de fi-

l- gures qui le suivent, puisqu'il n'y a qu'une seule raison commune a toutes les figures.
Et de méme pour le propos qui nous intéresse, il n'y a pas d'ame séparée qui existerait indé-
pendamment de toutes les parties énumérées.

= 19- Or,

g siln‘existe pas une figure séparée en plus de toutes les figures — d'apres les Platoniciens eux-mémes

qui soutiennent I'existence d'espéces communes séparées —, on trouve néanmoins une raison com-

mune unique qui convient a toutes les figures, sans étre propre a l'une d'elles seulement.
_ Et il en est de méme chez les étres animés.

" Et donc,

g il serait ridicule que I'homme cherche une raison commune unique, tant chez les ani-
maux que dans les autres choses, qui ne convienne pas a chaque étre animé particulier
qui existe dans la réalité naturelle.

= Et il ne conviendrait pas non plus que I'homme cherche une définition de I'ame commune a
chaque espece d'ame, et abandonne ensuite cette définition commune a toutes.




22 | Cahiers scolastiques n°78 | Commentaire du Traité sur I'ame, Li. I, le. 5

Ergo
neque definitio communis animae praetermittenda fuit;
neque sic est assignanda definitio communis anima quod non conveniat singulis animabus.
20- Et quia dixerat*, quod eodem modo se habet ratio animae sicut ratio figurae,
3zu3m ostendit convenientiam inter utrumque: et dicit quod similiter se habent figurae et animae adinvi-
18. cem: in utrisque enim illud quod est prius, est in potentia in eo quod est consequenter.

Manifestum est enim in figuris, quod trigonum, quod est prius, est potentia in tetragono. Po-
test enim tetragonum dividi in duos trigonos.

Et similiter in anima sensitiva, vegetativa est quasi quaeadam potentia ejus, et quasi anima per se.

Et similiter est de aliis figuris, et aliis partibus animze.

L Donc,
.[ il ne faut pas abandonner la définition commune de I'ame ;
et il ne faut pas non plus assigner une définition commune a I'ame, qui ne conviendrait pas
a chaque ame singuliere.
= 20- Et il a précisé* que la raison de I'dame se tient de la méme maniére que la raison de figure.
373 L Donc,il montre la convenance qu'il y a entre les deux, expliquant que les figures et les dmes se
18 rapportent de la méme maniére les unes aux autres, puisqu'en chacune d'elles ce qui est
premier est en puissance d'étre ce qui vient ensuite. En effet,
dans les figures, il est clair que le triangle qui est premier, est en puissance au quadrilatere,
puisque le quadrilatére peut se diviser en deux triangles.
Et de méme, dans |'dme sensitive, I'ame végétative forme comme |'une de ses puissances, en
méme temps qu'elle forme comme I'ame par elle-méme.
Et il en est de méme des autres figures et des autres parties de I'ame.




Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit | 23

Index

* Les numeéros renvoient a I'émargement de nos publications : Anima pour le Traité sur I'éme — SumTh pour la Somme Théologique

A

aliénation alienatio, -nis (f.)
Cosmologie
Modification d'une chose
par assimilation en un
autre.
= inclination : SumTh c8002

aliment
Psychologie
Objet entrant dans le pro-
cessus nutritif d'un étre vi-
vant.
= qualités : Anima 350, 365

cibus, -i

ame

Psychologie
Principe spirituel de I'ani-
mation d'un corps.

= conservation par la nutri-
tion : Anima 359

= division spécifique : Anima
359

= diversité des puissances :
Anima 355, 360, 362

= forme de ['étre vivant : Ani-
ma 355

= génération et conservation
par un moteur interne : Ani-
ma 359

= génération par semence :
Anima 359

= ordination des
Anima 370-373

= principe de vie : Anima 361

= raison unique a toutes les
especes d'dmes: Anima
350, 371-372

anima, - (f.)

especes :

ame humaine
anima humana
Psychologie
Principe spirituel du corps
humain.
= opérations
Anima 359
= universalité relative : Anima
358, SumTh 4500, c8002

immatérielles :

ame sensitive (ou sen-
sible) anima sensitiva
Psychologie
Principe immatériel de la vie
de I'animal.
= composition avec I'éme vé-
gétative : Anima 373

= opérations immatérielles :
Anima 359
ange angelus, -i
Ontologie
Substance créée purement
spirituelle.
= substance immatérielle :
Anima 368
= supérieurs aux hommes :

Anima 368

Théologie dogmatique spé-
ciale

Pur esprit créé par Dieu
pour le louer et le servir.

= puissances : Anima 368

animal
Psychologie
Etre vivant doué d'une vie
sensitive.
= puissances :
353,363

animal, -is (n.)

Anima 350,

appétit appetitus, -us (m.)

Psychologie
Faculté d'un étre l'inclinant
asafin.

= —intellectuel [cf volonté]

= consécutif a une forme:
Anima 350, SumTh 4499

= division formelle :  Anima
350, SumTh 4495-4504,
¢8000-c8009

= genre : Anima 353

= hiérarchie : SumTh 4502,
€8002

= inclination vers un objet :
SumTh c8003

= objet sous la raison de bon-
té : SumTh c8008

= opération consécutive : Ani-
ma 360

= puissance des étres : SumTh
4495

= puissance spécifique :
SumTh 4498, c8003

appétit élicite
appetitus elicitus
Psychologie
Faculté d'un étre l'inclinant
a sa fin sous la motion d'un
choix.
= consécutif a une connais-
sance : SumTh 4501, 4504,
c8005
= convenance a I'étre méme :
SumTh 4504
= division en trois degrés :
Anima 363
= existence :  SumTh  4495-
4504, c8001-c8009
= faculté naturelle :
c8007
= inclination vers un bien ap-

SumTh

préhendé : SumTh ¢8005,
€8009
= multiplication : SumTh
c8007

= objet : SumTh 4501-4502

= présence chez tous les étres
sensibles : Anima 361, 364-
365

= unicité : SumTh c8007

appétit élicite sensible
appetitus elicitus sensitivus
Psychologie
Inclination d'un étre vivant
découlant d'une connais-
sance sensible.
= consécutif a une forme sen-
sible : Anima 360, 363
= division en deux degrés :
Anima 363

appétit naturel

appetitus naturalis
Psychologie
Faculté de tout étre les incli-
nant a leurs fins naturelles.
commun a tous les étres :
SumTh ¢537
consécutif a une connais-
sance : Anima 360, SumTh

4500, c8005

= inclination & sa perfection :
SumTh c8009

= inclination naturelle :

SumTh 4500-4501, 4504,
¢8002, 8005, c8009

gibles : SumTh 4500

connaissance sensible

cognitio sensitiva
Psychologie

Faculté de l'animal par la-

quelle il découvre et

conserve |'image d'un objet.

appréhension de I'étre d'au-

trui : SumTh c8002

= objet  corporel :  SumTh
¢8008
= réception d'espéces sen-

sibles : SumTh 4500

= multiplication : SumTh -
8006 corps corpus, -oris (n.)
= sujet : SumTh c8001 Cosmologie
Tout substantiel de parties
B organiques, ou du moins
physiques.
bien bonum, -i = existence limitée : SumTh
Psychologie c8005
Fin de l'appétit qui meut a = forme déterminée : SumTh
agir. 4500
= désir  universel :  SumTh = forme naturelle :  SumTh
4495 4500
c = inclination naturelle :
SumTh 4500
colére ira, -ce | corps céleste [erreur]
Psychologie corpus ceeleste

Passion de l'irascible nais-
sant d'un obstacle infran-
chissable.

= deuxieme degré d'appétit
élicite : Anima 363

= genre irascible : Anima 363

commun
Logique
Prédicat convenant a plu-
sieurs sujets.
= opposé : SumTh 4497

commune, -is

concupiscence
concupiscentia, -ce
Psychologie
Démesure dans la faculté du
concupiscible.
= appétit délectable : Anima
364

connaissance
cognitio, -onis (1.)

Psychologie
Faculté de la vie sensitive
par laquelle un sujet s'ap-
proprie un objet par une
union intentionnelle.

= objet [cf étre intentionnel]

= réception d'espéces : SumTh
4500

connaissance raisonnable
cognitio rationabilis
Psychologie
Faculté de I'homme par la-
quelle il s'approprie un ob-
jet par abstraction de tout
caractére sensible.
= objet intelligible :
c8008
= réception d'especes intelli-

SumTh

Cosmologie
Conception antique des
astres comme des corps im-
mobiles substantiellement,
mais mobiles localement.

= inanimé : Anima 368

D

délectation delectatio, -nis
Psychologie
Appétit du concupiscible
ayant pour objet un bien
présent possédé.
= liée au toucher : Anima 364

désir desiderium, -i
Psychologie
Passion du concupiscible

tendant a un bien aimé mais
absent.

= genre concupiscible : Anima
363

= objet convenable : SumTh
4503

= premier degré d'appétit éli-
cite : Anima 363

douleur
Psychologie
Passion du concupiscible re-
poussant un mal présent.
= liée au toucher : Anima 364

dolor, -is

dualité
Arithmétique
Caractére de ce qui pré-
sente deux unités.

dualitas, -atis

= causalité des autres
nombres : Anima 370

= premier nombre : Anima
370

ANNEXE [

E

espéce
Ontologie
Ce qu'est une chose.
= assimilation aux nombres :
Anima 363

species, -ei (f.)

étre
Ontologie
Essence en acte d'existence.
= division en — animés et in-

ens, -tis (n.)

animés :  SumTh 4495,
c8005

= hiérarchie des —: SumTh
c8004

étre connaissant
ens cognoscitivum

Ontologie
Etre doué d'une faculté cog-
nitive.

= division de la bonté : SumTh
c8009

= division de [l'entité : SumTh
c8009

= forme supérieure : SumTh
4500-4501, c8002, c8005

= proximité & Dieu: SumTh
4500

étre immatériel
ens immateriale

Psychologie
Etre intentionnel formé par
le sens.

= définition : Anima 357

= division en deux degrés:
Anima 358

* propre aux étres vivants :
Anima 357

étre inanimé
ens inanimatum
Cosmologie
Etre purement corporel.
= génération et conservation
par un moteur externe : Ani-
ma 359

étre intelligible
ens intelligibile

Psychologie
Représentation réelle de la
réalité telle qu'elle existe
dans un sujet qui la connait
intellectuellement.

= absence des conditions d'in-
dividuation : Anima 358

= existence immatérielle : Ani-
ma 358

= forme intelligible :  Anima
360

= siege dans l'intelligence :
Anima 358

étre intentionnel
ens intentionale
Psychologie
Représentation réelle de la
réalité telle qu'elle existe
dans un sujet qui la connait,



24 | Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit

en tant qu'elle est formée
par ce sujet.
= division en étre intelligible
et sensible : SumTh c8008
multiplication : SumTh
¢8005-c8006
objet sous la raison d'enti-
té : SumTh c8008
sujet connaissant : SumTh
c8005

étre matériel ens materiale

Ontologie
Réalité telle qu'elle existe
en dehors de toute considé-
ration d'un sujet.

= commun a tous les étres:
Anima 357

= définition : Anima 357

étre sensible ens sensibile

Psychologie
Représentation réelle de la
réalité telle qu'elle existe
dans un sujet qui la connait
sensiblement.

= existence immatérielle : Ani-
ma 358

= forme sensible : Anima 360

= intermédiaire entre ['étre
naturel et intelligible : Ani-
ma 358

= présence des conditions
d'individuation : Anima 358

= siege dans le sens: Anima
358

étre vivant ens vivens
Psychologie
Etre doué d'un principe in-
trinséque a son mouve-
ment.

= convenance avec les étres
immatériels : Anima 356

= convenance avec les étres
matériels : Anima 356

= double existence : Anima
356
existence existentia, -ce
Ontologie

Acte premier d'une essence,
lui communiquant I'étre.
= raison de forme : Anima 360

F

faim

Psychologie
Concupiscence de nourri-
ture solide chez les étres vi-
vants pour assurer la nutri-
tion de leur propre corps.

= appétit : Anima 350, 366

= qualités de son objet : Ani-
ma 350, 366

* rapport a la nourriture :
Anima 366

esuries, -ei

feu

Chimie
Réaction calorifique et lumi-
neuse produisant la com-
bustion des corps, classée
par les premiers philo-
sophes parmi les quatre
premiers éléments.

= inclination :  Anima
SumTh 4499, c8002

ignis, -is (m.)

360,

figure

Géométrie
Forme délimitée par plu-
sieurs lignes fermées.

= composée du triangle : Ani-
ma 350

= ordination des
Anima 370-373

= premiere — : Anima 350, 370

= raison unique a toutes les
espéces d'dmes: Anima
350, 371-372

figura, - (f.)

espeéces :

forme (ou cause formelle)

forma, -e; causa formalis

Cosmologie
Premiére cause intrinséque,
désignant le principe déter-
minant d'un étre.

= hiérarchie :  SumTh 4500-
4501, c8002, c8004

G

golt gustus, -us (m.)
Psychologie
Quatrieme sens externe

ayant pour objet propre la
saveur, et pouvant s'assimi-
ler a une espéce de toucher.

= espece de toucher: Anima
350

H

homme
Psychologie
Animal composé d'une ame
raisonnable et d'un corps.
= puissances : Anima 353

homo, -inis (m.)

humeur
Psychologie
Qualité corporelle qui est
objet du go(t.

= objet du toucher: Anima
350, 365

inclination
inclinatio, -onis (f.)
Cosmologie
Tendance naturelle a un cer-
tain acte.
= consécutive a une forme :
Anima 360, SumTh 4499,
¢8002-c8005
= hiérarchie :
¢8002, c8004
= proportionnelle a la forme :
SumTh ¢8002-c8003, c8007
= suivie d'une opération : Ani-
ma 360

humor, -is

SumTh 4501,

intellect (ou intelligence)
intellectus, -us (m.);
intelligentia, -ce (f.)
Psychologie
Faculté par laquelle un es-
prit regoit I'étre intelligible
des choses.
= absence d'organe corporel :
Anima 358, 369
= genre : Anima 353
= objet intelligible : [cf étre in-
telligible]
= objet universel : Anima 358

= puissance de I'homme : Ani-
ma 350, 368

M

mouvement motus, -i (m.)

Cosmologie
Acte par lequel un étre en
puissance obtient une per-
fection.

= distinction entre le — propre
et le — d'aliénation : SumTh
c8002

mouvement local
motus localis
Psychologie
Faculté des étres vivants a
pouvoir se déplacer d'un
lieu vers un autre.
= consécutif a une
tion : Anima 360
= genre : Anima 353
= puissance des animaux su-
périeurs : Anima 350, 368

N

nombre
Arithmétique
Multitude quantitative me-
surée par une unité.
= —premier : Anima 370
= ordination : Anima 370

inclina-

numerus, -i

nourriture cibus, -i
Psychologie
Matiére  assimilable par

I'opération de nutrition.
= rapport au toucher : Anima
350, 365

objet objectum, -i (n.)
Psychologie

Etre extérieur a I'étre vivant,

et ayant un rapport avec lui.

= distinction de raison :
SumTh 4503
= identité  réelle:  SumTh
4496, 4503
opération

operatio, -nis (f.)

Cosmologie
Acte second d'un étre en
vue de sa perfection se-
conde.

= fin dans la perfection et la
conservation de I'étre : Ani-
ma 359

Psychologie
Acte d'une faculté.

= mode supérieur chez les
étres vivants : Anima 359

ouie auditus, -us (m.)
Psychologie
Deuxieme sens externe

ayant pour objet propre le
son.

= appétit  naturel :  SumTh
4504
perfection
perfectio, -nis (f.)
Ontologie

Etat de ce qui se trouve to-

talement en acte.
= procession a partir de I'im-
parfait : Anima 363

platonisme [erreur]
platonismus, -i
Courant philosophique par-

tiellement idéaliste, éma-
nant de Platon.
Logique
= existence des universels :
Anima 370, 372
puissance potentia, -
Psychologie

Qualité de I'ame au principe
de ses opérations.

= bien désiré : SumTh 4497

= définition par l'acte : Anima
355

= degrés de présence chez les
étres vivants : Anima 362

= diversité : Anima 355

= division en — appétitive et
cognitive : SumTh 4498

= division formelle :  Anima
350, 353-354, 360, 368,
SumTh 4496, 4503

= division matérielle : Anima
350, SumTh 4503

= forme accidentelle : SumTh
4504

= inclination naturelle
son acte : SumTh 4504

= parties de ['dme: Anima
352-353

puissance opérative
sance)

vers

(puis-

puissance opérative
potentia operativa
Psychologie
Puissance propre a I'ame, se
référant a un acte qui est
une opération.

= référence a I'opération :
Anima 355
quadrilatére

quadrangulus, -i

Géométrie
Polygone a quatre cotés.

= composé du triangle : Ani-
ma 350, 373

S

saveur
Psychologie
Délectation attachée a la
qualité corporelle qui est
objet du godt.

= délectation de ['appétit :
Anima 350, 365-366

sapor, -is

sens

Psychologie
Faculté passive immatérielle
de perception des choses
conduisant a s'en former
une image.

= acte d'un organe : Anima
358

= mode de division formelle :
Anima 369

= objet particulier :
358

sensus, -us (m.)

Anima

= objet sensible : [cf étre sen-
sible]

sensitive (ame ou vie)
(anima vel vita) sensistiva
Psychologie
Deuxieme degré de vie,
propre aux animaux.
= genre : Anima 353

soif sitis, -is (f.)

Psychologie
Concupiscence de nourri-
ture liquide chez les étres
vivants pour assurer la nu-
trition de leur propre corps.

= appétit : Anima 350, 366

= qualités de son objet : Ani-
ma 350, 366

= rapport a la nourriture :
Anima 366

substance spirituelle ou in-
corporelle substantia
spiritualis aut incorporalis
Ontologie
Substance formée d'un es-
prit, mais pouvant entrer en
composition avec un corps.
= cause universelle des étres :
Anima 357

T

toucher

Psychologie
Cinquiéme sens externe
ayant pour objet propre la
résistance, mais premier
sens dans l'ordre de généra-
tion.

= passions consécutives : Ani-
ma 350, 364-366

= présent en tout animal:
Anima 350, 364-365

tactus, -us (m.)

= qualités percues : Anima
350, 365

triangle triangulum, -i
Géométrie

Polygone a trois cotés.
= causalité des figures sui-
vantes : Anima 370

= premiere  figure :  Anima
350, 370
univers  universum, -i (n.)

Cosmologie
Ensemble des galaxies for-
mant comme le premier
lieu, soit le premier corps
contenant tous les autres.

= degrés de perfection : Ani-
ma 363

\'

végétal
Psychologie
Premier degré d'animation
correspondant a la vie des

planta, e

plantes.
= existence limitée : SumTh
c8005
= opération  regardant le

corps : Anima 363
= présence chez les étres vi-



Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit | 25

vants matériels : Anima 363 = genre : Anima 353 visible visibilis, -e Faculté appétitive par la- élicite : Anima 363
= puissance unique : Anima = opérations matérielles : Ani- Psychologie quelle un esprit se dirige -
350, 353, 363 ma 359 Caractére de l'objet percep- vers le bien congu intellec- | VU€ : visus, -us (m.)
PEPEPPRIN . . - tible par un sujet. tuellement. Psycho.logle
végétative (ame ou vie) vie vita, - « objet de la vue: SumTh = consécutive a l'intellect : Premier sens externe ayant
(anima vel vita) vegetativa Psychologie 8008 ' Anima 360 pour objet propre la cou-
Psychologie Mouvement spontané et = partie intellectuelle : Anima leur.
Premier degré de vie, immanent de certains étres. | yolonté voluntas, -atis (f) 363 = appétit  naturel:  SumTh
propre aux plantes. = degrés : Anima 361 Psychologie = troisiéme degré d'appétit 4504
= immanence : Anima 359 = objet [cf visible]
AnNExE 11

Liste des principes cités

classés selon I'ordre logique

* Nous indiquons ici I'ensemble des principes mentionnés dans le présent cahier, qu'il s'agisse d'une conclusion (indice C en derniére colonne) ou d'une simple
énonciation (indice P en derniére colonne). Les numéros renvoient a I'émargement principal de nos éditions. La nature desdits principes est également précisée : avec un
D, lorsqu'il s'agit d'une définition (principe de compréhension) ; et un E, lorsqu'il s'agit d'une division (principe d'extension). L'ordre suivi, enfin, est I'ordre logique de
division du savoir, selon I'état actuel de nos connaissances. L'objet d'étude de ce numéro est surligné sur fond jaune, et reprends I'ensemble de nos publications.

0 | De la Sagesse

1 | De la Théologie Sacrée (ou Sagesse surnaturelle ; ou Doctrine Sacrée)

1.1 | De la Théologie pratique (ou Discipline surnaturelle)

1.2 | De la Théologie dogmatique

1.2.1 | De la théologie dogmatique spéciale

1 | Dieu
2 | La créature
> Division :

> 1 | Division spécifique : les créatures spirituelles et terrestres
E- Les créatures spirituelles sont plus honorables que celles terrestres.

2 | De la Philosophie (ou Sagesse naturelle)

Anima 368 (P)

2.1 | De la Sagesse spéculative

2.1.1 | De la Métaphysique (ou Philosophie premieére)

2.1.1.1 | De la Théodicée (ou Théologie naturelle)

1 [ Définition naturelle de Dieu

2 | Démonstration de I'existence de Dieu

2.1 | Des cinq voies physiques

2.1.1 | De la 1*® voie du Mouvement

2.1.2 | De la 2*™ voie de la Causalité efficiente

D- Toutes les choses se trouvent d'une certaine maniere dans les substances immatérielles supérieures, comme en leurs causes universelles.

Anima 357 (P)
2.1.2 | De la 3*™ voie de la Contingence des choses
2.1.4 | De la 4*™ voie des Degrés de perfection dans les choses
D- Pour la perfection de I'univers, aucun degré de perfection ne doit étre absent de la réalité. Anima 363 (P)
2.1.5 | De la 5°™ voie du Gouvernement des choses
2.1.1.2 | De I'Ontologie
1 | L'entité (c'est-a-dire I'étre en tant qu'étre)
> Définition :
>1 | Puissance : I'essence | De essentia
>2 | Acte : I'existence | De esse
D- L'existence d'un étre lui est naturelle. SumTh 4500 (P)
D- Tout étre existe en vertu de sa forme. Anima 360 (P)
E- L'existence se multiplie selon la multiplicité des étres. SumTh c8006 (P)

2 | Les transcendantaux
2.1 | Les transcendantaux propres
2.1.1 | Les transcendantaux absolus
2.1.1.1 | La quiddité | De quidditate
2.1.1.1.1 | La substance | De substantia
2.1.1.1.2 | L'accident | De accidente
Accidents déterminant intrinsequement le sujet

Accidents déterminant intrinséquement le sujet absolument par soi

Qualité
Qualité selon I'action et la passion
Puissance
E- Les puissances se distinguent par leurs objets.
2.1.1.2 | DeI'Un | De Uno
2.1.2 | Des Transcendantaux relatifs

SumTh 4496, 4503 (P)



26 | Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit

2.1.2.1 | Du Relatif | De Aliquid
2.1.2.2 | Du Vrai | De Vero
2.1.2.3 | Du Bien | De Bono
> Définition :
>3 | Cause finale : la raison de désirable
D- Le bien est ce que tous désirent.

>4 | Cause formelle : la raison de perfection (Raison universelle d'entité en rapport a un autre étre en tant que désirable)

D- Les étres se distinguent par leur différentes raisons de perfection.
2.1.2 | Des Mathématiques

SumTh 4495 (P)

SumTh c8004 (P)

> Division :
> 1 | Division matérielle : le nombre et la surface
D- Les figures et les nombres appartiennent a une méme suite.
2.1.2.1 | De I'Arithmétique

Anima 350, 370 (P)

Le nombre
> Division :
D- Les espéces des nombres s'ordonnent au sein d'une méme suite.
La dualité
D- Le premier nombre est la dualité.
D- La dualité est cause de tous les autres nombres.
2.1.2.2 | De la Géométrie

Anima 370 (P)

Anima 370 (P)
Anima 370 (P)

La figure
D- La raison de figure est unique pour toutes les figures.
> Division :

D- Les espéces des figures s'ordonnent au sein d'une méme suite.
Le triangle

D- La premiere figure est le triangle.

D- Le triangle est cause de toutes les autres figures.
Le quadrilatere

D- Le quadrilatére peut se diviser en deux triangles.

2.1.3 | De la Physique

Anima 371-372 (P)

Anima 350, 370, 373 (P)

Anima 350, 370 (P)
Anima 350, 370 (P)

Anima 373 (P)

2.1.3.1 | De la Philosophie physique

> Division :

> 1 | Division matérielle : la cosmologie pour les é&tres mobiles inanimés et la psychologie pour ceux animés

D- L'étre mobile se divise entre les étres animés et ceux inanimés.
1 | Le mouvement en général
> Définition :
> 1 | Cause matérielle : le corps mobile
D- Le corps des étres est constitué d'éléments chauds et humides, froids et secs.
1.1 | Les termes du mouvement
> Définition :
> 1 | Cause efficiente : la nature
D- La nature procéde du moins parfait au plus parfait.
1.1.1 [ La puissance
D- La puissance opérative se rapporte a une opération.
D- Toute puissance formelle est une puissance opérative.
1.1.2 [ L'opération
> Définition :
D- L'opération est fonction de I'étre d'une chose.
D- L'agir suit I'étre.
>1 | Cause finale : la conservation et la perfection de I'étre

D- Les opérations de tout étre s'ordonnent a la perfection et la conservation de I'étre.

> 2 | Cause efficiente : I'inclination d'un étre
D- Toute inclination est suivie d'une opération.
2.1.3.1.1 | De la Cosmologie

SumTh ¢8005 ()

Anima 365 (P)

Anima 363 (P)

Anima 355 (P)

Anima 355 (P)

Anima 355 (P)

Anima 355 (P)

Anima 359 (P)

Anima 360 (P)

> Définition :

>2 | Cause matérielle : I'étre mobile inanimé | ens mobile inanimatum
D- La forme d'un étre inanimé n'est déterminée qu'a sa seule existence.

> Division :

> 1 | Division matérielle : les différents mouvements : mouvement local, mouvement de transformation, mouvement mixte

D- On distingue des mouvements propres et des mouvements d'aliénation.
1 | L'étre mobile selon le mouvement local
2 | L'étre mobile selon le mouvement de transformation
2.1 | L'étre mobile selon le mouvement de transformation générale
2.1.1 [ La génération naturelle
> Définition :
>1 | Cause finale : un autre étre de méme espéce
D- La génération naturelle incline a produire un autre soi-méme.
> 2 | Cause efficiente : la chaleur, comme principe moteur extrinséque

SumTh 4500, c8002, c8005 (P)

SumTh ¢8002 (P)

SumTh c8006 (P)



Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit | 27

La génération naturelle parait émaner de la chaleur. SumTh c8006 (P)
Les corps inanimés sont engendrés et conservés dans I'étre par un principe moteur extrinseque. Anima 359 (P)
2.1.3.1.2 | De la Psychologie
Définition :
>2 | Cause matérielle : I'étre mobile animé (I'étre vivant) | ens mobile animatum (ens vivens)
La forme d'un étre animé est déterminée non seulement a sa propre existence, mais encore a l'existence des autres choses. SumTh ¢8005 (P)
L'étre animé ou vivant | De ens animato seu viventi
Définition :
>1 | Genre : un étre naturel
Les étres vivants communiquent avec les étres inférieurs par leur existence matérielle, et avec les étres supérieurs par leur existence immaté-

rielle. Anima 356 (P)
>2 | Cause formelle : I'ame
Les étres vivants ont I'ame pour acte. Anima 356 (P)
L'ame forme le principe de vie de tous les étres vivants. Anima 361 (P)
Les étres vivants présentent une double existence : I'une matérielle et I'autre immatérielle. Anima 356 (P)
>3 | Qualité selon I'action : la vie
La spontanéité est un caractere propre aux étres vivants. Anima 359 (P)
Division :
> 1 | Division formelle : la plante, I'animal et I'homme
La raison d'ame est unique pour toutes les espéces dmes. Anima 350, 371-372 (P)
On distingue trois especes d'ames : I'ame végétative, I'dme sensitive et I'ame rationnelle. Anima 350, 359 (P)
Les étres animés supérieurs se divisent en ceux doués de sensation et ceux doués d'intelligence. SumTh c8005 (P)

Les espéces d'ames sont ordonnées entre elles, de sorte que I'dme intellectuelle comprend celle sensible, et I'dme sensible celle végétative.
Anima 350, 373 (P)

> 2 | Division de la qualité selon I'action et la passion : les différentes puissances de I'ame

Les puissances de I'dme en sont ses parties. Anima 352-353 (P)
La vie
Division :
> 1 | Division analogique : la vie végétative, sensitive et intellectuelle
On recense quatre degrés de vie. Anima 361 (P)
La vie se distingue en fonction des degrés des étres vivants, et non en fonction des opérations vitales. Anima 361 (P)
L'appétit de constitue pas un degré de vie. Anima 361 (P)
Les facultés de I'ame
Définition :
>1 | Sujet : I'ame ou le composé
Les puissances de I'ame se trouvent toutes chez I'homme. Anima 350, 353, 362 (P)
Les puissances de I'ame ne sont pas toutes chez les animaux. Anima 350, 353, 362 (P)
Il n'y a que la puissance végétative de I'ame dans les plantes. Anima 350, 353, 362 (P)
>2 | Genre : un accident qualitatif, de type opératif
Toute puissance de I'ame constitue une certaine forme. SumTh 4504 (P)
Les puissances de I'ame sont des puissances opératives. Anima 355 (P)
>3 | Cause finale : I'opération
Toute puissance de I'ame désire un certain bien particulier, qui est son objet. SumTh 4497 (P)
Toute puissance présente une inclination naturelle vers un acte donné. SumTh 4504 (P)
Toute puissance désire son objet propre par appétit naturel. SumTh 4504 (P)
Les opérations des étres vivants s'accomplissent sous un mode plus noble. Anima 359 (P)
>4 | Cause formelle : I'objet
La puissance se définit en rapport a son acte propre. Anima 355 (P)
Division :
> 1 | Division formelle : les puissances végétative, cognitives, appétitives et du mouvement local
Les puissances de I'ame se distinguent entre celles cognitives et celles appétitives. SumTh 4495-4504, c8000-c8009 (P)
Les puissances cognitive et appétitive portent sur le méme objet réel. SumTh 4496, 4503 (P)
On recense différentes puissances dans I'dme en fonction de ses différentes opérations. Anima 355 (P)

On recense cing puissances de I'dme : les puissances végétative, sensitive, appétitive, celle du mouvement local, et les puissances intellectuelles.
Anima 350, 353-354, 360, 368 (P)

Les puissances de I'ame se distinguent en fonction de la diversité des raisons formelles de leur objet. SumTh 4496, 4503 (P)
Les puissances végétatives
Définition :
>1 | Sujet : le composé du corps et de I'ame | conjunctum
Les puissances végétatives se trouvent dans le composé comme en leur sujet. SumTh 4243 (P)
La puissance végétative se trouve nécessairement chez tous les étres vivants. Anima 363 (P)
> 2 | Cause finale : la perfection et la conservation de I'étre
Les opérations de I'ame végétative s'ordonnent a la perfection et la conservation de I'étre. Anima 359 (P)
>3 | Cause matérielle (objet matériel) : le corps uni a I'ame | corpus conjuncti
Les opérations de I'ame végétative se rapportent a I'étre vivant selon son étre matériel. Anima 359, 363 (P)
La connaissance (ou faculté cognitive)
Définition :

>1 | Sujet : I'étre doué de connaissance
La forme des étres doués de connaissance est supérieure a celle des étres sans connaissance. SumTh 4500-4501, c8002 (P)



28 | Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit

L'inclination des étres doués de connaissance est supérieure a celle des étres sans connaissance.
Par leur forme, les étres doués de connaissance approchent plus de la ressemblance a Dieu.

SumTh 4501-4502, c8002 (P)
SumTh 4500 (P)

Les étres doués de connaissance ont deux formes : celle naturelle, et celles connues. SumTh 4500, 8002, 8005, c8007, c8009 (P)

Les étres doués de connaissance ont deux appétits : celui naturel, et celui connu.
Tout étre doué de sensation a un appétit.

SumTh c8009 (P)
Anima 361 (P)

> 2 | Cause efficiente : I'objet connaissable
La puissance cognitive a pour objet I'entité méme. SumTh c8008 (P)
>3 | Cause formelle : I'étre intentionnel
Par son étre matériel, une chose se limite a n'étre que ce qu'elle est, alors que par son étre immatériel, une chose est d'une certaine maniere
toutes choses. Anima 357 (P)
L'étre immatériel est en quelque sorte infini. Anima 357 (P)
L'étre immatériel présente deux degrés : I'un intelligible, et I'autre sensible. Anima 358 (P)
La connaissance sensible
Définition :
> 1 | Cause formelle : I'étre intentionnel (ou I'espéce) sensible
L'étre sensible existe en vertu d'une forme sensible. Anima 360 (P)
La connaissance rationnelle
Définition :
>1 | Cause formelle : I'étre intentionnel (ou I'espéce) intelligible
L'étre intelligible existe en vertu d'une forme intelligible. Anima 360 (P)
L'appétit
Définition : Puissance de tout étre entrainant son sujet a incliner vers un objet
Réf. : Saint Thomas, SumTh, I°, qu. LXXX
>1 | Sujet : tout étre
L'appétit est une puissance commune a tous les étres. SumTh 4495 (P)
> 2 | Genre : une puissance passive
L'appétit est une puissance passive. SumTh 4509 (P)
L'appétit forme un genre spécifique des puissances de I'ame. SumTh 4298 (C)
>3 | Cause finale : I'objet appétible
Tout appétit est mu par sa fin. SumTh g237 (C)
L'appétit est un certain mouvement vers une chose. SumTh 261, 4506, 4511 (P)
L'appétit a pour objet formel I'étre convenable ou bon. SumTh 299, 4503, 6547, 7124, 7126, c364, c412, c8008 , 529 (P)
La fin, la perfection et le bien constituent I'objet formel commun de tout appétit. SumTh 7126 (P)
Le terme du mouvement de I'appétit se trouve dans le bien méme. SumTh 281, 982, 1192, 3208, 3233, 7003, g529 (P)
Le terme du mouvement de I'appétit peut étre connu par similitude au terme du mouvement des corps naturels. SumTh 281, c412 (P)
Le terme du mouvement de |'appétit se divise analogiquement entre honnéte, délectable et utile. SumTh 282, c412, g529 (C)
L'objet appétible a raison de fin. SumTh g516 (P)
L'appétit se porte vers la réalité extérieure comme a sa fin. SsumTh 4295 (P)
La fin est le premier principe qui meut |'appétit. SumTh 6538, 6548, 6614, 6622 (P)
Dans I'appétit, la fin tient la méme place que les premiers principes dans la connaissance. SumTh 7087 (P)
L'appétit fait suite a I'appréhension et s'y subordonne. SumTh 1008, 4360, 4507, 7136 (P)
La connaissance ne meut que moyennant I'appétit. SumTh 1008, 1253 (P)
L'appétit ne peut désirer que le bien connu. SumTh 288 (P)
L'appétit est ma par la puissance cognitive, comme le mobile par le moteur. SumTh 3553, 4509 (P)
L'objet appétible meut I'appétit. SumTh 1138 (P)
L'objet appréhendé et désiré par I'appétit est un moteur non ma. SumTh 4509 (C)
L'appétit ne peut incliner au mal que de maniere accidentelle, en tant qu'il suit un bien. SumTh 1217 (P)
L'appétit a une relation réelle envers |'appétible, mais I'appétible n'a qu'une relation de raison envers cet appétit. SumTh g491 (C)
C'est I'agent méme qui est objet de I'appétit. SumTh 290 (P)
>4 | Passion : I'affection
Toute inclination fait suite a une certaine forme. SumTh 7003 (P)
L'appétit est mG a agir par un objet désirable qui lui est extérieur. SumTh 6890 (P)
>5 | Cause matérielle : le sujet en puissance d'une perfection
Toute chose a un appétit pour sa perfection. SumTh 1556 (P)
> 6 | Cause formelle : lI'inclination (ou la tendance)
L'appétit est moteur du mouvement. SumTh 4016, 4299 (P)
C'est I'appétit qui fait incliner telle forme a produire tel effet. SumTh 866 (P)
L'appétit est un moteur md. SumTh 4509 (C)
L'appétit n'est rien d'autre que le fait d'incliner vers un objet extérieur. SumTh 4295, 7002, c8003 (P)
L'appétit est l'inclination qui détermine un étre a son effet. SumTh 6518 (P)
L'appétit obtient sa perfection de ce qu'il incline vers I'objet désiré. SumTh 4518 (P)
L'appétit est l'inclination d'un sujet vers un objet appréhendé comme bon. SumTh 982 (P)
>7 | Action : I'appétition
L'opération de I'appétit s'assimile a un certain mouvement. SumTh 4518 (C)
L'appétit meut les autres puissances a leur fin. SsumTh 7126, 7132 (P)
Division :
> 1 | Division formelle : les appétits naturel et élicite

Les appétits naturel et élicite se distinguent par la forme a leur origine, qui est ou naturelle, ou connue.
L'appétit naturel

SumTh 4298 (P)



Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit | 29

Définition :
>1 | Sujet : tout étre
>2 | Genre : un appétit
>3 | Cause finale : le bien naturel convenant

Chaque étre incline a son mouvement propre et a la génération d'un étre semblable. SumTh ¢8002 (P)
L'appétit naturel ne fait pas suite a une connaissance du sujet. sumTh 292, 7136 (P)
Les étres doués du seul appétit naturel aspirent a leur fin par l'intermédiaire d'un étre supérieur doué de connaissance. SumTh 292 (P)

>4 | Passion : I'attraction
>5 | Cause matérielle : toute puissance naturelle
> 6 | Cause formelle : I'inclination naturelle

L'appétit naturel est I'inclination qui fait suite a la forme naturelle. Anima 350, 360, SumTh 4500-4501, c8003, c8009 ()
Tout étre a une inclination naturelle vers I'objet qui lui est propre. SumTh c8005 (P)
Toute forme est suivie d'une certaine inclination proportionnelle. Anima 360; SumTh 4499, c8001-c8002, c8005 ()
Cette inclination est naturelle a I'étre. SumTh 4500 (P)
Cette inclination naturelle se multiplie en fonction de la multiplication des objets. SumTh c8006 (P)
>7 | Action : I'appétition naturelle
Chaque étre a un appétit naturel de sa perfection. SumTh 290 (P)
L'appétit naturel désigne I'ordination naturelle d'un étre a sa perfection. SumTh 3251 (P)
Division :
> 1 | Division formelle : des inclinations de nature différente
Les étres se distinguent par des inclinations proportionnelles. SumTh 8004 (P)
L'appétit élicite
Définition :

>1 | Sujet : tout étre doué de connaissance
Il est nécessaire d'admettre un appétit élicite au-dessus de I'appétit naturel chez les étres doués de connaissance.  SumTh 4495-4504, c8000-c8009 (C)
L'appétit élicite désigne I'inclination supérieure des étres doués de connaissance. SumTh 4501, c8002 (C)
>2 | Genre : un appétit
Réf. : Saint Thomas, Verit XXIl, art. 12, arg. 3
>3 | Cause finale : le bien convenant appréhendé | bonum conveniens apprehensum
Réf. : Saint Thomas, Verit XXIl, art. 12, arg. 3 ; DeMal VI, SC 2
L'appétit élicite fait suite a une connaissance du sujet. SumTh 7136 (P)
Par son appétit élicite, I'animal est capable de désirer les objets appréhendés. SumTh 4501, 4504, c8002, c8005, c8007, c8009 (P)
>4 | Passion : I'attirance
>5 | Cause matérielle : toute puissance d'un étre doué de connaissance
> 6 | Cause formelle : I'inclination élicite

Cette inclination élicite se multiplie en fonction de la multiplication des objets. SumTh c8007 (C)
>7 | Action : I'élection
Division :
> 1 | Division formelle : les appétits élicites sensible et intellectuel
L'appétit élicite se divise en trois degrés : I'appétit concupiscible, irascible et intellectuel. Anima 363 (P)
L'appétit élicite sensible
Définition :
>1 | Cause finale : le bien convenant appréhendé par le sens | bonum conveniens sensitum
L'appétit sensible est I'inclination qui fait suite a la forme sensible. Anima 350, 360, 363 (C)
Tout ce que percoit le sens doit étre convenable ou nuisible. Anima 364 (P)
> 2 | Cause instrumentale : le cceur
L'appétit sensible est I'acte d'un organe corporel. SumTh 7070 (P)
L'appétit élicite rationnel
Définition :

>1 | Genre : un appétit élicite
Réf. : Saint Thomas, Verit XXIl, art. 12, arg. 3 ; DeMal VI, SC 2, ad 14-16, ad 20

> 2 | Cause finale : le bien convenant appréhendé par l'intelligence | bonum conveniens intellectum
Réf. : Saint Thomas, Verit XXIl, art. 12, arg. 3

L'appétit rationnel est l'inclination qui fait suite a la forme rationnelle. Anima 360, 363 (C)
L'appétit sensible meut la volonté du coté de I'objet qui la meut. SumTh 7105 (P)
>3 | Cause formelle : I'intention
L'appétit rationnel est une inclination rationnelle. Anima 360, 363 (C)
Le mouvement local
Définition :
>1 | Sujet : I'animal supérieur
Les animaux supérieurs sont doués du mouvement local. Anima 368 (P)
> 2 | Cause efficiente : I'appétit élicite
Le mouvement local est I'opération qui fait suite a I'appétit élicite. Anima 360 (P)
La vie végétative
Définition :
>1 | Sujet : la plante
Les plantes n'ont que la puissance végétative. Anima 363 (P)
La nutrition

Définition :



30 | Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit

>1 | Sujet : I'étre vivant
Tout animal doit user d'aliment.
> 2 | Cause instrumentale : le sens
Les autres sens que le toucher sont accidentels a la nourriture.
>3 | Cause matérielle : I'aliment
Les étres vivants sont conservés dans I'étre par un principe moteur intrinséque, qui se trouve dans l'aliment.
Les étres se nourrissent d'éléments chauds et humides, froids et secs.
La croissance
La génération
Définition :
> 1 | Cause efficiente instrumentale : la semence
Les étres vivants sont engendrés dans I'étre par un principe moteur intrinseque, qui se trouve dans la semence.
La vie sensitive ou sensible
Définition :
>1 | Sujet : I'animal
L'animal possede les puissances végétative et sensitives.
L'animal est doué d'un appétit.
> 2 | Cause formelle : une existence sensible
Les opérations de I'ame sensible ont une existence intermédiaire entre le spirituel et le sensible.
La sensation
Définition :
> 1 | Cause matérielle : le sens
Le sens recoit les espéces des objets sensibles.
Le sens a pour objet I'étre sensible.
L'étre sensible est un étre particulier.
L'étre sensible a un degré d'immatérialité intermédiaire.

Les choses ont une existence dans le sens sans matiére, mais avec leurs conditions matérielles et avec leur organe corporel.

Les étres sensibles se diversifient en fonction de leur complexion organique.
Le sens dépend d'un organe corporel.
La sensation externe
La vue
Définition :
>1 | Cause finale : la vision
La vue désire voir d'un appétit naturel.
> 2 | Cause efficiente : la couleur
La vue a pour objet I'étre visible.
La vue a pour objet la couleur.
L'ouie
Définition :
>1 | Cause finale : I'audition
L'ouie désire entendre d'un appétit naturel.
L'odorat
Le golit
Définition :
>1 | Genre : une puissance passive
Le go(it est une espéce de toucher.
> 2 | Cause efficiente : la saveur
L'humeur ou la saveur est une qualité tangible.
La saveur est une délectation attachée a la faim et la soif.
La saveur indique une proportion convenable du chaud et du froid, de I'humide et du sec dans la nourriture.
Le toucher
Définition :
>1 | Sujet : I'animal
Tout animal possede au moins le toucher.
> 2 | Cause finale : la palpation de I'objet
Le toucher est le sens permettant de percevoir la nourriture.
>3 | Cause efficiente : la résistance des qualités élémentaires
Le toucher discerne les éléments chauds et humides, froids et secs.
Les passions
Définition :
> 1 | Sujet : I'animal
Tout animal possede les passions.
Division :
> 1 | Division formelle : les passions du concupiscible et de I'irascible
L'appétit sensible se divise en concupiscible et irascible.
Le concupiscible
Division :
> 1 | Division formelle : I'amour et la haine, le désir et I'aversion, la joie et la tristesse
Le concupiscible a pour passion principale le désir.

Anima 350, 365 (P)

Anima 365 (P)

Anima 359 (P)
Anima 350, 365 (P)

Anima 359 (P)

Anima 363 (P)
Anima 350, 364-365 (C)

Anima 359 (P)

SumTh 4500 (
SumTh 4503, ¢8008 (
Anima 358 (

Anima 358 (

Anima 358 (

Anima 369 (

Anima 369 (

SumTh 4504 (P)

SumTh c8008 (P)
SumTh c8008 (P)

SumTh 4504 (P)

Anima 365 (P)

Anima 365 (P)
Anima 350, 366 (P)
Anima 366 (P)

Anima 350, 364-365 (C)

Anima 350, 365 (P)

Anima 350, 365 (P)

Anima 350, 364 (C)

Anima 363 (C)

Anima 363 (P)



Découpez en suivant les tirets

VOS COORDONNEES

L'amour et la haine
Le désir et I'aversion
Le désir ou la concupiscence
Définition :
>1 | Genre : une passion du concupiscible
Le désir est une passion du concupiscible.
Aucun désir naturel ne peut étre vain.
La faim et la soif
Définition :
> 1 | Cause efficiente : la perception sensible de la nourriture
Ceux qui ont le sens de la nourriture éprouvent aussi la faim et la soif.
> 2 | Cause matérielle : la concupiscence de la nourriture
La faim et la soif sont une concupiscence de la nourriture.
La faim
Définition :
>3 | Cause formelle : la nourriture séche et chaude
La faim est une concupiscence du chaud et du sec qui ont raison de nourriture.
La soif
Définition :
>1 | Cause formelle : la nourriture humide et froide
La soif est une concupiscence du froid et de I'humide qui ont raison de boisson.
La joie et la tristesse
Définition :
> 1 | Cause efficiente : une appréhension intérieure tangible
La joie et la tristesse paraissent surtout découler d'une appréhension intérieure.
La délectation et la douleur découlent surtout d'une appréhension du sens du toucher.
La joie
Définition :
>1 | Genre : une puissance passive
La joie est une passion du concupiscible.
L'irascible
Division :
> 1 | Division formelle : I'espoir et le désespoir, I'audace et la crainte, et la colére
L'irascible a pour passion principale la colere.
L'espoir et le désespoir
L'audace et la crainte
La colére
Définition :
>1 | Genre : une passion de l'irascible
La colére est une passion de l'irascible.
La vie intellective
Définition :
> 1 | Cause formelle : I'ame humaine
L'ame rationnelle est d'une certaine maniére toutes choses, en ce qu'elle peut recevoir

Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit | 31

Anima 363 (P)

SumTh g294-g295 (P)

Anima 366 (P)

Anima 350, 366 (P)

Anima 366 (P)

Anima 366 (P)

Anima 364 (P)
Anima 364 (P)

Anima 364 (P)

Anima 363 (P)

Anima 363 (P)

les espéces intelligibles de toutes choses.
Anima 358, SumTh 4500, c8002 (C)

Les opérations de I'ame intellectuelle ont une existence pleinement immatérielle. Anima 359 (P)
L'intellect
Définition :
>1 | Sujet : I'nomme, I'ange et Dieu
L'homme, les anges et Dieu sont doués d'intelligence. Anima 368 (P)
_§<. ______________________________________________________________________________________________________________
(6 compléter) Bon de commande
NOM® &
Prénom™ &
- __/__/202_
NOIrie™ & . )
, Cadre réservé a l'enregistement de la commande

Complément™ &

CP*: SVille* s

Editions Schola Sapientize
Téléphone™ s\, |, | |, | | Mr Mathieu Brulaire
Courriel : . @ 7, Lierne

36230 Tranzault

CP* i v - Ville* o

* Champs obligatoires pour valider cette commande



32 | Cahiers scolastiques n°78 | L'appétit

Parmi les étres vivants mortels, seul I'hnomme est doué d'intelligence. Anima 368 (P)
Les étres intelligents ne se diversifient pas comme les étres sensibles en fonction de leur complexion organique. Anima 369 (C)
> 2 | Cause efficiente : I'étre intelligible
L'intelligence a pour objet I'étre intelligible. SumTh 4503, c8008 (P)
L'étre intelligible est un étre universel. Anima 358 (P)
L'étre intelligible est entierement immatériel. Anima 358 (P)
>2.1 | Cause principale : I'intellect agent
L'intelligence n'a pas d'organe corporel. Anima 369 (P)
>3 | Cause formelle : I'espéce intelligible
L'intelligence regoit les especes des objets intelligibles. SumTh 4500 (P)
Les choses ont une existence dans l'intelligence sans matiére, sans leurs conditions matérielles et sans organe corporel. Anima 358 (P)
La volonté
Définition :
>1 | Genre : une puissance rationnelle | potentia rationalis
La volonté forme I'appétit rationnel. Anima 363 (P)

2.2.3.2 | Des Sciences physiques
2.2.3.2.2 | Selon la passion : la Chimie

Le feu
Définition :
>1 | Cause finale :
Le feu incline : vers le lieu supérieur; et a engendrer du feu. Anima 360, SumTh 4499, c8002 (P)
Le poids
Définition :
>1 | Cause finale :
Le corps léger incline naturellement en haut. SumTh c8006 (P)

2.2 | De la Sagesse Pratique

2.2.1 | De I'Ethique (ou Morale naturelle)
2.2.2 | Des Arts

2.2.2.1 | Des Arts spéculatifs (ou libéraux)

2.2.2.1.1 | De la Logique
De la grande logique (ou logique matérielle) | De logica materiali
L'étre de raison | De ente rationis
Le concept | De conceptu
Le terme oral | De termino orali
Définition :
>2 | Quantité :
>2.1 | L'universel
Platon n'admettait pas d'idée commune pour les étres appartenant a une méme suite. Anima 370, 372 (P)
F- Platon posa I'existence des universels séparés de tout sujet. Anima 370, 372 (P)
La petite logique (ou logique formelle)
La définition du terme
La définition
La définition nominale
La définition causale
La définition réelle
Définition :
> 1 | Cause formelle : les prédicables
>1.1 | Le propre

Le propre ne se distingue pas par opposition au commun. SumTh 4497 (P)
= Mode de paiement Total de la commande , €
& TR
£ O Especes (en magasin) * Envoi sous 3 jours e e [ Total inférieur a 50 € 7€
%’n O Cheque a l'ordre de dans la limite des stocks disponibles. ? . [ Total compris entre 50 et 150 € 10€
i "Mathieu Brulaire" (autoentreprise) Pas de TVA applicable q auxldr.ails o O Total supérieur a 150 € Offert

O Virement au RIB suivant : pour les autoentreprises EXPedition™ 5 métropole (frais reéls) __,_€

IBAN : FR76 1450 5000 0204 7138 1997 920 (art. 239b du i
BIC : CEPAFRPP450 Code Général des Impéts) Montant total a régler , €

538413 3] JUDAINS U3 23dN0J3Qg



	Sommaire
	Article | L'appétit, une inclination commune à tout être	1
	Texte | Somme théologique, Ia, qu. LXXX, art. 1	4
	Texte | Commentaire du traité sur l'âme, Livre II, leçon 5	11
	Annexe I | Index	23
	Annexe II | Liste des principes	25
	Informations
	Périodique à parution irrégulière
	Le samedi 22 novembre 2025,
	en la fête de sainte Cécile
	Numéro :	CASUS-1 | 7ème année (n°78)
	Tarifs :	Edition numérique gratuite
			Edition papier 7,00 € + port
	ISSN :	2426-2064
	Edition :	Schola Sapientiæ
			Lierne – 36230 Tranzault
	Impression :	imprimé par nos soins
	Directeur de la 
	publication :	Mathieu Brulaire
	Abonnement :	30,00 € les 5 numéros + port
	Téléchargez les annexes de ce cahier, regroupant l'ensemble de nos ouvrages sur www.scholasapientiae.fr.
	Définition et division | Frère Pie
	L'appétit,
	une inclination commune à tout être
	1- Une question disputée – Pour inaugurer ce premier numéro thématique, nous avons choisi d'aborder une problématique directement psychologique, qui n'a pas été sans poser certaines difficultés aux scolastiques. La notion d'appétit, nous explique Cajetan1, « constitue un des points difficiles de la doctrine de saint Thomas ». Et le commentateur d'énoncer tour à tour les trois opinions2 qui ont prévalu à ce sujet dans l'Ecole, opinions que nous aurons l'occasion de relater ici au travers de notre courte enquête philosophique.
	Cajetan lui-même n'a pas fait l'unanimité, et s'est vu contredit (peut-être à tord...) par le RP Garrigou-Lagrange3 – que nous suivrons ici –, en raison de la part trop importante qu'il accorde à l'objet appétible. Nous voici donc avertis.
	Genre de l'appétit
	2- Une puissance de l'être – Enfonçons d'abord quelques portes ouvertes. Du fait qu'il n'existe pas par lui-même, mais dans un autre (personne n'a jamais vu un appétit indépendamment de son sujet !), l'appétit forme évidemment un accident. C'est un accident qualitatif, en ce qu'il trouve manifestement son principe dans la forme d'un être, bien qu'il oriente cet être tout entier vers un objet extérieur. Enfin, c'est une puissance, en raison précisément de cette idée de mouvement inhérente à toute qualité de seconde espèce.
	Ces premières observations suffisent à nous découvrir quelques précieuses conclusions. En premier lieu, elles nous invitent à distinguer un sujet d'un objet, le premier aspirant au second. En deuxième lieu, elles placent l'appétit comme l'organe par lequel (« quo » comme l'énoncent les thomistes4) se réalise cette inclination ; et non comme ce qui (« quod ») en forme le premier moteur, cette primauté revenant au sujet lui-même, à l'homme par exemple qui incline vers tel ou tel objet.
	3- Une puissance distincte – En troisième lieu, nous sommes amenés à séparer chez les êtres vivants les puissances appétitives et cognitives, par le fait même que l'appétit « extériorise » en quelque sorte son sujet, en le portant vers l'objet qu'il convoite, tandis que la connaissance assimile son objet, comme le remarque saint Thomas : « l'acte de la vertu cognitive, est tel que l'objet connu se trouve dans le sujet connaissant ; alors que l'acte de la vertu appétitive s'ordonne à l'objet tel qu'il est en lui-même »5. Impossible de confondre par conséquent les deux principes à l'origine de tels mouvements contraires.
	Cause finale et passion de l'appétit
	4- Difficulté posée – Toutefois, si l'homme incline vers tel objet, il est manifeste que l'appétition tient en quelque chose à la raison de cet objet. Car si « c'est en tant qu'elle provient de l'appétit, qu'il s'agit d'une appétition… c'est en tant qu'elle vient de l'objet, qu'il s'agit de telle appétition »6. Il serait donc ridicule d'attribuer la causalité de l'appétition au seul appétit, comme le soutinrent Scot et Capréol, dans une première opinion dénoncée par Cajetan7. Mais alors, comment concilier ces deux moteurs ? Et là commencent nos difficultés.
	Doit-on en effet retenir comme cause efficiente de cette inclination le sujet ou son objet ? L'expression de « puissance passive » attribuée par saint Thomas à l'appétit8, pourrait nous inciter à la seconde solution. D'autant que dans son Tr. sur l'âme9, il poursuit en précisant que l'appétit est un moteur mû, et l'objet appétible un moteur non mû. Dès lors, ne conviendrait-il pas d'assigner la qualité d'agent principal à cet objet, et de voir dans l'appétit une cause efficiente instrumentale ? On sait en effet que l'instrument se définit précisément comme un moteur non mû10.
	5- Double mouvement de passion et d'action – Constatons pour commencer que la notion de moteur mû admise dans la définition de l'appétit, implique l'existence de deux mouvements. Car « ce n'est pas sous le même rapport qu'une même chose s'avère être motrice et mue »11. Et de fait, il est clair que l'appétit participe aussi à sa propre inclination vers l'objet, sans quoi ce dernier devrait pouvoir produire un tel acte en n'importe quel sujet, ce qui n'est manifestement pas le cas.
	Songeons par exemple à l'attraction que la terre exerce sur l'eau et non sur l'air. N'y a-t-il pas lieu d'admettre une causalité du côté de l'eau dans cette attraction, causalité qui ne se trouve pas dans l'air ? Car ne pas l'admettre, ce serait réduire la puissance passive de l'appétit non plus à celle d'un instrument, mais à celle de la matière. L'erreur épinglée ici, c'est de résoudre la causalité de l'appétition au seul objet, et ce fut celle de Godefroid, seconde opinion à laquelle répond Cajetan.
	6- Agent propre d'appétition – S'il est vrai que l'appétit a besoin de la motion d'un objet pour passer à l'acte, il faut néanmoins remarquer que cette motion demeure comme accidentelle à l'objet. Par suite, l'objet appétible ne peut former un agent propre de l'appétition, l'agent propre agissant toujours pour un effet qui lui demeure essentiel.
	7- Primauté dans l'ordre de spécification – Disons ensuite que, si dans l'ordre d'un raisonnement spéculatif, la cause efficiente a raison de principe, dans l'ordre des appétibles, cette primauté revient à la fin. C'est elle en effet qui est raison de l'action à poser, et même de la capacité de l'agent à la poser. Il en résulte que l'objet appétible forme le moteur non mû de l'appétition en tant que cause finale de celle-ci, c'est-à-dire sous sa raison de bonté que poursuit précisément l'appétit ; et qu'il lui serait impossible de poursuivre s'il n'avait commencé par pâtir sous l'information de cette bonté.
	Nous tenons ainsi le premier mouvement à l'origine de l'appétition, mais qui ne forme pas l'appétition elle-même. Et ce premier mouvement est une passion de l'appétit sous l'influx de la forme qui l'entraîne à désirer tel objet. Il s'agit, on le comprend facilement, d'un mouvement de spécification, puisque le bien convoité n'entraîne pas l'appétit à désirer un objet en général, mais bien tel objet. Garrigou-Lagrange cite à ce propos une sentence sans équivoque du Docteur angélique : « l'intelligence [entendez l'objet] meut la volonté [ou plus génériquement tout appétit] non à la manière d'une cause efficiente, mais à la manière d'une cause finale »12.
	Cause efficiente de l'appétit
	8- Primauté de l'appétit dans l'ordre d'exercice – Quant à l'appétit, il nous apparaît comme l'unique cause efficiente de l'acte d'appétition, en ce sens qu'il se suffit à lui-même et ne souffre d'aucune imperfection pour être apte à poser un tel acte, ou pour le dire en terminologie scolastique, à l'exercer. La primauté de l'appétit s'avère ainsi d'un autre ordre que celle de son objet, et les deux sont indispensables pour que se produise l'appétition. L'absence d'une telle puissance ou l'absence d'un objet appétible annihilerait invariablement l'existence de toute inclination. Mais a contrario, objet et sujet ne constituent pas deux causes efficientes concourant à cette inclination, comme le supposait la dernière opinion erronée identifiée par Cajetan.
	Un exemple tiré des êtres vivants rendra sans nul doute plus compréhensible ce rapport entre l'agent et la fin. L'amour forme le premier mouvement de l'appétit qui se porte vers sa fin. Or, il est patent que l'amour n'a besoin d'aucun objet pour savoir aimer, c'est-à-dire pour exercer cet amour. Néanmoins, il ne saurait y avoir d'amour in concreto sans la présence d'un objet, qui dirige cet amour, qui l'applique en quelque sorte sur tel bien particulier, en un mot qui le spécifie.
	Matière de l'appétit
	9- Matières générique et spécifique – Mais venons-en à la causalité matérielle de l'appétition, qui se devine aisément sur la base de ce qui précède. On sait en effet que c'est la matière que perfectionne la fin, laquelle a raison d'acte vis-à-vis de la première. Lorsque donc l'appétit poursuivra le bien en général, il aura pour matière son sujet en sa totalité ; et lorsqu'il poursuivra le bien de telle faculté, celui de l'intelligence par exemple, il aura pour matière cette faculté particulière.
	Absolument parlant, il conviendra ainsi de poser toutes les puissances du sujet comme matière d'appétition, puisque l'appétit pourra s'exercer sur chacune d'entre elles13. Seules les parties de ce sujet déjà en acte devront être exclues de cette matière. Impossible par exemple pour l'appétit humain de désirer que la main devienne un pied...
	Forme et action de l'appétit
	10- Principe moteur intrinsèque – Par forme, il ne faut pas entendre ici l'affection reçue de l'objet par l'appétit, mais bien son principe intrinsèque qui l'entraîne à désirer la fin. Et en ce sens, nul besoin de discourir  longtemps pour admettre l’inclination comme forme de l’appétit.
	11- Nature de l'appétition – Si par contre on cherche à désigner l'acte produit par l'appétit sur son sujet, et qui équivaut au moyen-terme unissant ce dernier à sa fin, non seulement cette forme a raison d'acte (comme c'est toujours le cas, par définition), mais il s'agit même en l'espèce d'une action à proprement parler : l'appétit meut véritablement tel sujet à poursuivre une perfection qu'il ne possède pas encore, mais à laquelle il aspire. D'où le nom d'appétition donné à cette forme, et qui transcrit exactement la chose.
	Division spécifique de l'appétit
	12- Deux espèces d'appétit – Bien que ces considérations concernent directement la notion générique d'appétit, il est possible d'en distinguer plusieurs espèces. Et cela en fonction d'une différence existant entre les biens convoités, puisque nous venons de montrer (n°7) que l'objet était cause de la spécification de l'appétit.
	L'article de la Somme proposé dans ce numéro porte précisément sur la première de ces distinctions, celle entre l'appétit naturel et celui élicite. C'est sur cette distinction première que nous nous limiterons en ce numéro.
	13- Objets connu ou inné – Le point de départ dont use l'auteur est exactement celui repris ici : il se borne à constater l'existence de deux espèces de formes au principe de l'inclination de l'appétit.
	La première de ces formes n'est autre que l'acte premier qui fait qu'un être est tel être. Et comme l'agir suit l'être, il en découle logiquement que l'appétit naturel ou physique d'un être est déterminé par cette forme naturelle première.
	Cette forme naturelle étant unique et toujours en acte comme le note le chanoine Verneaux14, l'appétit naturel n'admet aucune élection, et aspire toujours en acte vers son objet. Il n'en demeure pas moins une puissance en raison de la primauté de la forme naturelle qu'il se limite à recevoir.
	L'autre forme capable de mouvoir un être, c'est celle qu'il obtient par mode de connaissance. Si de par sa forme naturelle même, l'homme aspire naturellement à respirer, la connaissance qu'il a de la pollution urbaine l'incite par choix à éviter les grandes agglomérations. C'est donc à propos que ce second appétit reçoit le qualificatif d'élicite, en référence à l'élection qu'il permet. Election qui sera relative chez l'animal et absolue chez l'homme...
	La multitude des formes connues offre en effet un panel d'objets disparates vers lesquels un être doué de connaissance a la possibilité de se porter, sans y être – lapalissade oblige – déterminé. En outre, la faculté cognitive ne connaissant pas toujours en acte, l'appétit élicite demeurera parfois lui-aussi en pure puissance.
	14- Agent naturel ou volontaire – A raison de ces deux formes, puis de ces deux appétits, signalons en survolant simplement ces notions qu'on parlera d'agent naturel ou d'agent volontaire, du côté du sujet doué de l'un ou de l'autre appétit. Tout être naturel se trouve ainsi pourvu d'un appétit naturel, alors que seuls ceux doués de connaissance – les bêtes et les hommes ici-bas – comptent cet appétit supérieur qu'est l'appétit élicite. C'est ce que saint Thomas développe même au sujet des animaux dans sa Ia IIæ, qu. VI, art. 2.
	Ce tour d'horizon paraît suffisant pour cerner plus à fond notre problématique de départ. Il conviendra une prochaine fois de préciser la dernière distinction avancée entre agent naturel et agent volontaire ; puis évidemment de nous pencher sur les espèces d'appétit élicite que sont les appétits sensible et intellectuel.
	Extension | Frère Pie
	Existence d'un appétit distinct chez les animaux
	Genre
	1. La
	La première chose qui surprend au sujet de l'appétit, c'est qu'il s'agisse d'une puissance passive. (n°153).
	2. Voilà tout l'objet de cette courte leçon. Mais pour y parvenir, il faut bien sûr commencer par en expliquer les termes.
	Celui d'universel précisément, qui s'entend ici dans un sens plus précis que celui retenu dans le Traité de l'interprétation, et alors que nous nous occupions de toute forme d'énonciation. Notre intérêt se porte désormais, non pas sur l'énonciation in genere, mais sur telle énonciation, sur l'énonciation dont use le syllogisme, ou comme prémisse ou comme conclusion (n°147).
	3. S'agissant d'attribution, il ne peut s'agir ici que de l'universel qui se tient du côté du prédicat (n°148).
	En second lieu, ce prédicat doit évidemment pour être universel importer la notion de totalité, en ce sens qu'il convient à tout le sujet. C'est là une propriété reçu de la notion générale d'universel (n°148).
	La différence vient de ce qu'il ne doit également s'attribuer à rien d'autre en-dehors de ce sujet (n°149). Autrement dit, il se prédique du sujet en tant que sujet (et non en tant que partie d'un autre sujet par exemple).
	4. Aristote montre ici l'équivalence de cette locution « en tant que telle » avec celle « par soi » (n°150), pour conclure que cet ultime principe de l'attribution universelle renferme manifestement les deux premiers, soit l'attribution à tout, et l'attribution par soi.
	Il y ajoute la notion d'exclusivité, et équivaut en ce sens à une attribution premier et par soi (per se primo) (n°151).
	Investigations scolastiques | Frère Pie
	De l'éducation
	Après l'étude du genre, c'est celle de la fin qu'il convient d'entreprendre, ce qui est spécialement vrai pour une science pratique. Et tout d'abord, commençons par nous demander si l'éducation a précisément une fin.
	Annexe I
	Index
	Annexe II
	Liste des principes cités
	classés selon l'ordre logique
		il n'y a pas à assigner une puissance à l'âme pour les actes qui s'avèrent communs aux êtres animés et inanimés.
	Or,	l'appétit demeure commun aux êtres animés et inanimés, puisque le bien est « ce que tous désirent », comme on l'apprend dans le Traité d'éthique (I*).
	Donc,	l'appétit ne forme pas une puissance spécifique à l'âme.
		les puissances se distinguent par leurs objets.
	Or,	c'est le même objet que nous connaissons et que nous désirons.
	Donc,	la puissance appétitive ne doit pas différer de la puissance appréhensive.
		le commun ne se distingue pas par opposition au propre.
	Or,	toute puissance de l'âme désire un certain bien particulier appétible, à savoir l'objet qui lui convient.
	Donc,	parallèlement à cet objet désirable de manière commune, on ne doit admettre aucune puissance distincte des autres, qu'on nommerait appétitive.
		le Philosophe distingue dans son Traité sur l'âme (II*) une faculté appétitive des autres puissances.
	Et de même, saint Jean Damascène distingue dans son livre II** les puissances appétitives de celles cognitives.
		toute forme est suivie d'une certaine inclination. Ainsi,
		le feu de par sa forme même incline vers le lieu supérieur ;
	et	il incline encore à engendrer quelque chose de semblable à lui.
	Or,	la forme des êtres qui participent à la connaissance, se présente sous un mode supérieur à ceux qui sont privés de connaissance. En effet,
		chez les êtres privés de connaissance,
		la forme ne se trouve déterminée qu'au seul être propre à chaque chose.
	Or,	celui-ci leur est également naturel.
	Donc,	cette forme naturelle est suivie d'une inclination naturelle, qu'on nomme « appétit naturel ».
	Alors que chez les êtres doués de connaissance,
		chacun se trouve déterminé à son propre être naturel par la forme qui lui est naturelle ;
	mais	il peut encore recevoir les espèces des autres réalités, à la manière dont :
		le sens peut recevoir les espèces de tous les objets sensibles ;
	et	l'intelligence, de tous les objets intelligibles.
	Et donc,
		l'âme de l'homme est d'une certaine manière toutes choses sous le rapport de la sensation et de l'intelligence.
	Et	en cela, les êtres qui ont une telle connaissance approchent d'une certaine manière de la ressemblance à Dieu, « en qui toutes choses préexistent », comme le souligne Denys*.
	Donc,
		les formes existent sous un mode plus élevé dans les êtres doués de connaissance que dans les simples formes naturelles.
	Et de même, l'inclination qui s'y trouve doit dépasser le mode de la simple inclination naturelle, qu'on nomme « appétit naturel ».
	Or,	cette inclination supérieure revient à la puissance appétitive de l'âme, par laquelle l'animal est capable de désirer les objets de son appréhension, et non pas seulement ceux auxquels il incline en vertu de sa seule forme naturelle.
	Et donc, il est nécessaire d'admettre ainsi une faculté appétitive dans l'âme.
		l'appétit qui se trouve dans les êtres doués de connaissance dépasse le mode commun sous lequel il se trouve en tous, comme on vient de l'expliquer*.
	Et donc, une puissance de l'âme s'avère nécessaire pour cet acte.
		l'objet appréhendé et désiré est identique par le sujet, mais diffère par la raison. En effet,
		il est appréhendé en tant qu'être sensible ou intelligible ;
	et	il est désiré en tant qu'être convenable ou bon.
	Or,
		c'est la diversité des raisons des objets qui est requise pour qu'il y ait diversité de puissances ;
	et non la diversité matérielle.
		toute puissance de l'âme
		constitue une certaine forme ou une certaine nature ;
	et	présente une inclination naturelle vers un acte donné.
	Donc,	chacune désire l'objet qui lui convient par un appétit naturel.
	Mais	au-dessus de celui-ci se trouve l'appétit animal qui fait suite à son appréhension :
		il lui permet de désirer un objet non parce qu'il convient à l'acte de telle ou telle puissance, à la manière dont la vision convient à la vue, et l'audition à l'ouïe ;
	mais	parce qu'il convient absolument à l'animal.
		on attribue à toutes choses l'appétit de désirer son propre bien.
	Donc,	on se demande s'il convient d'attribuer un appétit plus spécifique aux animaux.
		la forme qui se trouve chez les êtres doués de connaissance est d'un mode supérieur à celle qui se trouve chez ceux auxquels fait défaut la connaissance.
	Donc,	on doit y repérer aussi une inclination supérieure à ces derniers.
	Donc,	une puissance appétitive.
		Démonstration de l'antécédent : car,
		chez les autres êtres, la forme détermine chacun au seul être qui lui est propre et naturel.
	Alors que chez ceux doués de connaissance, elle s'étend non seulement à cela, mais encore à l'être intentionnel d'autrui. Ce qu'on affirme du fait que l'âme est d'une certaine manière toutes choses. –
	La première conséquence se fonde sur le fait qu'une certaine inclination fait suite à toute forme selon une certaine proportion.
		Ce qu'on voit dans les mouvements propres, telle l'inclination du feu vers le haut consécutive à sa forme ;
	de même que dans les mouvements d'aliénation, comme l'inclination parfaite qui découle de la génération d'un être semblable. –
	Enfin, la seconde conséquence se fonde sur le fait que :
		l'inclination d'un tel être supérieur appartient à sa puissance appétitive.
	Et	la preuve en est que par cette puissance appétitive l'animal est capable de désirer non seulement son être propre et naturel, mais même celui appréhendé.
		désirer ce n'est rien d'autre qu'incliner vers un objet, et c'est cette inclination que désigne l'appétit.
	Or,	chaque nature, ou mieux chaque être, est suivie d'une inclination vers un objet qui lui proportionné.
	Donc,
		de même qu'on trouve des êtres aux natures proportionnelles, qui ne répondent pas à une unique raison de perfection ;
	ainsi,	ces êtres s'accompagnent d'inclinations proportionnelles. De sorte que :
		telle forme s'avère supérieure à telle autre forme,
		non seulement par son degré de perfection ;
	mais	aussi dans la hiérarchie des êtres,
		puisque l'une appartient à un ordre réel supérieur à l'autre.
	Et de même, l'inclination de l'une s'avère supérieure à l'inclination de l'autre. –
	Et donc, c'est sur cette correspondance que se fonde la première conséquence du texte.
	Or,	nous observons encore l'existence de deux ordres de choses dans le tout de l'univers :
	l'un de ceux dont la nature consiste seulement à exister eux-mêmes, comme c'est le cas
		de tous les êtres inanimés,
	et	même des végétaux ;
	et	l'autre de ceux pour lesquels
		il ne suffit pas à leur nature d'exister eux-mêmes,
	mais	qui se portent à devenir encore les autres choses, comme c'est le cas chez les êtres doués de sensation ou d'intelligence.
	Donc,	si chaque nature est suivie d'une inclination qui lui est proportionnelle,
		il est dans la nature des êtres du premier ordre d'être suivi d'une inclination vers un objet qui leur est naturel et propre ;
	alors qu'il est dans la nature des êtres du second ordre d'incliner non seulement vers ce qui leur est naturel, mais encore vers ce qu'ils appréhendent. En effet,
		ces derniers existent eux-mêmes et ont l'être intentionnel de ce qu'ils appréhendent ;
	alors que les premiers se limitent seulement à exister.
	Et donc, il suit ultimement que :
		l'inclination des êtres du premier ordre
		se multiplie en un même sujet en fonction de la multiplicité de ses objets ;
	de même aussi que l'existence propre et naturelle à chaque être se multiplie en fonction du nombre d'êtres.
	Et donc, l'appétit naturel du corps léger qui tend vers le haut diffère de celui du même être tendant à engendrer un être semblable à lui, etc. En effet,
		le premier correspond à la légèreté ;
	alors que le second correspond à la chaleur, ou à autre chose qui forme sa puissance génératrice. –
	Alors que l'inclination consécutive à la nature des êtres du second ordre :
		ne se multiplie pas en un même sujet en fonction de la multiplicité de ses objets ;
	mais	constitue une certaine puissance spéciale, sans quoi elle ne serait pas proportionnelle à la nature dont elle découle. Car,
		leur nature même qui est une, existe elle-même et a l'être intentionnel des autres.
	Et donc, l'inclination qui leur est proportionnelle, doit s'étendre elle aussi à chacun de ces deux objets, soit à l'être naturel et à ceux appréhendés.
	Donc,
		c'est à partir de l'amplitude de leur nature qui leur donne non seulement d'être
		eux-mêmes, mais aussi les autres êtres que se manifeste l'existence d'un appétit unique envers chacun de ces deux objets.
	Et ainsi, il doit s'agir d'une puissance et d'une faculté naturelle spécifique.
	Et donc, c'est sur cela que se fonde la seconde conséquence, comme on le voit dans le texte.
		dans cette réponse, on ne cherche pas à dire que :
		l'être sous la raison d'intelligibilité ou de sensibilité formerait l'objet d'appréhension ;
	à la manière dont ce n'est pas non plus la couleur sous la raison de visibilité qui forme l'objet de la vue.
	Mais	on cherche à montrer que l'objet de l'appréhension est l'être lui-même,
		qui s'avère certes intelligible en regard de l'intelligence ;
	et	sensible en regard de la sensation.
	Donc,	la distinction entre les puissances appréhensive et appétitive tient en ceci que :
		la raison de l'objet de la première, c'est l'entité ;
	alors que pour la seconde, c'est la bonté ou la convenance.
		il existe deux espèces de raisons, celle de l'être naturel et celle de l'être connu ;
	et que de même, il existe deux espèces d'appétits :
		celui naturel, qui n'est rien d'autre que la puissance naturelle de chaque chose à sa perfection ;
	et	l'autre animal, qui ne se porte que vers un acte connu.
	Et donc, notre appétit de voir, d'entendre, et des autres actes de nos puissances – et même de celui de l'appétit – est double :
		l'un est naturel et partiel, en tant qu'il s'avère la perfection de telle puissance ;
	et	l'autre est animal, quand nous convoitons le bien appréhendé par notre vision ou notre volition, et que nous essayons de le conserver.
	Articulus primus.
	I-	Ad ea enim quæ sunt communia animatis et inanimatis, non est aliqua potentia animæ assignanda.
	Sed	appetere est commune animatis et inanimatis: quia bonum est quod omnia appetunt, ut dicitur in I Ethic.*
	Ergo	appetitus non est specialis potentia animæ.
		potentiæ distinguuntur secundum objecta.
	Sed	idem est quod cognoscimus et appetimus.
	Ergo	vim appetitivam non oportet esse aliam præter vim apprehensivam.
		commune non distinguitur contra proprium.
	Sed	quælibet potentia animæ appetit quoddam particulare appetibile, scilicet objectum sibi conveniens.
	Ergo	respectu hujus objecti quod est appetibile in communi, non oportet accipi aliquam potentiam ab aliis distinctam, quæ appetitiva dicatur.
		quod Philosophus, in II de Anima*, distinguit appetitivum ab aliis potentiis.
	Damascenus etiam, in II libro**, distinguit vires appetitivas a cognitivis.
		quamlibet formam sequitur aliqua inclinatio: sicut
		ignis ex sua forma inclinatur in superiorem locum,
	et	ad hoc quod generet sibi simile.
	Forma autem in his quæ cognitionem participant, altiori modo invenitur quam in his quæ cognitione carent.
		In his enim quæ cognitione carent,
		invenitur tantummodo forma ad unum esse proprium determinans unumquodque,
	quod etiam naturale uniuscujusque est.
	Hanc igitur formam naturalem sequitur naturalis inclinatio, quæ appetitus naturalis vocatur.
	In habentibus autem cognitionem,
		sic determinatur unumquodque ad proprium esse naturale per formam naturalem,
	quod tamen est receptivum specierum aliarum rerum: sicut
		sensus recipit species omnium sensibilium,
	et	intellectus omnium intelligibilium,
	ut sic
		anima hominis sit omnia quodammodo secundum sensum et intellectum:
	in quo quodammodo cognitionem habentia ad Dei similitudinem appropinquant, in quo omnia præexistunt, sicut Dionysius dicit*.
	Sicut igitur
		formæ altiori modo existunt in habentibus cognitionem supra modum formarum naturalium,
	ita oportet quod in eis sit inclinatio supra modum inclinationis naturalis, quæ dicitur appetitus naturalis.
	Et	hæc superior inclinatio pertinet ad vim animæ appetitivam, per quam animal appetere potest ea quæ apprehendit, non solum ea ad quæ inclinatur ex forma naturali.
	Sic igitur necesse est ponere aliquam potentiam animæ appetitivam.
		appetere invenitur in habentibus cognitionem, supra modum communem quo invenitur in omnibus, ut dictum est*.
	Et ideo oportet ad hoc determinari aliquam potentiam animæ.
		id quod apprehenditur et appetitur, est idem subjecto, sed differt ratione:
		apprehenditur enim ut est ens sensibile vel intelligibile;
	appetitur vero ut est conveniens aut bonum.
	Diversitas autem
		rationum in objectis requiritur ad diversitatem potentiarum;
	non autem materialis diversitas.
		unaquæque potentia animæ
		est quædam forma seu natura,
	et	habet naturalem inclinationem in aliquid.
	Unde	unaquæque appetit objectum sibi conveniens naturali appetitu.
	Supra quem est appetitus animalis consequens apprehensionem,
		quo appetitur aliquid non ea ratione qua est conveniens ad actum hujus vel illius potentiæ, utpote visio ad videndum et auditio ad audiendum;
	sed	quia est conveniens simpliciter animali.
		cum omnibus rebus attribuatur appetere suum bonum,
	animalibus specialiter attribuitur quod appetunt.
		In cognoscentibus invenitur forma altiori modo quam in cognitione carentibus:
	ergo	in illis invenitur inclinatio altior quam in istis:
	ergo	appetitiva potentia.
		Antecedens probatur: quia
		in reliquis forma determinat unumquodque ad proprium et naturale tantum esse;
	in cognoscentibus autem non solum ad hoc, sed ad alienum et intentionale esse se extendit. Declaratur: quia sic anima est quodammodo omnia. –
	Prima consequentia fundatur super hoc, quod omnem formam sequitur proportionaliter inclinatio aliqua.
		Quod patet tam in propriis, ut formam ignis sequitur inclinatio sursum;
	quam in alienis, ut perfecta sequitur inclinatio ad generationem similium. –
	Secunda vero consequentia fundatur super hoc, quod
		talis superior inclinatio ad appetitivam potentiam pertinet.
	Cujus probatio insinuatur ex eo quod per appetitivam potentiam animal potest appetere non solum propria et naturalia, sed apprehensa.
		Cum enim appetere nihil aliud sit quam inclinari in aliquid, et appetitus inclinatio ipsa sit;
	et	unamquamque naturam, immo unamquamque rem comitetur inclinatio sua ad aliquid sibi proportionatum:
	consequens est ut,
		quemadmodum rerum naturæ proportionaliter inveniuntur, et non unius rationis perfectionem habent,
	ita	etiam proportionales comitentur inclinationes. Ita quod,
		quemadmodum forma excedit formam
		non secundum gradum perfectionis tantum,
	sed	secundum rerum ordinem, quia scilicet una est in altiori rerum ordine quam alia;
	ita inclinatio sit superior inclinatione. –
	Et in hoc fundatur prima consequentia litteræ.
	Videmus autem duos rerum ordines in toto universo:
		unum eorum quorum naturæ hoc solum habent, quod sunt tantum ipsæmet, ut patet
		in omnibus inanimatis,
	et	etiam vegetabilibus tantum;
	alterum vero eorum quorum
		naturis non sufficit ut sint ipsæmet,
	sed	extendunt se ad hoc ut sint etiam alia, ut patet in sentientibus et intelligentibus.
	Si igitur unamquamque naturam proportionalis sequitur inclinatio,
		primi ordinis naturas sequetur inclinatio ad naturalia et propria tantum;
	secundi vero ordinis naturas sequetur inclinatio non solum ad naturalia, sed ad apprehensa;
		sunt enim ipsæ et apprehensa,
	illæ vero sunt tantum ipsæ.
	Et ex hoc ulterius sequitur quod
		inclinatio rerum primi ordinis
		multiplicatur in eodem juxta multiplicationem rerum;
	quemadmodum et esse proprium et naturale cujusque cum re ipsa multiplicatur.
	Et propterea aliud est naturalis appetitus levis ad esse sursum, et illius ejusdem ad generandum sibi simile, etc.:
		ille enim est levitas,
	hic autem calor, vel quidquid est sua vis productiva. –
	Inclinatio vero consequens naturas secundi ordinis,
		non multiplicatur in eodem juxta rerum multiplicationem,
	sed	est una quædam specialis vis: alioquin proportionata non esset naturæ a qua fluit.
		Natura enim ipsa, una existens, est ipsa et alia:
	ergo	et inclinatio, si proportionalis est, debet se extendere ad utraque, naturalia scilicet et apprehensa.
	Ex amplitudine igitur naturæ,
		qua non solum est ipsa sed alia, oritur quod appetitus ejus sit unus respectu
		utrorumque,
	ac	per hoc sit specialis vis potestasque naturæ. –
	Et hoc fuit fundamentum secundæ consequentiæ, ut patet in littera.
		Non enim intenditur in littera quod
		ens sub ratione intelligibilitatis aut sensibilitatis, sit objectum apprehensionis;
	sicut nec color sub ratione visibilitatis est objectum visus.
	Sed	intenditur quod objectum apprehensionis est ipsum ens,
		intelligibile quidem respectu intellectivæ,
	et	sensibile respectu sensitivæ.
	Ita quod distinctio apprehensivæ vis ab appetitiva in hoc stat, quod
		ratio objecti illius est entitas,
	istius vero est bonitas, sive convenientia.
		quemadmodum est utriusque ratio, scilicet naturæ et cognoscitivi,
	ita	est uterque appetitus:
		naturalis, qui nihil aliud est quam ipsa naturalis potentia cujusque ad suam perfectionem;
	et	animalis, qui non fertur nisi ad actum cognitum.
	Et propterea videre, audire, et alia hujusmodi, et etiam ipsum appetere, dupliciter appetimus:
		naturaliter, secundum partem, idest secundum illam potentiam cujus est perfectio;
	et	animaliter, cum apprehensum visionis aut volitionis bonum concupiscimus, et conservare conamur.

	Commentaires du Fr. Pie (2025)
		à traiter de ses parties.
	Or,	si l'âme présente des parties, ce n'est qu'en tant que ses puissances sont qualifiées de « parties ». Car lorsqu'une chose a de nombreuses puissances, il est possible de parler de « parties » pour désigner chacune de ses puissances.
	Donc,	traiter de ses parties, revient à traiter de chacune de ses puissances.
	dans la première, il considère les puissances de l'âme en général, en les distinguant entre elles ;
	dans la seconde, il s'occupe de chacune d'elles, à cet endroit « Donc, il convient de commencer par parler de la nutrition et de la génération* etc ».
	dans la première, il distingue les puissances de l'âme les unes des autres ;
	dans la seconde, il montre ce qu'il faut examiner dans ces puissances de l'âme, et de quelle manière et dans quel ordre on doit le faire, en disant « C'est pourquoi il faut chercher pour chacun** etc ».
	en premier, il distingue les puissances de l'âme entre elles ;
	en second, il montre comment la notion commune de l'âme se rapporte aux parties recensées, en disant « Donc, il est manifeste que la raison d'âme sera une,*** etc ».
	en premier, il énumère les puissances de l'âme ;
	en second, il montre comment elles se suivent les unes les autres, à cet endroit « Ainsi, il n'y a chez les plantes**** etc ».
		les puissances de l'âme qui ont été recensées ci-dessus*,
		se trouvent toutes chez certains êtres vivants, comme chez les hommes ;
	alors qu'il n'y en a que certaines qui se trouvent chez d'autres êtres vivants, comme c'est le cas pour les autres animaux ;
	enfin, on n'en trouve même qu'une seule chez d'autres êtres encore, comme chez les plantes.
	Or,	il n'a pas parlé plus haut** de puissances, mais de parties de l'âme.
	Donc,
		il manifeste ici que par « puissances » on doit entendre la même chose que ce qu'on entendait plus haut par « parties ».
	Et	de toute évidence, on en dénombre cinq genres, que sont les puissances végétative, sensitive, appétitive, celle du mouvement local, et les puissances intellectuelles.
	en premier, bien sûr, pourquoi retient-on ici cinq genres de puissances de l'âme, d'autant plus qu'on a coutume de dire qu'il existe trois âmes, celle végétative, elle sensible et celle rationnelle ;
	en second, il faut encore considérer pourquoi il admet cinq genres de puissances ici, alors qu'il n'en avait recensé que quatre plus haut*.
		puisqu'on parle toujours d'une puissance en rapport à l'acte qui lui est propre, l'acte auquel se réfère la puissance opérative doit être une opération.
	Or,	les puissances de l'âme sont opératives, puisque tel est le cas de toute puissance formelle.
	Donc,	il est nécessaire de poser l'existence de diverses puissances dans l'âme en référence à ses diverses opérations.
	Or,	l'opération de l'âme demeure l'opération d'un être vivant.
	Donc,	puisque c'est en référence à l'être d'une chose qu'une opération propre lui convient, du fait que chacune opère en tant qu'elle existe, c'est en tant qu'elles se trouvent chez les êtres vivants qu'il faut examiner les opérations de l'âme.
		l'une à l'évidence matérielle, par laquelle ils conviennent avec les autres choses matérielles ;
	et	l'autre immatérielle, par laquelle ils communiquent d'une certaine manière avec les substances supérieures.
		il existe une différence entre chacune de ces existences. Car,
		par son existence matérielle qu'elle contracte par la matière, une chose se limite à n'être que ce qu'elle est, à la manière dont telle pierre n'est pas autre chose que cette pierre.
	Alors que par son existence immatérielle, qui s'avère ample et d'une certaine manière infinie, en tant qu'elle ne se trouve pas limitée par la matière, une chose n'est pas seulement ce qu'elle est, mais est aussi d'une certaine manière les autres choses.
	Donc,	toutes les choses se trouvent d'une certaine manière dans les substances immatérielles supérieures, comme en leurs causes universelles.
	6- Or,	cette existence immatérielle présente deux degrés chez ces êtres inférieurs. Car,
		l'une s'avère entièrement immatérielle, et c'est l'être intelligible. En effet,
		dans l'intelligence, les choses ont une existence ;
	et	elles l'ont sans leur matière, sans leurs conditions matérielles d'individuation, et même sans organe corporel.
	Alors que l'être sensible demeure intermédiaire entre les deux. Car,
		dans le sens, les choses ont une existence sans leur matière ;
	mais	non sans leurs conditions matérielles d'individuation, ni sans organe corporel. En effet,
		le sens se rapporte à des objets particuliers ;
	et	l'intelligence à des objets universels.
	Et donc, relativement à cette double existence, le Philosophe affirmera dans son Troisième livre* que l'âme est d'une certaine manière toutes choses .
	7- Donc,
		les opérations qui se rapportent à l'être vivant selon son existence matérielle, sont les opérations qui s'attribuent à son âme végétative :
		il est vrai qu'elles s'ordonnent à ce à quoi s'ordonnent aussi les actions des êtres inanimés, à savoir à la perfection de leur être et à sa conservation ;
	mais	chez les êtres vivants, cela s'accomplit sous un mode plus élevé et plus noble. En effet,
		les corps inanimés sont engendrés et conservés dans l'existence par un principe moteur extrinsèque ;
	tandis que les êtres animés sont engendrés par un principe intrinsèque qui se trouve dans la semence ; et ils sont conservés par un principe nutritif intrinsèque. Car il semble que ce soit là le caractère propre des êtres vivants, que d'opérer comme mus par eux-mêmes.
	Alors que les opérations
		qu'on attribue aux êtres vivants selon leur existence pleinement immatérielle, appartiennent à la partie intellective de l'âme ;
	et	celles qu'on leur attribue selon une existence intermédiaire, appartiennent à la partie sensitive de leur âme.
	Et donc, c'est en fonction de cette triple forme d'existence qu'on distingue communément trois espèces d'âmes, que sont l'âme végétative, l'âme sensible et l'âme rationnelle.
		puisque tout être existe en vertu d'une certaine forme, il faut que :
		l'être sensible existe en vertu d'une forme sensible ;
	et	que l'être intelligible existe en vertu d'une forme intelligible.
	Or,	il découle de toute forme une certaine inclination, et de toute inclination une opération. Ainsi,
		la forme naturelle du feu est suivie d'une inclination vers le lieu supérieur, en raison de laquelle le feu est qualifié de léger ;
	et	cette inclination est suivie d'une opération, celle de se mouvoir vers le haut.
	Donc,
		il suit de la forme sensible comme de celle intelligible une certaine inclination qu'on nomme « appétit sensible » ou « intellectuel ».
	Et de même, l'inclination consécutive à la forme naturelle est qualifiée d'« appétit naturel ».
	Or,	l'opération consécutive à l'appétit, c'est « le mouvement local ».
	Donc,	c'est pour cette raison qu'on doit nécessairement compter cinq genres de puissances dans l'âme, ce qui constituait l'objet de sa première interrogation.
		Aristote cherchant à démontrer plus haut* que l'âme forme le principe de vie de tous les êtres vivants, il a distingué la vie elle-même
		en fonction des degrés des êtres vivants ;
	et non en fonction des opérations vitales qui permettent de distinguer ces genres de puissances.
	Or,	l'appétit ne constitue pas un degré de vie différent chez les êtres vivants, puisque tous ceux qui sont doués de sensation, possèdent un appétit.
	Et donc, on ne doit compter que quatre degrés de vie, comme on l'a montré plus haut**.
		chez certains êtres, on retrouve toutes ces puissances ;
	alors que chez d'autres, il n'y en a que quelques-unes ;
	enfin, d'autres encore n'en ont qu'une seule.
		pour la perfection de l'univers, aucun degré de perfection ne doit être absent de la réalité ;
	mais
		la nature procède peu à peu du degré le plus imparfait à celui le plus parfait.
	Et donc, c'est pour cela que dans son Traité de métaphysique (VIII*), Aristote assimile également les espèces des choses aux nombres, qui progressent eux aussi en augmentant peu à peu.
	Donc,	parmi les êtres vivants,
		certains ne possèdent qu'une seule des puissances énumérées, et ce sont les plantes :
		elles n'ont que la puissance végétative.
	Et	cette puissance se trouve nécessairement chez tous les êtres vivants matériels, puisqu'on attribue à cette puissance toutes les opérations regardant l'existence matérielle.
	Alors que d'autres êtres vivants, que sont les animaux,
		possèdent la puissance végétative et celle sensitive.
	Or,	puisqu'il s'y trouve la puissance sensitive, il doit s'y trouver aussi une troisième puissance, celle appétitive.
	Et cette dernière se divise évidemment en trois degrés, à savoir :
		le désir qui vient de la puissance du concupiscible ;
	puis la colère, qui vient de la puissance de l'irascible : et ces deux premiers degrés de l'appétit appartiennent à la partie sensible de l'âme, puisqu'ils suivent l'appréhension du sens.
	Enfin, la volonté en est le troisième degré, qui forme l'appétit rationnel consécutif à l'appréhension de l'intelligence.
		tous les animaux possèdent au moins un sens, celui du toucher.
	Or,	tout être doué du sens, doit aussi avoir « la joie et la tristesse », ainsi que la délectation et la douleur. En effet,
		la joie et la tristesse paraissent davantage découler d'une appréhension intérieure ;
	alors que la délectation et la douleur sont consécutives à une appréhension du sens, et surtout du sens du toucher.
	Et donc, s'il s'y trouve de la joie et de la tristesse, c'est qu'il y a nécessairement quelque chose
		« de triste et de doux », c'est-à-dire de délectable et de douloureux. En effet,
		tout ce que le toucher sent doit être convenable, et donc délectable ;
	ou	nuisible, et donc douloureux.
	Or,	ceux en lesquels se trouve quelque chose de délectable et de triste, doivent aussi être doués de concupiscence, qui correspond à l'appétit délectable.
	Donc,	l'appétit se trouve chez tous les animaux du premier jusqu'au dernier, puisque le sens du toucher s'y trouve aussi.
		tous les animaux possèdent un sens leur permettant de percevoir leur nourriture, et ce sens est celui du toucher qui est le sens de la nourriture.
	Or,	tous les animaux doivent nécessairement user d'aliment, comme on l'a vu*.
	Donc,	il est nécessaire qu'ils aient le sens du toucher afin de percevoir la nourriture qui leur convient. Et il manifeste comme suit le fait que le toucher s'avère le sens de la nourriture. Car,
		puisque les corps des êtres vivants sont constitués d'éléments chauds, humides, froids et secs, c'est aussi de ce genre d'objets qu'ils doivent se nourrir.
	Or,	le toucher est le sens qui discerne de tels objets.
	« Mais par les autres sensibles », c'est-à-dire par le moyen des autres sens, les êtres vivants ne se nourrissent que de manière accidentelle, en tant qu'ils s'unissent aux choses tangibles. En effet,
		le son, l'odeur et la couleur n'apportent rien à la nourriture en tant que telle, mais seulement en tant qu'il arrive que ce qui est coloré, odorant et sonore soit également chaud ou froid, humide ou sec.
	Quant à l'humeur, c'est-à-dire la saveur, elle appartient au nombre des qualités tangibles, à la manière dont le goût aussi forme une espèce de toucher.
	Donc,	il en ressort que tous les animaux ont ce sens de la nourriture.
	13- Or, ceux qui possèdent le sens de la nourriture, éprouvent encore la faim et la soif.
		Chacun de ces deux états est une concupiscence de la nourriture :
		la faim correspond bien sûr à la concupiscence du chaud et du sec, qui ont raison de nourriture ;
	et	la soif l'est du froid et de l'humide, qui ont raison de boisson.
	Alors que la saveur est une certaine délectation qui leur est attachée, puisque la saveur délectable indique une proportion convenable du chaud et du froid, et de l'humide et du sec dans la nourriture.
	Donc, elle regarde davantage la délectation de la nourriture que sa nécessité.
	Et donc, l'appétit se trouve partout où se trouve aussi le sens du toucher.
		au-dessus de ces trois puissances végétative, sensitive et appétitive, certains animaux ont aussi le mouvement local.
	Enfin, d'autres possèdent encore au-dessus de ces quatre puissances, la puissance intellectuelle renfermant l'intelligence elle-même :
		ce sont les hommes et tout autre genre d'êtres semblables aux hommes, ou même plus honorables que les hommes, qui pourraient exister.
	Et	il est vrai qu'on repère certains êtres plus honorables que les hommes, également doués d'intelligence. Car,
		l'intelligence se trouve chez les substances séparées et dans les corps célestes, à supposé qu'ils soient animés.
	Par contre, parmi les êtres vivants mortels il n'existe pas d'autre genre d'êtres vivants doués d'intelligence, hormis l'espèce humaine.
		16- Puisqu'en effet l'intelligence n'a pas d'organe corporel, les êtres doués d'intelligence ne peuvent se diversifier en fonction d'une complexion différente de leurs organes ;
	à la manière dont les espèces des sens se distinguent en raison de complexions différentes, au moyen desquelles elles se rapportent de manière différente aux opérations de ces sens.
		Platon posa l'existence d'universels séparément de tout sujet.
	Mais	il n'admettait pas l'existence d'une même idée commune pour les êtres qui appartiennent à une même suite, comme c'est le cas des nombres et des figures. En effet,
		il n'admettait l'existence d'aucune idée du nombre en marge de tous les nombres, à la manière dont il croyait à l'existence d'une idée unique d'homme séparément de tous les hommes. Car,
		les espèces des nombres s'ordonnent naturellement de manière consécutive dans une même suite.
	Et donc, le premier de ces nombres, qu'est la dualité, est cause de tous ceux qui suivent.
	Donc,	il n'y a pas lieu d'admettre une idée commune du nombre pour causer l'espèce des nombres.
	Et la même raison vaut pour les figures. Car leurs espèces se suivent de manière consécutive, comme pour les espèces des nombres. En effet,
		le triangle précède le quadrilatère ;
	et	le quadrilatère précède le pentagone.
	18- Donc, il explique que la raison d'âme est à l'évidence unique, de la même manière que la raison de figure est unique. En effet,
		il n'existe pas, parmi les figures, une figure étrangère au triangle et aux autres espèces de figures qui le suivent, puisqu'il n'y a qu'une seule raison commune à toutes les figures.
	Et de même pour le propos qui nous intéresse, il n'y a pas d'âme séparée qui existerait indépendamment de toutes les parties énumérées.
	19- Or,
		s'il n'existe pas une figure séparée en plus de toutes les figures – d'après les Platoniciens eux-mêmes qui soutiennent l'existence d'espèces communes séparées –, on trouve néanmoins une raison commune unique qui convient à toutes les figures, sans être propre à l'une d'elles seulement.
	Et	il en est de même chez les êtres animés.
	Et donc,
		il serait ridicule que l'homme cherche une raison commune unique, tant chez les animaux que dans les autres choses, qui ne convienne pas à chaque être animé particulier qui existe dans la réalité naturelle.
	Et	il ne conviendrait pas non plus que l'homme cherche une définition de l'âme commune à chaque espèce d'âme, et abandonne ensuite cette définition commune à toutes.
	Donc,
		il ne faut pas abandonner la définition commune de l'âme ;
	et	il ne faut pas non plus assigner une définition commune à l'âme, qui ne conviendrait pas à chaque âme singulière.
	20- Et il a précisé* que la raison de l'âme se tient de la même manière que la raison de figure.
	Donc,	il montre la convenance qu'il y a entre les deux, expliquant que les figures et les âmes se rapportent de la même manière les unes aux autres, puisqu'en chacune d'elles ce qui est premier est en puissance d'être ce qui vient ensuite. En effet,
		dans les figures, il est clair que le triangle qui est premier, est en puissance au quadrilatère, puisque le quadrilatère peut se diviser en deux triangles.
	Et de même, dans l'âme sensitive, l'âme végétative forme comme l'une de ses puissances, en même temps qu'elle forme comme l'âme par elle-même.
	Et	il en est de même des autres figures et des autres parties de l'âme.
	Lectio quinta.
	De distinctione potentiarum animæ adinvicem.
		ad determinandum de partibus ejus.
	Non autem habet aliter anima partes, nisi, secundum quod ejus potentiæ partes ejus dicuntur, prout alicujus potentis multa, partes dici possunt potestates ad singulas.
	Unde	determinare de partibus ejus est determinare de singulis potentiis ejus.
	in prima determinat de potentiis animæ in communi, distinguendo eas abinvicem;
	in secunda determinat de singulis earum, ibi, Quare primum de alimento et generatione* etc.
	in prima distinguit potentias animæ abinvicem;
	in secunda ostendit quid de potentiis animæ, et quomodo, et quo ordine determinandum sit, ibi, Quare et secundum unumquodque quærendum,** etc.
	primo distinguit potentias animæ abinvicem;
	secundo ostendit quomodo ratio communis animæ se habet ad partes prædictas, ibi, Manifestum igitur est quoniam eodem*** etc.
	primo enumerat potentias animæ;
	secundo ostendit quomodo seinvicem consequantur, ibi, Inest autem plantis,**** etc.
		de potentiis animæ, quæ supra* nominatæ sunt,
	quibusdam insunt omnes, sicut hominibus,
	quibusdam quædam harum, sicut aliis animalibus:
	quibusdam una tantum, sicut plantis.
	Et	quia superius** non nominaverat eas potentias, sed partes animæ;
	ideo
		manifestat, quod per potentias idem intelligit, quod supra per partes.
	Quarum quidem sunt quinque genera; scilicet vegetativum, sensitivum, appetitivum, motivum secundum locum, intellectivum.
	Primo quidem quare ponuntur hic quinque genera potentiarum animæ; præcipue cum consuetum sit dici triplicem esse animam, vegetabilem, sensibilem et rationalem.
	Secundo considerare oportet quare hic ponit quinque cum superius* posuerit tantum quatuor.
		cum omnis potentia dicatur ad actum proprium, potentia operativa dicitur ad actum qui est operatio.
	Potentiæ autem animæ sunt operativæ, talis enim est potentia formæ;
	unde	necesse est secundum diversas operationes animæ, accipi diversitatem potentiarum.
	Operatio autem animæ, est operatio rei viventis.
	Cum igitur unicuique rei competat propria operatio, secundum quod habet esse, eo quod unumquodque operatur inquantum est ens: oportet operationes animæ considerare, secundum quod invenitur in viventibus.
		Unum quidem materiale, in quo conveniunt cum aliis rebus materialibus.
	Aliud autem immateriale, in quo communicant cum substantiis superioribus aliqualiter.
		differentia inter utrumque esse: quia
		secundum esse materiale, quod est per materiam contractum, unaquæque res est hoc solum quod est, sicut hic lapis, non est aliud quam hic lapis:
	secundum vero esse immateriale, quod est amplum, et quodammodo infinitum, inquantum non est per materiam terminatum, res non solum est id quod est, sed etiam est quodammodo alia.
	Unde	in substantiis superioribus immaterialibus sunt quodammodo omnia, sicut in universalibus causis.
	6- Hujusmodi autem immateriale esse, habet duos gradus in istis inferioribus. Nam
		quoddam est penitus immateriale, scilicet esse intelligibile.
		In intellectu enim res habent esse,
	et	sine materia, et sine conditionibus materialibus individuantibus, et etiam absque organo corporali.
	Esse autem sensibile est medium inter utrumque. Nam
		in sensu res habet esse sine materia,
	non tamen absque conditionibus materialibus individuantibus, neque absque organo corporali.
		Est enim sensus particularium,
	intellectus vero universalium.
	Et quantum ad hoc duplex esse, dicit Philosophus in Tertio hujus*, quod anima est quodammodo omnia.
	7- Operationes igitur,
		quæ competunt viventi secundum esse materiale, sunt operationes quæ attribuuntur animæ vegetabili:
		quæ tamen licet ad id ordinentur, ad quod etiam ordinantur actiones in rebus inanimatis, scilicet ad consequendum esse et conservandum,
	tamen in viventibus hoc fit per altiorem et nobiliorem modum.
		Corpora enim inanimata generantur et conservantur in esse a principio motivo extrinseco;
	animata vero generantur a principio intrinseco, quod est in semine, conservantur vero a principio nutritivo intrinseco. Hoc enim videtur esse viventium proprium, quod operentur tamquam ex seipsis mota.
	Operationes autem,
		quæ attribuuntur rebus viventibus secundum esse penitus immateriale, pertinent ad partem animæ intellectivam;
	quæ vero attribuuntur eis secundum esse medium, pertinent ad partem animæ sensitivam.
	Et secundum hoc triplex esse distinguitur communiter triplex anima: scilicet vegetabilis, sensibilis et rationalis.
		quia omne esse est secundum aliquam formam, oportet quod
		esse sensibile sit secundum formam sensibilem,
	et	esse intelligibile secundum formam intelligibilem.
	Ex unaquaque autem forma sequitur aliqua inclinatio, et ex inclinatione operatio; sicut
		ex forma naturali ignis, sequitur inclinatio ad locum qui est sursum, secundum quam ignis dicitur levis;
	et	ex hac inclinatione sequitur operatio, scilicet motus qui est sursum.
	Ad formam igitur
		tam sensibilem quam intelligibilem sequitur inclinatio quædam quæ dicitur appetitus sensibilis vel intellectualis;
	sicut inclinatio consequens formam naturalem, dicitur appetitus naturalis.
	Ex appetitu autem sequitur operatio, quæ est motus localis.
	Hæc igitur est ratio, quare oportet esse quinque genera potentiarum animæ, quod primo quærebatur.
		supra* Aristoteles intendens ostendere quod anima est principium vivendi in omnibus viventibus, distinxit ipsum vivere
		secundum gradus viventium,
	et non secundum operationes vitæ secundum quas distinguuntur hæc genera potentiarum.
	Appetitivum autem non constituit aliquem diversum gradum in viventibus; quia omnia quæ habent sensum, habent appetitum;
	et sic	remanent tantum quatuor gradus viventium, ut supra** ostensum est.
	quibusdam insunt omnes,
	quibusdam quædam,
	quibusdam una sola.
		ad hoc quod universum sit perfectum, nullus gradus perfectionis in rebus intermittitur,
	sed
		paulatim natura de imperfectis ad perfecta procedit.
	Propter quod etiam Aristoteles, in VIII Metaphysicæ*, assimilat species rerum numeris, qui paulatim in augmentum proficiunt.
	Unde	in viventibus
		quædam habent unum tantum prædictorum, scilicet plantæ,
		in quibus est solum vegetativum,
	quod necesse est in omnibus viventibus materialibus esse, quia huic potentiæ attribuuntur operationes pertinentes ad esse materiale.
	Aliis autem, scilicet animalibus,
		inest vegetativum et sensitivum.
	Si autem est ibi sensitivum, oportet quod adsit tertium, scilicet appetitivum.
	Quod quidem dividitur in tria: scilicet
		desiderium, quod est secundum vim concupiscibilem;
	et	iram, quæ est secundum vim irascibilem: qui duo appetitus pertinent ad partem sensitivam: sequuntur enim apprehensionem sensus.
	Tertium autem est voluntas, quod est appetitus intellectivus, consequens scilicet apprehensionem intellectus.
		omnia animalia habent ad minus unum sensum, scilicet tactum;
	quibus autem inest sensus, inest lætitia et tristitia, delectatio et dolor.
		Lætitia enim et tristitia magis videntur sequi apprehensionem interiorem.
	Sed	delectatio et dolor consequuntur apprehensionem sensus, et præcipue sensus tactus.
	Et si est lætitia et tristitia, necesse est quod sit aliquid triste et dulce, idest delectabile et dolorosum;
		oportet enim, omne quod sentitur secundum tactum, esse, vel conveniens, et sic est delectabile:
	vel nocivum, et sic est dolorosum.
	Quibuscumque autem inest aliquid delectabile et triste, his inest et concupiscentia, quæ est appetitus delectabilis;
	ergo	de primo ad ultimum omnibus animalibus, quibus inest sensus tactus, inest appetitus.
		Omnia animalia habent sensum, quo cognoscunt suum alimentum; scilicet sensum tactus, qui est sensus alimenti.
	Et	quia necessarium est omnibus animalibus uti alimento, ut dictum est*;
	ideo	necessarium est, quod habeant sensum tactus quo percipiant alimentum sibi conveniens. Quod autem tactus sit sensus alimenti, manifestum est:
		sicuti enim corpora viventia constant ex calidis, et humidis, et frigidis, et siccis, ita ex his nutriuntur:
	tactus autem est sensus discretivus horum.
	Sed	aliis sensibilibus, idest aliis sensibilibus non nutriuntur viventia nisi secundum accidens, inquantum videlicet conjunguntur tangibilibus.
		Sonus enim et odor et color nihil conferunt in alimentum inquantum hujusmodi, sed solum inquantum contingit colorata et odorata et sonantia esse calida vel frigida, humida vel sicca:
	humor autem, idest sapor, est quoddam de numero tangibilium qualitatum, sicut et gustus est quidam tactus.
	Sic igitur patet, quod omnia animalia habent sensum alimenti.
	13- Quibuscumque autem inest sensus alimenti, his inest esuries et sitis:
		quorum utrumque est concupiscentia alimenti:
		esuries quidem est concupiscentia calidi et sicci, quod habet rationem cibi:
	sitis autem frigidi et humidi, quod habet rationem potus.
	Sapor autem est quoddam horum delectamentum: sapor enim delectabilis indicat convenientem proportionem calidi et frigidi, humidi et sicci in alimento.
	Unde	magis pertinet ad delectationem alimenti, quam ad necessitatem.
	Sic igitur ubicumque est sensus tactus, est etiam appetitus.
		supra hæc tria, scilicet vegetativum, sensitivum et appetitivum, inest etiam motivum secundum locum.
	Aliis vero supra hæc quatuor inest etiam intellectivum et intellectus ipse, scilicet
		hominibus, et si aliquod aliud genus rerum est simile hominibus, aut etiam honorabilius hominibus.
	Invenitur autem aliquid honorabilius hominibus, quibus inest intellectus;
		est enim in substantiis separatis, et in corporibus cælestibus, si tamen sunt animata:
	licet in viventibus mortalibus non est aliquod genus viventium habentium intellectivum, nisi in specie humana.
		16- Cum enim intellectus non habeat organum corporale, non possunt diversificari habentia intellectum secundum diversam complexionem organorum,
	sicut diversificantur species sensitivorum secundum diversas complexiones, quibus diversimode se habent ad operationes sensus.
		Plato posuit universalia esse separata secundum esse;
	tamen in illis, quæ se habent consequenter, non posuit unam ideam communem, sicut in numeris
		et figuris:
		non enim posuit unam ideam numeri præter omnes numeros, sicut posuit unam ideam hominis præter omnes homines, eo quod
		numerorum species naturali ordine consequenter se habent.
	Et sic	prima earum, scilicet dualitas, est causa omnium consequentium.
	Unde	non oportet ponere aliquam ideam communem numeris, ad causandum speciem numerorum.
	Et	similis ratio est de figuris. Nam ejus species consequenter se habent, sicut et species numerorum:
		trigonum enim est ante tetragonum,
	et	tetragonum ante pentagonum.
	18- Dicit ergo manifestum esse, quod eodem modo una est ratio animæ, sicut una est ratio figuræ.
		Sicuti enim inter figuras non est aliqua figura quæ sit præter triangulum et alias species consequentes, utpote quæ sit communis omnium figurarum,
	ita nec in proposito est aliqua anima, quasi separata existens præter omnes prædictas partes.
	19- Sed
		quamvis non sit una figura separata in esse præter omnes figuras, etiam secundum Platonicos, qui ponunt species communes separatas; tamen invenitur una ratio communis, quæ convenit omnibus figuris, et non est propria alicujus earum;
	ita est et in animalibus.
	Et ideo
		ridiculum est, quod homo quærat unam rationem communem, tam in animalibus, quam in aliis rebus, quæ non conveniat alicui animarum quæ sunt in rerum natura particulariter.
	Neque etiam est conveniens, quod homo quærat definitionem animæ, secundum unamquamque speciem animæ, et dimittat definitionem communem omnibus.
	Ergo
		neque definitio communis animæ prætermittenda fuit;
	neque sic est assignanda definitio communis animæ quod non conveniat singulis animabus.
	20- Et quia dixerat*, quod eodem modo se habet ratio animæ sicut ratio figuræ,
	ostendit convenientiam inter utrumque: et dicit quod similiter se habent figuræ et animæ adinvicem: in utrisque enim illud quod est prius, est in potentia in eo quod est consequenter.
		Manifestum est enim in figuris, quod trigonum, quod est prius, est potentia in tetragono. Potest enim tetragonum dividi in duos trigonos.
	Et similiter in anima sensitiva, vegetativa est quasi quædam potentia ejus, et quasi anima per se.
	Et similiter est de aliis figuris, et aliis partibus animæ.

	Sommaire
	Article | L'appétit, une inclination commune à tout être	1
	Texte | Somme théologique, Ia, qu. LXXX, art. 1	4
	Texte | Commentaire du traité sur l'âme, Livre II, leçon 5	11
	Annexe I | Index	23
	Annexe II | Liste des principes	25
	Informations
	Périodique à parution irrégulière
	Le samedi 22 novembre 2025,
	en la fête de sainte Cécile
	Numéro :	CASUS-1 | 7ème année (n°78)
	Tarifs :	Edition numérique gratuite
			Edition papier 7,00 € + port
	ISSN :	2426-2064
	Edition :	Schola Sapientiæ
			Lierne – 36230 Tranzault
	Impression :	imprimé par nos soins
	Directeur de la 
	publication :	Mathieu Brulaire
	Abonnement :	30,00 € les 5 numéros + port
	Téléchargez les annexes de ce cahier, regroupant l'ensemble de nos ouvrages sur www.scholasapientiae.fr.
	Définition et division | Frère Pie
	L'appétit,
	une inclination commune à tout être
	1- Une question disputée – Pour inaugurer ce premier numéro thématique, nous avons choisi d'aborder une problématique directement psychologique, qui n'a pas été sans poser certaines difficultés aux scolastiques. La notion d'appétit, nous explique Cajetan1, « constitue un des points difficiles de la doctrine de saint Thomas ». Et le commentateur d'énoncer tour à tour les trois opinions2 qui ont prévalu à ce sujet dans l'Ecole, opinions que nous aurons l'occasion de relater ici au travers de notre courte enquête philosophique.
	Cajetan lui-même n'a pas fait l'unanimité, et s'est vu contredit (peut-être à tord...) par le RP Garrigou-Lagrange3 – que nous suivrons ici –, en raison de la part trop importante qu'il accorde à l'objet appétible. Nous voici donc avertis.
	Genre de l'appétit
	2- Une puissance de l'être – Enfonçons d'abord quelques portes ouvertes. Du fait qu'il n'existe pas par lui-même, mais dans un autre (personne n'a jamais vu un appétit indépendamment de son sujet !), l'appétit forme évidemment un accident. C'est un accident qualitatif, en ce qu'il trouve manifestement son principe dans la forme d'un être, bien qu'il oriente cet être tout entier vers un objet extérieur. Enfin, c'est une puissance, en raison précisément de cette idée de mouvement inhérente à toute qualité de seconde espèce.
	Ces premières observations suffisent à nous découvrir quelques précieuses conclusions. En premier lieu, elles nous invitent à distinguer un sujet d'un objet, le premier aspirant au second. En deuxième lieu, elles placent l'appétit comme l'organe par lequel (« quo » comme l'énoncent les thomistes4) se réalise cette inclination ; et non comme ce qui (« quod ») en forme le premier moteur, cette primauté revenant au sujet lui-même, à l'homme par exemple qui incline vers tel ou tel objet.
	3- Une puissance distincte – En troisième lieu, nous sommes amenés à séparer chez les êtres vivants les puissances appétitives et cognitives, par le fait même que l'appétit « extériorise » en quelque sorte son sujet, en le portant vers l'objet qu'il convoite, tandis que la connaissance assimile son objet, comme le remarque saint Thomas : « l'acte de la vertu cognitive, est tel que l'objet connu se trouve dans le sujet connaissant ; alors que l'acte de la vertu appétitive s'ordonne à l'objet tel qu'il est en lui-même »5. Impossible de confondre par conséquent les deux principes à l'origine de tels mouvements contraires.
	Cause finale et passion de l'appétit
	4- Difficulté posée – Toutefois, si l'homme incline vers tel objet, il est manifeste que l'appétition tient en quelque chose à la raison de cet objet. Car si « c'est en tant qu'elle provient de l'appétit, qu'il s'agit d'une appétition… c'est en tant qu'elle vient de l'objet, qu'il s'agit de telle appétition »6. Il serait donc ridicule d'attribuer la causalité de l'appétition au seul appétit, comme le soutinrent Scot et Capréol, dans une première opinion dénoncée par Cajetan7. Mais alors, comment concilier ces deux moteurs ? Et là commencent nos difficultés.
	Doit-on en effet retenir comme cause efficiente de cette inclination le sujet ou son objet ? L'expression de « puissance passive » attribuée par saint Thomas à l'appétit8, pourrait nous inciter à la seconde solution. D'autant que dans son Tr. sur l'âme9, il poursuit en précisant que l'appétit est un moteur mû, et l'objet appétible un moteur non mû. Dès lors, ne conviendrait-il pas d'assigner la qualité d'agent principal à cet objet, et de voir dans l'appétit une cause efficiente instrumentale ? On sait en effet que l'instrument se définit précisément comme un moteur non mû10.
	5- Double mouvement de passion et d'action – Constatons pour commencer que la notion de moteur mû admise dans la définition de l'appétit, implique l'existence de deux mouvements. Car « ce n'est pas sous le même rapport qu'une même chose s'avère être motrice et mue »11. Et de fait, il est clair que l'appétit participe aussi à sa propre inclination vers l'objet, sans quoi ce dernier devrait pouvoir produire un tel acte en n'importe quel sujet, ce qui n'est manifestement pas le cas.
	Songeons par exemple à l'attraction que la terre exerce sur l'eau et non sur l'air. N'y a-t-il pas lieu d'admettre une causalité du côté de l'eau dans cette attraction, causalité qui ne se trouve pas dans l'air ? Car ne pas l'admettre, ce serait réduire la puissance passive de l'appétit non plus à celle d'un instrument, mais à celle de la matière. L'erreur épinglée ici, c'est de résoudre la causalité de l'appétition au seul objet, et ce fut celle de Godefroid, seconde opinion à laquelle répond Cajetan.
	6- Agent propre d'appétition – S'il est vrai que l'appétit a besoin de la motion d'un objet pour passer à l'acte, il faut néanmoins remarquer que cette motion demeure comme accidentelle à l'objet. Par suite, l'objet appétible ne peut former un agent propre de l'appétition, l'agent propre agissant toujours pour un effet qui lui demeure essentiel.
	7- Primauté dans l'ordre de spécification – Disons ensuite que, si dans l'ordre d'un raisonnement spéculatif, la cause efficiente a raison de principe, dans l'ordre des appétibles, cette primauté revient à la fin. C'est elle en effet qui est raison de l'action à poser, et même de la capacité de l'agent à la poser. Il en résulte que l'objet appétible forme le moteur non mû de l'appétition en tant que cause finale de celle-ci, c'est-à-dire sous sa raison de bonté que poursuit précisément l'appétit ; et qu'il lui serait impossible de poursuivre s'il n'avait commencé par pâtir sous l'information de cette bonté.
	Nous tenons ainsi le premier mouvement à l'origine de l'appétition, mais qui ne forme pas l'appétition elle-même. Et ce premier mouvement est une passion de l'appétit sous l'influx de la forme qui l'entraîne à désirer tel objet. Il s'agit, on le comprend facilement, d'un mouvement de spécification, puisque le bien convoité n'entraîne pas l'appétit à désirer un objet en général, mais bien tel objet. Garrigou-Lagrange cite à ce propos une sentence sans équivoque du Docteur angélique : « l'intelligence [entendez l'objet] meut la volonté [ou plus génériquement tout appétit] non à la manière d'une cause efficiente, mais à la manière d'une cause finale »12.
	Cause efficiente de l'appétit
	8- Primauté de l'appétit dans l'ordre d'exercice – Quant à l'appétit, il nous apparaît comme l'unique cause efficiente de l'acte d'appétition, en ce sens qu'il se suffit à lui-même et ne souffre d'aucune imperfection pour être apte à poser un tel acte, ou pour le dire en terminologie scolastique, à l'exercer. La primauté de l'appétit s'avère ainsi d'un autre ordre que celle de son objet, et les deux sont indispensables pour que se produise l'appétition. L'absence d'une telle puissance ou l'absence d'un objet appétible annihilerait invariablement l'existence de toute inclination. Mais a contrario, objet et sujet ne constituent pas deux causes efficientes concourant à cette inclination, comme le supposait la dernière opinion erronée identifiée par Cajetan.
	Un exemple tiré des êtres vivants rendra sans nul doute plus compréhensible ce rapport entre l'agent et la fin. L'amour forme le premier mouvement de l'appétit qui se porte vers sa fin. Or, il est patent que l'amour n'a besoin d'aucun objet pour savoir aimer, c'est-à-dire pour exercer cet amour. Néanmoins, il ne saurait y avoir d'amour in concreto sans la présence d'un objet, qui dirige cet amour, qui l'applique en quelque sorte sur tel bien particulier, en un mot qui le spécifie.
	Matière de l'appétit
	9- Matières générique et spécifique – Mais venons-en à la causalité matérielle de l'appétition, qui se devine aisément sur la base de ce qui précède. On sait en effet que c'est la matière que perfectionne la fin, laquelle a raison d'acte vis-à-vis de la première. Lorsque donc l'appétit poursuivra le bien en général, il aura pour matière son sujet en sa totalité ; et lorsqu'il poursuivra le bien de telle faculté, celui de l'intelligence par exemple, il aura pour matière cette faculté particulière.
	Absolument parlant, il conviendra ainsi de poser toutes les puissances du sujet comme matière d'appétition, puisque l'appétit pourra s'exercer sur chacune d'entre elles13. Seules les parties de ce sujet déjà en acte devront être exclues de cette matière. Impossible par exemple pour l'appétit humain de désirer que la main devienne un pied...
	Forme et action de l'appétit
	10- Principe moteur intrinsèque – Par forme, il ne faut pas entendre ici l'affection reçue de l'objet par l'appétit, mais bien son principe intrinsèque qui l'entraîne à désirer la fin. Et en ce sens, nul besoin de discourir  longtemps pour admettre l’inclination comme forme de l’appétit.
	11- Nature de l'appétition – Si par contre on cherche à désigner l'acte produit par l'appétit sur son sujet, et qui équivaut au moyen-terme unissant ce dernier à sa fin, non seulement cette forme a raison d'acte (comme c'est toujours le cas, par définition), mais il s'agit même en l'espèce d'une action à proprement parler : l'appétit meut véritablement tel sujet à poursuivre une perfection qu'il ne possède pas encore, mais à laquelle il aspire. D'où le nom d'appétition donné à cette forme, et qui transcrit exactement la chose.
	Division spécifique de l'appétit
	12- Deux espèces d'appétit – Bien que ces considérations concernent directement la notion générique d'appétit, il est possible d'en distinguer plusieurs espèces. Et cela en fonction d'une différence existant entre les biens convoités, puisque nous venons de montrer (n°7) que l'objet était cause de la spécification de l'appétit.
	L'article de la Somme proposé dans ce numéro porte précisément sur la première de ces distinctions, celle entre l'appétit naturel et celui élicite. C'est sur cette distinction première que nous nous limiterons en ce numéro.
	13- Objets connu ou inné – Le point de départ dont use l'auteur est exactement celui repris ici : il se borne à constater l'existence de deux espèces de formes au principe de l'inclination de l'appétit.
	La première de ces formes n'est autre que l'acte premier qui fait qu'un être est tel être. Et comme l'agir suit l'être, il en découle logiquement que l'appétit naturel ou physique d'un être est déterminé par cette forme naturelle première.
	Cette forme naturelle étant unique et toujours en acte comme le note le chanoine Verneaux14, l'appétit naturel n'admet aucune élection, et aspire toujours en acte vers son objet. Il n'en demeure pas moins une puissance en raison de la primauté de la forme naturelle qu'il se limite à recevoir.
	L'autre forme capable de mouvoir un être, c'est celle qu'il obtient par mode de connaissance. Si de par sa forme naturelle même, l'homme aspire naturellement à respirer, la connaissance qu'il a de la pollution urbaine l'incite par choix à éviter les grandes agglomérations. C'est donc à propos que ce second appétit reçoit le qualificatif d'élicite, en référence à l'élection qu'il permet. Election qui sera relative chez l'animal et absolue chez l'homme...
	La multitude des formes connues offre en effet un panel d'objets disparates vers lesquels un être doué de connaissance a la possibilité de se porter, sans y être – lapalissade oblige – déterminé. En outre, la faculté cognitive ne connaissant pas toujours en acte, l'appétit élicite demeurera parfois lui-aussi en pure puissance.
	14- Agent naturel ou volontaire – A raison de ces deux formes, puis de ces deux appétits, signalons en survolant simplement ces notions qu'on parlera d'agent naturel ou d'agent volontaire, du côté du sujet doué de l'un ou de l'autre appétit. Tout être naturel se trouve ainsi pourvu d'un appétit naturel, alors que seuls ceux doués de connaissance – les bêtes et les hommes ici-bas – comptent cet appétit supérieur qu'est l'appétit élicite. C'est ce que saint Thomas développe même au sujet des animaux dans sa Ia IIæ, qu. VI, art. 2.
	Ce tour d'horizon paraît suffisant pour cerner plus à fond notre problématique de départ. Il conviendra une prochaine fois de préciser la dernière distinction avancée entre agent naturel et agent volontaire ; puis évidemment de nous pencher sur les espèces d'appétit élicite que sont les appétits sensible et intellectuel.
	Extension | Frère Pie
	Existence d'un appétit distinct chez les animaux
	Genre
	1. La
	La première chose qui surprend au sujet de l'appétit, c'est qu'il s'agisse d'une puissance passive. (n°153).
	2. Voilà tout l'objet de cette courte leçon. Mais pour y parvenir, il faut bien sûr commencer par en expliquer les termes.
	Celui d'universel précisément, qui s'entend ici dans un sens plus précis que celui retenu dans le Traité de l'interprétation, et alors que nous nous occupions de toute forme d'énonciation. Notre intérêt se porte désormais, non pas sur l'énonciation in genere, mais sur telle énonciation, sur l'énonciation dont use le syllogisme, ou comme prémisse ou comme conclusion (n°147).
	3. S'agissant d'attribution, il ne peut s'agir ici que de l'universel qui se tient du côté du prédicat (n°148).
	En second lieu, ce prédicat doit évidemment pour être universel importer la notion de totalité, en ce sens qu'il convient à tout le sujet. C'est là une propriété reçu de la notion générale d'universel (n°148).
	La différence vient de ce qu'il ne doit également s'attribuer à rien d'autre en-dehors de ce sujet (n°149). Autrement dit, il se prédique du sujet en tant que sujet (et non en tant que partie d'un autre sujet par exemple).
	4. Aristote montre ici l'équivalence de cette locution « en tant que telle » avec celle « par soi » (n°150), pour conclure que cet ultime principe de l'attribution universelle renferme manifestement les deux premiers, soit l'attribution à tout, et l'attribution par soi.
	Il y ajoute la notion d'exclusivité, et équivaut en ce sens à une attribution premier et par soi (per se primo) (n°151).
	Investigations scolastiques | Frère Pie
	De l'éducation
	Après l'étude du genre, c'est celle de la fin qu'il convient d'entreprendre, ce qui est spécialement vrai pour une science pratique. Et tout d'abord, commençons par nous demander si l'éducation a précisément une fin.
	Annexe I
	Index
	Annexe II
	Liste des principes cités
	classés selon l'ordre logique

