SOMME
THEOLOGIQUE

TOME PREMIER

TRAITE SUR DIEU
EN TANT QU'IL EST UN

PREMIERE PARTIE,
QUESTIONS I A XI

Cahiers scolastiques n°HS-1



BEATA MARIA VIRGINI
FATIM ANIENSI

QU A IN HIS ULTIMIS TEMPORIBUS
OMNIA CONCURRIRE AGIT
AD TRIUMPHUM
CORDIS EJUS DOLORIS IMMACULATAQUE
ET AD REGNUM FILII EJUS DIVINI
AUCTOR
IN SIGNUM GRATI ANIMI
ET FILIALIS OBEDIENTIA
LIBENTISSIME DEDICAT



Somme théologique, Préface de I'éditeur | 11

Préeface de I'éditeur

C'est un travail de longue haleine que nous présentons avec ce premier tome de la Somme théolo-
gique, dans le cadre de notre revue mensuelle de philosophie des Cahiers scholastiques. En un XX|*™®
siecle largement sécularisé et résolument tourné vers « le concret », 'apprenti philosophe et plus en-
core le théologien ont été depuis longtemps relégués par le monde au rang des théoriciens et des
utopistes en tout genre. Caressés par cette ambiance d'apostasie générale, les catholiques eux-
mémes ne sont malheureusement pas toujours les derniers a regarder ces matiéres comme désuetes
ou pour le moins inutiles. Et dans ces conditions publier un tel ouvrage s'avere un petit défit.

Sans vouloir toujours se I'avouer, on estimera plus judicieux de « rentrer dans le rang », limitant ain-
si ses devoirs religieux a quelques restes des pieuses pratiques de nos ancétres. Quant aux dérives po-
litiques, il suffira de réagir ponctuellement, soit en glissant quelque bulletin dans les urnes tous les
cing ans (quoique les votes deviennent de plus en plus réguliers en démocratie libérale), soit en voci-
férant quelque slogan (a caractére plus ou moins injurieux) l'instant d'une manifestation dans les rues
de la capitale, expression la plus exacte du « refoulement » freudien « a la tradi ».

Est-il nécessaire de décrire I'échec auquel se voue inéluctablement une telle attitude ? Plus qu'en
aucune autre époque, un remaniement en profondeur des idées doit étre accompli d'urgence si on ne
veut pas perdre ce qui reste encore de civilisation. Et plus qu'en aucune autre époque, I'Ecole se doit
d'y contribuer.

L'heure est donc a la reconstruction, non sur le sable — sur une pure pratique —, mais sur des prin-
cipes solides et réalistes, ceux précisément que nous transmet le thomisme. |l ne faudra d'ailleurs que
peu de temps a notre lecteur pour s'apercevoir au travers de cet ouvrage du bien-fondé de ces lignes.
La ol beaucoup ne manient en un style fortement embelli que peu d'idées en de nombreuses pages,
chaque raisonnement au contraire du Docteur commun est une formule lapidaire d'une puissance de
frappe imparable pour réduire a néant les plus tenaces erreurs de la Révolution. Que |'athéisme par
exemple essaie de se frotter a I'article au sommet de ce premier tome, celui sur |'existence de Dieu
(Qu. 1, art. 3) ! Tout comme Kant et Hegel en leurs ages respectifs, un Sébastien Faure hier, ou un Mi-
chel Onfray aujourd'hui avec son Traité d'athéologie buteront bon gré, mal gré — battus ou convertis —
contre les cing voies avancées par I'Aquiniste.

Que dire alors si chacun des disciples de cette maudite Révolution trouvait devant lui, non plus
guelques ouvrages poussiéreux de saint Thomas, mais une élite vivante de catholiques formés sur les
questions les plus cruciales de notre siecle. Si la raison n'est pas la grace, elle peut la seconder effica-
cement, et il est permis de croire que cette premiére victoire sur le terrain des idées en engendrerait
facilement une seconde dans la sphere sociale. Nul besoin pour cela de se hisser au niveau de I'ex-
cellent dominicain, faisons I'effort simplement de nous fortifier régulierement, chacun a son rythme,
de cette nourriture abondante. Qui plus est, elle nous ménera presque innocemment dans les voix les
plus élevées de |'union a Dieu.

Nous dédicagons cet ouvrage a Mgr Marcel Leresvre, fondateur de la FSSPX, qui en continuant I'Eglise
de toujours a préservé notre Foi des hérésies modernes ; ainsi qu'a Monsieur |'abbé Jean-Pierre
Bouste, membre de cette congrégation, pour les cours de Logique qu'il eut I'ingénieuse initiative de
nous dispenser en classe de seconde, alors que nous entrions dans le troisieme age de I'enfance, celui
du raisonnement précisément. Puisse cette audacieuse idée étre imitée par tous, afin de remédier ra-
pidement a la crise intellectuelle — poussée parfois jusqu'au volontarisme — qui atteint tout spéciale-
ment notre jeunesse.

Nos remerciements iront également a Madame Marie-José Bruraire pour le soin apporté a la correc-
tion grammaticale de cet ouvrage, et ce malgré des délais courtissimes.



© Editions Schola Sapientize, 2019
Tous droits réservés pour tous pays.

Nous autorisons la copie des traductions, commentaires et schémas a des fins strictement
pédagogiques (universités, lycées, séminaires formant des prétres ou religieux),
interdisant toute propagation de ces copies sur la voie publique.

Les citations sont évidemment autorisées,
et spécialement encouragées pour les développements de la science.

Numéro : Hors-série n°HS-1 de la revue des Cahiers scolastiques
ISSN : 2426-2064

Dépét Iégal : novembre 2019

Edition : Schola Sapientiae

Lierne, 36230 Tranzault, France
www.scholasapientiae.fr
Impression : Pumbo.fr (Pays-Bas)
Directeur de la publication : Mathieu Brulaire



http://www.scholasapientiae.fr/

[Qu. 111]

109

*Qu. XII.

** Qu.
XI.

110

*Qu. IV.

** Qu.
VII.

*k% Qu.
IX.

*REE O

XI.

111

[Qu.3]

109

*Qu. Xl

** Qu.
X

110

*Qu. IV.

**Qu.
VII.

* %k k Qu.
IX.

*REE O

XI.

111

+
QU ASTIO TERTIA.

IN OCTO ARTICULCS DIVISA

Cognito de aliquo an sit,

inquirendum restat quomodo sit, ut sciatur de eo quid sit.
Sed quia de Deo scire non possumus quid sit, sed quid non sit, non possumus considerare de
Deo quomodo sit, sed potius quomodo non sit.
Primo ergo considerandum est
guomodo non sit;
secundo, quomodo a nobis cognoscatur®;
tertio, quomodo nominetur**,
Potest autem ostendi de Deo quomodo non sit, removendo ab eo ea qua ei non conveniunt, ut-
pote compositio-nem, motum, et alia hujusmodi.
Primo ergo
inquiratur de simplicitate ipsius, per quam removetur ab eo compositio.
Et quia simplicia in rebus corporalibus sunt imperfecta et partes, secundo inquiretur de perfec-
tione ipsius*;
tertio, de infinitate ejus™*;
quarto, de immutabilitate™®**;
quinto, de unitate®****,

Circa primum queeruntur octo.

Primo: utrum Deus sit corpus.
Secundo: utrum sit in eo compositio formae et materize.

1‘
Question 3

DIVISEE EN HUIT ARTICLES

Une fois connue I'existence d'un étre,

il reste a découvrir sa maniere d'étre, afin de savoir réellement ce qu'il est.

= Or, puisqu'il nous est impossible de connaitre de Dieu ce qu'il est, mais davantage ce qu'il n'est

pas, ainsi il nous est impossible de considérer son mode d'étre, mais plutdt la maniere dont
il n'est pas.
Donc, il nous faut considérer :
premiérement, comment il n'est pas ;
deuxiemement, comment il nous est connu® ;
troisiemement, comment nous le nommons**,

= Or, il est possible de montrer comment Dieu n'est pas en lui soustrayant tout ce qui ne lui

convient pas, tels que la composition, le mouvement, et d'autres propriétés de ce type.

Donc,

..rpremiérement, on s'interrogera sur sa simplicité, par laquelle on lui retranche toute forme de
composition ;

= Et puisque, parmi les étres corporels, les plus simples demeurent imparfaits et ne sont que les
parties des autres, nous enquéterons deuxieémement sur sa perfection* ;

= troisiemement, sur son infinité** ;

= quatriemement, sur son immutabilité*** ;

_ cinquiémement, sur son unité****,

Sur la premiere question, huit points sont a distinguer :

premiérement, Dieu est-il un étre corporel ?
deuxiémement, y a-t-il en lui composition de matiere et de forme ?



P97

P98 ( :onnaitre l'existence d'un étre ne nous dit

P99

72 | Somme théologique, Ia, Qu. Il (com. Fr. Pie)

Tertio: utrum sit in eo compositio quidditatis, sive essentize, vel naturae, et subjecti.
Quarto: utrum sit in eo compositio quze est ex essentia et esse.

Quinto: utrum sit in eo compositio generis et differentize.

Sexto: utrum sit in eo compositio subjecti et accidentis.

Septimo: utrum sit quocumque modo compositus, vel totaliter simplex.

Octavo: utrum veniat in compositionem cum aliis.

sujet ?

= troisiemement, y a-t-il en lui composition de quiddité (ou d'essence, ou encore de nature) et de

= quatriemement, y a-t-il en lui composition entre |'essence et I'existence ?

= cinquiémement, y a-t-il en lui composition entre un genre et une différence spécifique ?
= sixiemement, y a-t-il en lui composition entre un sujet et des accidents ?

= septiemement, est-il composé de quelgue maniére ou entiérement simple ?

_ huitiemement, intervient-il dans la composition d'autres étres ?

Commentaires du Fr. Pie (2018)

TABLE SYNOPTIQUE

1- Notre connaissance de Dieu Transcendantaux Transcendantaux
2- Division des attributs r A \r A \ - O
3- Ordre d'étude de cette question Absolus Relatifs Relatifs Absolus 5 3
T —HAe—— s A \ 7 A \ @ §
Quiddité Unité Quiddité Unité -E g

presque rien de la nature de cet étre.
Aprés avoir démontré cette existence de Dieu,
nous entrons maintenant dans une partie impor-
tante en nombre de questions, afin de découvrir
les propriétés intrinséques a Dieu, toujours en
tant qu'il est un.

Les propriétés les plus générales d'un étre sont
appelés transcendantaux. Ce terme un peu com-
pliqué cache une réalité fort simple : il s'agit de
différents points de vue d'un méme objet. Ainsi,
on dit que les transcendantaux sont identiques
selon I'objet, mais different selon la raison que

Schéma 1- Division des transcendantaux

Pour chaque étre, les transcendantaux sont de deux sortes : ceux absolus, qui
considerent I'étre en lui-méme; et ceux relatifs, qui considerent I'étre en
rapport aux autres étres. De maniére absolue, |'étre peut étre considéré :
positivement, et on obtient la quiddité ; négativement, et on aboutit a I'unité.

“« m = === . P

-
Etre

nous en avons. lIs se divisent (univoquement) en deux

catégories (schéma n®1) :

e les transcendantaux absolus, tout d'abord, re-
gardent I'étre en lui-méme, comme séparé de son
environnement extérieur ;

o les transcendantaux relatifs, ensuite, s'intéressent
a ce méme étre en rapport a d'autres étres.

Cette distinction n'a rien d'extraordinaire : il s'agit
de celle passée dans le langage quotidien entre les no-
tions d'absolu et de relatif. Faisons I'effort simplement
de retenir ce terme de transcendantal que nous au-
rons l'occasion de revoir fréquemment.

Appliqué a notre sujet (n°109), nous observerons
d'abord Dieu en lui-méme, avant de le rapporter aux
autres étres (a partir de la Qu. XIl).

2- Il y a deux manieres d'envisager I'étre en lui-
méme : on peut le concevoir de maniere positive, ou
de maniére négative. Par suite, on recense deux
transcendantaux absolus (schéma n°1) :

e |a quiddité (ou encore la res en latin), qui considere
I'étre de maniére positive, tel qu'il est en soi ;

e puis l'unité, qui constitue une vision négative de
|'étre, comme nous le dirons en la Qu. XI.

Tout naturellement saint Thomas adopte ce plan
pour Dieu, comme le note Cajetan (com. in I?, Qu. XI,
art. 1, n°1) : les Qu. lll a X concernent la quiddité de
Dieu, alors que la Qu. XI nous en découvre l'unité.

Nous expliquerons au cours de cette question lll que
chacun de ces transcendantaux se subdivisent en ca-
tégories, encore appelés prédicaments. Sans entrer ici
dans le détail, remarquons que les attributs propre-
ment dits de Dieu (n°110) correspondent aux prédica-
ments du transcendantal de la quiddité. Ce sont, dans
I'ordre :

e |la simplicité de Dieu (Qu. lll), quant a la substance ;

e |la perfection de Dieu (Qu. 1V), quant a la qualité ;

o |'infinité de Dieu (Qu. VII), quant a la quantité
(comme I'affirme Cajetan au début de la Qu. V, art.
1);

o |'existence de Dieu dans les étres (Qu. VIII), quant a
la relation, au lieu, a la position et a la possession ;

o |'immutabilité de Dieu (Qu. IX), quant a la passion



et a l'action (qui sont principes de mouvement) ;
e enfin, I'éternité de Dieu (Qu. X), quant au temps.

Si comme |'ajoute Cajetan au méme endroit (in Qu.
Xl, art. 1), notre saint Docteur suit ici le méme plan
gu'en son Traité des animaux, il est bien évident que,
Dieu ne renfermant aucun accident, les prédicaments
cités ci-dessus demeurent substantiels en Dieu, ce
qgue nous développerons dans l'art. 6, et plus encore
dans la Qu. XXVIII, art. 4.

Somme théologique, Ia, Qu. lll (com. Fr. Pie) | 73

3- Venons-en a notre question Il sur la simplicité de P 100

Dieu. La trame suivie (n°111) par le Docteur angélique
est la suivante : il s'agit de survoler chacune des com-
positions possibles de I'étre, en démontrant pour
chacune d'elles qu'elles ne peuvent s'appliquer a
Dieu. L'article 7 synthétisera le tout.

Enfin, un huitieme article s'attaque plus particuliére-
ment a contrer |'erreur panthéiste, selon laquelle tout
étre formerait une partie de Dieu.



74 | Somme théologique, Ia, Qu. Ill, art. 1 (com. Fr. Pie)

.‘-
(Art. 14] ARTICULUS PRIMUS.

| Cont. Gent., cap. XX; Il, cap. lll; Compend. Theol., cap. XVI.
A primum sic proceditur. Videtur quod Deus sit corpus.
f,:rzss I- Corpus enim est quod habet trinam dimensionem.
sq. Sed sacra Scriptura attribuit Deo trinam dimensionem: dicitur enim Job XI*:
excelsior czlo est, et quid facies?
profundior inferno, et unde cognosces?
longior terra mensura ejus, et latior mari.
Ergo Deus est corpus.

- PrETEREA,

*1\}::& omne figuratum est corpus, cum figura sit qualitas circa quantitatem.
**2v6e-rs_ Sed Deus videtur esse figuratus, cum scriptum sit Gen. I*: Faciamus hominem ad imaginem et si-
3. militudinem nostram: figura enim imago dicitur, secundum illud Hebr. 1**: cum sit splendor
gloriee, et figura substantize ejus, idest imago.
Ergo Deus est corpus.
HI- Pr&TEREA,
\1,:: . omne quod habet partes corporeas, est corpus.
xxxﬁi Sed Scriptura attribuit Deo partes corporeas: dicitur enim
6. Job XL*: si habes brachium ut Deus;
C:(t/TI,P;. et in Psalmo, oculi domini super justos**; et, dextera Domini fecit virtutem***.
Ergo Deus est corpus.
T
[Ar. 14] Article 1

Som. contre les gentils, |, chap. XX; Il, chap. lll ; Compendium théol., chap. XVI
En ce premier article, nous commencerons par poser |'objection selon laquelle Dieu serait corpo-
112

*Vers. 8 rel.
sq 1- En effet,

g le corps est ce qui possede trois dimensions.

= Or, la Sainte Ecriture attribue ces trois dimensions a Dieu. En effet, on lie dans Job (XI*) :
« La perfection de Dieu est plus haute que les cieux : que feras-tu ?
Elle est plus profonde que le séjour des morts : qu'en sauras-tu ?
Sa mesure est plus longue que la terre, elle est plus large que la mer. »

. Donc, Dieu est corporel.

2- Dk pLus,
381: 26-.r tout ce qui a une figure est corporel, du fait que la figure désigne le post-prédicament quali-
T vers.3 tatif portant sur le prédicament de la quantité.
= Or, il semble que Dieu soit doté d'une figure, puisqu'il est écrit dans la Genéese (I*) : « Faisons
I'homme a notre image, selon notre ressemblance ». En effet, |a figure est qualifiée d'image
d'aprés ce passage aux Hébreux (I**) : « du fait qu'il est le rayonnement de sa gloire, et la fi-
gure de sa substance », c'est-a-dire son image.
L Donc, Dieu est corporel.
3- Dk puus,
}é:A_I' tout ce qui se compose de parties corporelles, est corporel.

X;;”*l’f-m = Or, la Sainte Ecriture attribue a Dieu de tels membres corporels. En effet, il est dit :

#5% s, .[ dans Job (XL*) : « as-tu un bras comme celui de Dieu ? » ;

e et dans les Psaumes : « les yeux du Seigneur sont sur les justes »**, et « la droite du Seigneur a
déployé sa force »***,

. Donc, Dieu est corporel.




Somme théologique, Ia, Qu. lll, art. 1 (com. Fr. Pie) | 75

IV- Pr&TEREA,

\1/9_13 1 situs non convenit nisi corpori.
U . Sed eaqua ad situm pertinent, in Scripturis dicuntur de Deo: dicitur enim
Isaiae V1*: vidi Dominum sedentem;
et Isaize II**: stat ad judicandum Dominus.
Ergo Deus est corpus.
V- PRETEREA,
116

o nihil potest esse terminus localis a quo vel ad quem, nisi sit corpus vel aliquod corporeum.
X*X*Xyé}ff Sed Deus in Scriptura dicitur esse terminus localis
13. ut ad quem, secundum illud Psalmi*: accedite ad eum, et illuminamini;
et ut a quo, secundum illud Hierem. XVII**: recedentes a te in terra scribentur.
Ergo Deus est corpus.

Sep contra est quod dicitur Joan. IV*: Spiritus est Deus. * Vers.

117 24.
Responpeo picenoum quod absolute Deum non esse corpus. Quod tripliciter ostendi potest.
*1Q1u8” Primo quidem, quia

art. 3. nullum corpus movet non motum: ut patet inducendo per singula.
Ostensum est autem supra® quod Deus est primum movens immobile.
Unde manifestum est quod Deus non est corpus.

119 Secundo, quia

* Ibid. . . . . .
o necesse est id quod est primum ens, esse in actu, et nullo modo in potentia.
Licet enim in uno et eodem quod exit de potentia in actum, prius sit potentia quam actus
tempore,
4- Dk pLus,
15 g - . . \ R
“Vers. 1 ™ le prédicament de position ne convient qu'aux étres corporels.

"= = Or, des propriétés propres a ce prédicament de position sont attribuées a Dieu dans la Sainte
Ecriture. En effet, il est dit :
.[ dans Isaie (VI*) : « je vis le Seigneur assis » ;
et toujours dans Isaie (III**) : « le Seigneur se tient debout pour juger ».
. Donc, Dieu est corporel.

5- Dk pLus,
}*IES. I rien ne peut étre un point de départ ou d'arrivée local s'il n'est corporel, ou muni de
XXxlll, 6 qguelque élément corporel.

** Vers.

13 |=0r, laSainte Ecriture identifie Dieu a un terme local :
-r comme point d'arrivée, d'apres le Psaume* : « élevez-vous vers lui, et vous en serez illumi-

neés » ;
l_et comme point de départ, d'aprés Jérémie (XVII**) : « ceux qui s'éloignent de vous seront ins-
crits sur la terre ».
L Donc, Dieu est corporel.
Cepenoant, on lit en saint Jean (IV*) : « Dieu est esprit ». * Vers. 24
Nous reéronpons en affirmant catégoriquement que Dieu ne peut étre corporel. Ce qui peut se mon-

118 trer de trois manieres :

117

. premiérement bien s(r, parce que
g aucun corps ne peut se mouvoir sans étre ma lui-méme, ce qui s'induit aisément de la
réalité.

= Or, on a montré plus haut* que Dieu est le premier moteur immobile.
_ Donc, il est évident que Dieu n'est pas corporel.
119 = Deuxiémement, parce que
b g I'étre premier doit nécessairement étre en acte et d'aucune maniére en puissance. En ef-
fet,
.r dans un méme étre qui passe de la puissance a l'acte, la puissance est premiére sur l'acte
I dans le temps.




76 | Somme théologique, 1a, Qu. Ill, art. 1 (com. Fr. Pie)

simpliciter tamen actus prior est potentia: quia quod est in potentia, non reducitur in actum
nisi per ens actu.
Ostensum est autem supra® quod Deus est primum ens.
Impossibile est igitur quod in Deo sit aliquid in potentia.
Omne autem corpus est in potentia: quia continuum, inquantum hujusmodi, divisibile est in in-

finitum.
Impossibile est igitur Deum esse corpus.
120 Tertio, quia
b Deus est id quod est nobilissimum in entibus, ut ex dictis patet*.
Impossibile est autem aliquod corpus esse nobilissimum in entibus. Quia
corpus
aut est vivum, aut non vivum.
Corpus autem vivum, manifestum est quod est nobilius corpore non vivo.
Corpus autem vivum non vivit inquantum corpus, quia sic omne corpus viveret:
oportet igitur quod
vivat per aliquid aliud, sicut corpus nostrum vivit per animam.
Illud autem per quod vivit corpus, est nobilius quam corpus.
Impossibile est igitur Deum esse corpus.
Ab priMum ergo dicendum quod,
*1:34, sicut supra dictum est*, sacra Scriptura tradit nobis spiritualia et divina sub similitudinibus
Jee corporalium.
lect. II. Unde, cum trinam dimensionem Deo attribuit, sub similitudine quantitatis corporeze,

guantitatem virtualem ipsius designat: utpote
per profunditatem, virtutem ad cognoscendum occulta;
per altitudinem, excellentiam virtutis super omnia;

L Alors que dans |'absolu c'est I'acte qui prime sur la puissance. Car, ce qui est en puissance ne
peut se ramener a l'acte que par l'intermédiaire d'un étre déja en acte.

= Or, on a montré plus haut* que Dieu est |'étre premier.

-+ Donc, il s'avere impossible qu'existe en Dieu une quelconque puissance.

= Or, tout corps est en puissance. Car, en tant que tel, le continu est divisible a I'infini.

_ Donc, il est impossible que Dieu soit corporel.

120 L Troisiemement, parce que

" loie g Dieu est I'étre le plus noble d'entre tous, comme cela ressort de ce qu'on a dit précédem-
ment*.
= Or, il estimpossible qu'un corps constitue ce qu'il y a de plus noble parmi les étres. Car,
un corps

.[ ou est vivant, ou ne l'est pas ;
et il est manifeste qu'un corps vivant demeure plus noble qu'un corps non-vivant.
Or, le corps vivant ne peut I'étre en tant qu'il est corps, sans quoi tout corps vivrait.
Donc,
il importe qu'un autre principe le fasse vivre, comme notre corps vit par le moyen
d'une ame.
Et, ce principe par lequel vit le corps doit étre plus noble que le corps lui-méme.
_ Donc, il est impossible que Dieu soit corporel.
A LA PREMIERE OBJECTION, NOUS répondons ainsi que
*1c21u1_ I comme on l'a déja expliqué*, la Sainte Ecriture nous transmet les choses divines et spiri-
arstfh |- tuelles sous des images corporelles.
leg. I Donc, lorsqu'elle attribut trois dimensions a Dieu, sous cette image quantitative du corps,
V“_I: elle désigne la quantité de sa propre puissance. De telle sorte qu'elle figure :

par la profondeur, sa puissance a connaitre ce qui est caché ;
par la hauteur, I'excellence de sa puissance sur toutes choses ;



Somme théologique, Ia, Qu. lll, art. 1 (com. Fr. Pie) | 77

per longitudinem, durationem sui esse;
per latitudinem, affectum dilectionis ad omnia. —
Vel, ut dicit Dionysius, cap. IX de Div. Nom.**,
per profunditatem Dei intelligitur incomprehensibilitas ipsius essentize;
per longitudinem, processus virtutis ejus, omnia penetrantis;
per latitudinem vero, superextensio ejus ad omnia, inquantum scilicet sub ejus protectione
omnia continentur.
Ao secunoum dicendum quod
étzvzm homo dicitur esse ad imaginem Dei,
26. non secundum corpus,
sed secundum id quo homo excellit alia animalia:
unde, Gen. 1*, postquam dictum est: Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem no-
stram, subditur: ut preesit piscibus maris, et cetera.
Excellit autem homo omnia animalia quantum ad rationem et intellectum.
Unde secundum intellectum et rationem, quae sunt incorporea, homo est ad imaginem De:i.
Ao termium dicendum quod partes corporea attribuuntur Deo in Scripturis ratione suorum actuum,
secundum quandam similitudinem. Sicut
actus oculi est videre:
unde oculus de Deo dictus, significat virtutem ejus ad videndum modo intelligibili, non sensibili. Et
simile est de aliis partibus.
Ap quartum dicendum quod etiam ea qua ad situm pertinent, non attribuuntur Deo nisi secundum
guandam similitudinem: sicut dicitur
sedens, propter suam immobilitatem et auctoritatem;
et stans, propter suam fortitudinem ad debellandum omne quod adversatur.

123

124

par la largeur, |'affection de son amour pour toutes choses.
Ou encore, comme |'écrit Denys dans son Traité des noms divins (IX**) :
par la longueur de Dieu, on entend I'incompréhensibilité de son essence ;
par la longueur, I'acte de sa puissance qui pénéetre tout ;
et par sa largeur, sa capacité d'extension a toute chose, dans la mesure ou tout se trouve in-
clus sous le champ de sa protection.
A 1A peuxiEme oBlecTioN, il convient d'expliquer que :

122 r si on dit que I'homme est a I'image de Dieu,

.I: ce n'est pas selon le corps,
mais selon ce qui place I'homme au-dessus des autres animaux.
L Donc,dans la Geneése (1*), aprés avoir dit : « Faisons I'homme & notre image, selon notre res-
semblance », il est ajouté : « afin qu'il domine sur les poissons de la mer, etc ».
= Or, |'excellence de I'hnomme sur tous les autres animaux lui vient de sa raison et de son intelli-
gence.
L Donc, c'est bien selon l'intellect et la raison, lesquels sont incorporels, que I'homme est a l'image
de Dieu.
A 1a TROIsIEME oBIECTION, il faut répondre que des parties du corps sont attribuées a Dieu, dans la Sainte
Ecriture, en raison de leurs actes et selon une certaine similitude. Par exemple,
.[ |'acte de |'ceil est de voir ;
donc, on parlera d'ceil pour Dieu, afin de signifier la puissance de sa vision, sous un mode intellec-
tuel et non sensible. Et il en est de méme des autres membres.
A 1A quaTRiEME OBJECTION, NOUS répondons que les propriétés du prédicament de position ne sont elles-
aussi attribuées a Dieu qu'en raison d'une certaine ressemblance. Par exemple, on le dit :
.[ étre assis, en vertu de son immobilité et de son autorité ;
et se tenir debout, en raison de la force avec laquelle il doit soumettre tous ceux qui s'opposent a
lui.

\- tpar la longueur, la durée de son existence ;

123

124



78 | Somme théologique, Ia, Qu. II, art. 1 (com. Fr. Pie)

Ap quintum dicendum quod

125 ad Deum non acceditur passibus corporalibus, cum ubique sit, sed affectibus mentis:
et eodem modo ab eo receditur.
Et sic accessus et recessus, sub similitudine localis motus, designant spiritualem affectum.
A A ainauieme osiecTion, il convient de préciser que
125 on ne s'éléve pas a Dieu par des sentiers corporels, puisqu'il est partout a la fois, mais bien
par nos désirs spirituels.
Et c'est sous ce méme mode qu'on peut s'éloigner de lui.
Et donc, |'élévation et I'éloignement désignent bien, par similitude au mouvement local, des affec-
tions spirituelles.
Commentaires du Fr. Pie (2018)
P 101 TABLE SYNOPTIQUE

1- Présentation de l'article

2- Problématique énoncée dans le titre

3- Solution a cette problématique

4- Objet de cet article : Dieu est une substance simple
5- Réponses aux objections afférentes

T
P 102 Comme nous |'avons dit en présentant cette ques-
tion lll, nous allons étudier successivement di-
verses formes de compositions, en recherchant a
chaque fois si ces formes peuvent s'appliquer a Dieu.

Et la premiére de ces compositions (la plus visible),
c'est évidemment celle du corps. De prime abord, tout
physicien conviendra qu'un corps est nécessairement
composé. La meilleure preuve en est qu'il tend a se
décomposer avec le temps, a se désagréger.

2- L'interrogation soulevée dans le titre ne semble
pas poser de difficultés. Pour faire le lien avec I'objet
de cet article, nous la reformulerions volontiers de
maniéere plus philosophique : Dieu est-il une substance
composée, c'est-a-dire une substance composée d'un
corps ?

3- Si la réponse peut paraitre évidente aujourd'hui, il
faut se rappeler cependant que nombre de civilisa-
tions antiques ont erré en ce domaine, élevant cer-
tains étres corporels au degré de véritables divinités.
On pense par exemple a la lune ou au soleil chez les
Egyptiens, mais aussi a Jules César chez les Romains
ou a Ulysse chez les Grecs.

Le verset de saint Jean, dans le sed contra (n°117)
affirme bien sir qu'il s'agit d'un dogme de foi : « Dieu
est esprit ».

Cette vérité s'avére conforme a la raison comme le
démontre notre corpus, a l'aide de trois arguments,
que le RP Garrigou-Lagrange résume ainsi :

P 103

P 104

e dans le premier (n°118), le corps est considéré sous
son aspect physique, en tant qu'il est en mouve-
ment (en ce sens large qu'il est « changeant ») ;

e dans le deuxieme (n°119), il I'est sous son aspect
mathématique, en tant qu'il est continu ;

e enfin, dans le troisieme (n°120), il I'est sous son as-
pect métaphysique, en tant qu'étre le moins noble.

Sans entrer ici dans le détail, on doit savoir que

1- Métaphysique
= PhI.IOSOP!“e 2- Mathématiques
5- Sagesse naturelle spéculative :
(ou Philosophie) 3- Physique

Schéma 1- Division des sciences spéculatives

Pour faire suite au schéma proposé plus haut (Qu. I, art. 4), disons
que les sciences spéculatives se distinguent selon trois degrés
d'abstraction, entre : la métaphysique, les mathématiques, et la

(7
>
()
m
wn
(7))
m
(7))
o
m
(@)
(=
2
=
m

physique.

cette distinction entre métaphysique, mathéma-
tiques et physique correspond a la division des
sciences spéculatives (schéma n°1).

Le premier et le troisieme raisonnements sont clairs.
Quant au deuxiéme, il faut reprendre ici les explica-
tions données sur les termes de puissance et d'acte,
lorsque nous nous occupions de démontrer que Dieu
est Acte pur (Qu. Il, art. 3). L'Acte pur n'admettant
(par définition) aucune puissance, il est certain qu'il
ne peut étre corporel.

Face a la majeure de la premiére démonstration, Ca-
jetan fait le jeu de I'opposition en avangant I'exemple
de certains corps (comme l'aimant, la chaleur...) qui
sembleraient « se mouvoir par eux-mémes sans étre
mus par un autre ». Pourtant il faut répondre qu'il ne
s'agit pas la d'un véritable mouvement, en ce sens que
ces corps ne se montrent pas agents de ces lois phy-
siques qu'ils subissent plus qu'ils n'actualisent.

4- Nous avons rencontré plus haut (Qu. Ill), sans la
définir, la notion de prédicaments. |l s'agit d'une divi-
sion analogique de I'étre, c'est-a-dire d'une division
des propriétés de I'étre selon qu'elle participe avec
plus ou moins de degrés a cette raison d'étre.

Ces prédicaments sont de deux sortes (schéma
n°2):

e |la substance désigne ce qui existe par soi, et non
en un autre ;

e a l'inverse, I'accident désigne ce qui existe en un
autre et non par soi.

Le nom méme de substance (sub-stans en latin signi-
fie se tenir sous) indique clairement qu'elle nous est
connue par l'accident. Le poulain grandit et devient un

P 105



cheval, ses accidents (comme sa taille) se modifient,

mais non sa substance : a chaque age de sa vie, c'est

toujours le méme étre individuel. Ainsi, si nous ne
voyons pas cette substance, au contraire des acci-
dents, sa réalité n'en est pas moins certaine.

De plus, si ces deux termes expriment tous deux un
certain degré d'étre, on comprend que ce degré est
plus important dans la notion de substance que dans
celle d'accident.

Tout I'objet de cette article est de ranger Dieu parmi
les substances simples. Il existe en effet deux formes
de substances :

e les substances composées renferment deux élé-
ments : un corps (c'est-a-dire, ce qui a trois dimen-
sions, comme le stipule notre article au n°112) et
une forme. C'est le cas de notre cheval.

e Les substances simples qui, c'est ce qu'exprime le

Somme théologique, Ia, Qu. l1l, art. 1 (com. Fr. Pie) | 79

nom méme, ne renferment pas de corps, mais un

pur esprit. La Révélation nous offre I'exemple des

anges.

Les substances simples tout comme celles compo-
sées forment des substances dites complétes, au
contraire des substances incomplétes qui elles ne
peuvent exister seules. Ces dernieres se divisent en
substances corporelles et incorporelles. Le corps
constitue donc la substance corporelle, qui est une
substance incompléte.

On s'apercoit que ces termes philosophiques ap-
pellent des notions assez basiques que nous serons
d'ailleurs amenés a revoir et a préciser. Pour I'heure,
elles nous permettent de conclure a la lumiere du cor-
pus que Dieu est une substance simple.

5- Toutes les objections présentées font allusion a
des métaphores de Dieu dans la Sainte Ecriture. Il suf-
fit pour y répondre de relire la Qu. |, art. 9

Prédicaments (ou Catégories)
A

, B ci-dessus qui traite de ce sujet.
9 >. s 7N
?

Substance 2 En marge de ces réponses, on peut déja

r \ Accidents . . P
Composée Simple : noter trois des neuf accidents prédicamen-
(ou matérielle) (ou immatérielle) taux donnés par saint Thomas, et dont
! (pm mmmm - ‘ - ———--- B | nous reparlerons a l'article 6 : la quantité,

o o s ° Iy o
L 2\ : ‘N 1 =0 | la qualité (n°113), et la position (n°115). Le

e orme - [ . . .

£ S 1 g 1 Espritpur : = | deuxieme objectant parle aussi d'un post-
:: 1 L ) 4 | prédicament, c'est-a-dire d'une subdivision

, 1 --=mama. 3 1 ) ) .
§aly Corps . Etre =8 | de ces prédicaments : la figure (a ne !:)a's
S 2|y | (3dimensions) ] confondre avec la forme) est un post-prédi-

4 T = = = = W=
Etre
Schéma 2- Division des catégories de I'étre entre substance et accidents

L'étre se divise en dix prédicaments : neuf accidents et une substance. Ces substances
se subdivisent en : substances composées et simples, selon qu'elles incluent une forme

et un corps, ou une forme unique (cas des esprits purs).

Ces substances composées et simples constituent des substances complétes. Les
substances incomplétes sont celles qui sont appelées a entrer dans une composition.

Ces dernieres sont les substances corporelles et incorporelles.

cament du prédicament qualitatif.

Enfin, dans la réponse a la deuxiéme ob-
jection (n°122), relevons bien que c'est par
son coté spirituel, — son intelligence et sa
volonté — que I'homme est dit « créé a
I'image de Dieu ».

P 106



Index alphabétique

du tome |

* Les renvois de toutes nos annexes correspondent a I'émargement principal du texte.

A

abstraction
abstractio, -nis (f.)
Psychologie
Premiere opération de la
raison, consistant a ex-
traire I'universel du parti-
culier.
= absence d'erreur : 336

abstraction mathéma-
tique
abstractio mathematica
Mathématiques
Deuxieme degré d'abs-
traction de |'étre, considé-
rant la raison de quantité
des choses.
= rapport a la quantité : 342
= rapport au corps mathé-
matique : 344

abstraction physique
abstractio physica

Physique
Troisieme degré d'abstrac-
tion de I'étre, considérant
la raison de mouvement
des choses.

= naturelle : 342

= rapport a la causalité :
342

= rapport au corps naturel :
342

= rapport au mouvement :
343

accident accidentel
accidens per accidens
Ontologie
Accident
acquis.
= rapport a l'accident essen-
tiel : 166

prédicamental

accident essentiel
accidens per se

Ontologie
Accident
inné.

= cause : 166

= consécutif a
423

= essentiel : 166

= invariable : 423

= rapport au sujet : 166

prédicamental

'essence :

accident prédicable
accidens preedicabile
Logique
Cinquiéme prédicable uni-
versel d'un sujet, expri-
mant une de ses notes
contingentes non spéci-
fiques.
= rapport a l'espéce : 146

accident prédicamental

accidens preedicamentale
Ontologie

Etre existant en un autre
(par opposition a la sub-
stance).

acte : 164

bien absolu : 231

division : 139, 166

étre dans un sujet: 541
étre relatif : 229

inesse : 163-164
perfection : 305

présence: 402

= principe générique : 162,
168

rapport a la substance :
161-162, 168

rapport au suppét : 139,
163-164

= un par le sujet : 511, 541

acte

Cosmologie
Etat achevé d'une chose
en son ordre propre (par
opposition a la puissance).

= communication : 102

= division : 231

= perfection : 250

= rapport a la forme : 344

= rapport a la puissance :
229

actus, -us (m.)

acte humain
actus humanus
Ethique
Mouvement volontaire de
I'homme vers sa fin.
- fin:26
= science : 25-26
= vertu : 43

acte premier
actus primus

Ontologie
Premiére actuation d'une
essence, correspondant a
son existence.

= absence de degré : 226

= bien relatif : 230-231

= étre absolu : 229, 231

Acte pur

Théodicée
Conception de Dieu sous
sa raison d'absence de
toute potentialité.

= agent par soi : 132

= gucune potentialité : 119,
130, 147, 154, 164, 175,
412

= forme par soi : 132

= perfection [cf perfection
de Dieu]

= propre a Dieu : 130, 132

Actus purus

acte second
actus secundus
Ontologie
Seconde actuation d'une

essence, correspondant a
sa perfection accidentelle.
= acte surajouté : 233
= bien absolu : 230-232
= degrés : 233
= étre relatif : 229, 231

addition additio, -onis (f.)

Arithmétique
Incrémentation de gran-
deurs tendant a leur tout.

= opposition : 338

= spécification numérique :
271

Ontologie
Spécification d'un tout.

= composition : 293

= limitation : 347

= spécification : 271

evum aevum, -i (n.)
Théologie dogmatique spé-
ciale

Durée mesurant le mou-

vement des substances

angéliques.

absence de fin : 477, 479

distinct du temps: 478-

479

diversité des étres mesu-

rés : 488-489, 499

durée : 488

expression métaphorique

du siecle : 497

infinité : 477, 485

mesure de I'dme bienheu-

reuse : 488

mesure des anges: 474,

481-482, 487, 496

mesure du premier ange :

496

milieu entre |'éternité et le

temps : 479

simultanéité : 481, 483

simplicité : 490

= succession surajoutée :
481, 483

= unicité : 488, 490-496,
499

affection angélique
dffectio angelica

Théologie dogmatique spé-

ciale
Mouvement de I'appétit
angélique tendant a leur
bonheur.

= mesure : 482

= mutabilité : 481

= succession : 482

agent (ou cause effi-
ciente)
agens, -ntis (n.);
causa efficiens
Cosmologie
Seconde cause extrin-
seque, désignant le prin-
cipe actif d'un mouve-

ment. Chimie
= acte propre: 186, 198, Fluide transparent classé
216 par les premiers philo-
= acte a sa ressemblance : sophes parmi les quatre
290 premiers éléments.

= — premier [cf cause pre- = tout:176
miére efficiente]

bonté d'un agent unique : amauricianisme [erreur]

531 almarianismus, -i (m.)
= communication avec l'ef- Théodicée

fet: 186 Erreur panthéiste soute-
= communication de son nant que Dieu serait la
étre : 256 forme de toutes choses.

détermination : 271
division : 206

enacte : 271

étendue : 362
existence : 103

= forme : 137

intention : 354
intermédiaire : 368

lieu par puissance : 390
moteur : 260
perfection : 206

= présence en son effet [cf *
présence]

= notion de Dieu : 185

ame
Psychologie
Premier principe immaté-
riel de vie des substances
matérielles.
contenance du corps : 367
définition : 126
incorporelle : 377
noblesse : 120
non-évidence : 86
omniprésence corporelle :

anima, - (f.)

= procession finie : 103 378, 396
= raison d'appétit : 290 = présence : 405-406
= raison de bien : 290 = présence accidentelle :
= raison d'information : 132 405
= rapport d la fin : 240 = présence par ses facultés :
384
agent analogue = présence premiére : 405
agens analogicum = rapport au corps : 120
Cosmologie = sans lieu : 86
Agent produisant un effet = substance immatérielle :
proportionnellement sem- 418
blable a lui-méme. -
= effet imparfait : 297 amour amor, -is (m.)

Psychologie
Passion du concupiscible
tendant au bien en soi.

= mouvement : 415

= espece différente : 297
= genre différent : 297
= perfection : 206

Agent premier par soi
Agens per se primo
Théodicée

amour divin amor divinus
Théologie dogmatique spé-

Conception de Dieu sous ciale L
sa raison de premier prin- Rapport de la volonté di-
vine au bien.

cipe essentiel des étres.
effet propre : 365

= moteur continuel : 365
perfection : 531

= propre a Dieu : 187, 198,
531

rapport a la forme pre-
miere par soi : 132

= sans intermédiaire : 368
unicité : 531

universalité : 364

= —de lui-méme : 415

ange angelus, -i (m.)
Théologie dogmatique spé-
ciale

Substance immatérielle in-
termédiaire entre Dieu et
les hommes.
= absence de
entre les — : 489
= affection [cf affection an-

causalité

agent univoque gélique]
agens univocum = annihilation : 476, 479,
484

Cosmologie
Agent produisant un effet
essentiellement identique
a lui-méme.

= effet identique : 297

= perfection : 206

= durée [cf cevum]

= existence d'une
chie : 495

= forme [cf forme pure]

= incorporelle : 377

= immutabilité essentielle :
426, 481, 484, 498

hiérar-

air er, -is (m.)



intellect [cf intellect angé-
lique]
mutabilité
481,484
mutabilité locale [cf mou-
vement local angélique]
mutabilité morale [cf élec-
tion angélique]

science : 18
substance
418, 487

accidentelle :

immatérielle :

animal

Psychologie
Etre vivant doué d'une vie
sensitive.

= définition : 154

= générique : 154

= irraisonnable : 149

= puissance : 154

animal, -is (n.)

apocryphe
apocryphum, -i (n.)
Exégése
Texte pseudo-biblique

non-reconnu par la Sainte
Eglise Catholique.
= Esdras : 486

apologétique
apologetica, - (f.)

Théologie dogmatique fon-

damental
Fonction théologique de
défense de la véritable re-
ligion a la lumiere de la
raison sous la direction de
la foi.

= défense des principes : 56

= fin : 56

= mode : 56

= réfutation des erreurs : 56

apostolat
apostolatus, -us (m.)
Ecclésiologie
Action  d'évangélisation
propre a I'apétre.
= transmission : 68

appétit
appetitus, -us (m.)
Psychologie
Faculté d'un étre l'incli-
nant a sa fin.
= division : 59

= mouvement : 261

appétit naturel
appetitus naturalis
Psychologie
Faculté de tout étre les in-
clinant a leurs fins natu-

architector, -is (m.)

Architecture

Artisan pratiquant I'archi-
tecture.
= sagesse : 39

Soldat armé d'un arc. astres.
= effet : 106 = mode : 10
architecte athéisme [erreur]

atheismus, -i (f.)

Théodicée

Erreur professant l'inexis-
tence de Dieu.
= présupposé : 89

Somme théologique, Annexes (tome ) | 287

distinction de raison : 261
identité a I'étre : 261
raison de forme : 255, 261
raison de connaissance :
261

raison de proportion due :
261

rapport a la vue : 261
rapport au bien : 261

architecture

architectura, - (f.)

Art pratique

Art supréme organisant
I'édification de batiments.
= définition : 39
= genre : 39
= matiére : 25

argumentation

argumentatio, -nis (f.)

Logique

Organisation de juge-
ments aboutissant a une
conclusion.

= division : 52, c165

= fin : 54

= hiérarchie : 52, 58

= principe : 54,70

= sens littéral : 77

arithmétique

arithmetica, -ce (f.)

Mathématiques

Science de la connais-
sance des nombres.

= forme : 14

= rapport a la musique : 29

arrivée (point d')
terminus localis ad quem
Cosmologie

Lieu formant le terme lo-
cal ultime d'un mouve-
ment.

= sujet corporel : 116

art
Sagesse pratique

ars, -rtis (f.)

Science de la modification
artificielle des objets.

= cause : 100, 108

= sagesse [cf Sagesse artis-
tique]

article de foi

articulus fidei

Lieux théologiques

Enonciation dogmatique
requise pour avoir la foi
catholique.

connaissance : 11
indémontrable : 91

relles. = matiere : 47
= connaissance : 292 = préalable : 91, 96
= fin : 292 = théologie : 11
approcher assis (étre) sessum
appropinquare  Cosmologie
Cosmologie Position de ce qui se tient
Mouvement diminuant la sur un siege.

distance entre des objets.
= mouvement : 410

archer
sagittarius, -ii (m.)
Art pratique

= genre : 115, 124
= métaphore : 115, 124

astronomie

astrologia, - (f.)
Sciences physiques
Science de ['étude des

audible

Psychologie
Caractére du son percep-
tible par un sujet.

= genre : 22

augmentation

augmentatio, -nis (f.)

Arithmétique

Extension de la dimension
d'une grandeur.
= opposition : 338

auteurs sacrés

auctores sacri
Exégese
Rédacteur des livres scrip-
turaires sous l'inspiration
du Saint-Esprit.
= qutorité : 60
= inspiration divine : 74, 76
= intention : 76

Avicenne (ou Ibn-Sina)

Avicenna, -ee (m.)
Philosophie

(980-1037) Philosophe et
médecin perse, proposant
un commentaire essentia-
liste d'Aristote notam-
ment avec sa théorie des
« dix intellects ».

avicennisme [erreur]

avicennismus, -i (m.)
Théodicée
Courant philosophique
émanant d'Avicenne.
= un substantiel : 507

B

baton
Arts pratiques

baculus, -i (m.)

Morceau de bois assez
long qu'on peut tenir a la
main.

= moteur : 102

béatitude

beatitudo, -inis (f.)
Théologie morale générale
Bonheur éternel réservé
par Dieu aux anges et aux
hommes saints.
désir naturel : 88
erreurs : 88
essence : 8,26
moyen : 62
non-raisonnable : 7
science : 32

beau

pulchrum, -i (n.)

Ontologie
Semi-transcendantal a
|'étre le considérant sous

audibilis, -e bien

bonum, -i (n.)

Ontologie

= raison de perfection :

Cinquiéme transcendantal
de I'étre le considérant
sous sa raison de dési-
rable et de perfection.
ajout a l'essence : 308-309
—incausé [cf bonté divine]
— premier [cf acte pre-
mier]

—second [cf acte second]

cause : 105, 169, 291,
311, 314

convertible avec ['étre:
301, 313,519

degré : 105

diffusif de soi : 256
distinction de raison : 224,
229, 245, 261, 264
division en deux actes :
230

division prédicamentale :
277,283

étendue : 235, 242
existence : 147

identité a |'étre : 227-229,
244, 248, 250-252, 256,
261, 283, 302, 309, 312
par participation : 131,
304, 306, 313-314
perfection : 131

privation : 519

propre a chaque étre :
312-314

raison d'appétit: 228,
236, 240, 247, 251, 259,
261, 270, 281, 288, 290,
294, 299, 302

raison de fin: 240,
258-259, 261

raison de mode : 269

242,

192,
230, 250-251, 260, 272,
270-271, 305, 309

raison de mode : 269-271,
287

raison d'espéce : 269-271,
287

raison d'ordre : 269-271,
287

rapport a la forme : 260,
537

rapport a l'agent : 260
rapport a la puissance :
242

Sagesse pratique

Fin poursuivie par
I'homme, comme terme
de son agir volontaire.

— délectable [cf - délec-
table)

— honnéte [cf — honnéte]

— utile [cf — utile]
division terminale :
282, 284-285

281-

sa raison de splendeur du pienheureux

bien et du vrai.

beatus, -i (m.)

Théologie morale générale

Créature entrée dans la
béatitude céleste.

= fin ultime : 419

bienheureux angélique

beatus angelicus

Théologie dogmatique spé-
ciale

Ange élevé en grace apres
avoir triomphé de
I'épreuve angélique.
immutabilité  d'élection :
426

mobilité locale : 426

bien par essence

bonum per essentiam

Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception de Dieu insis-
tant sur l'identité de son
essence et de sa bonté.
premier : 131

blancheur albedo, -inis (f.)
Psychologie

Couleur la plus parfaite
car la plus lumineuse.
étre : 273

= forme accidentelle : 378

bois

lignum, -i (n.)

Arts pratiques

Substance dure extraite
des arbres.
infinité relative de fi-
gures : 331

Chimie

Substance carbonique et
combustible.
puissance : 102

bonté divine bonitas Dei
Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception de Dieu sous
sa raison de perfection at-
tirante.

absence de mode : 291
absence d'espeéce : 291
absence d'ordre : 291
addition relative : 293
cause finale de la créa-
tion : 263, 292

essentielle : 131

étendue : 292

infinie : SumTh 99, 107
par essence: 299, 304-
306, 310, 313-314

propre a Dieu : 289-290,
294, 304-306

raison d'appétit : 290
raison de bien : 290
rapport a l'éme : 289
simplicité : 298

supréme : 131, 249, 293,
296-297

bras brachium, -i (n.)
Biologie
Membre supérieur du
corps animal.
= figure : 79

C



288 | Somme théologique, Annexes (tome I)

causalité
causdlitas, -tis (f.)
Cosmologie
Vertu par laquelle une

cause produit son effet.

— analogue [cf agent ana-
logue]

— univoque [cf agent uni-
voque]

ordre [cf principe de réci-
procité]

principe de — [cf principe
de -]

cause

causa, - (f.)

Cosmologie

Principe dont dépend une
chose sous sa raison
d'étre mobile.

— efficiente [cf agent]

— finale [cf fin]

— formelle [cf forme]

— intermédiaire [cf inter-
médiaire]

— matérielle [cf matiére]
définition : 97
démonstration : 97
division  potentielle
étre mobile]

procession finie : 103
rapport a l'effet : 95, 103,
146

sagesse : 39-40
unificatrice : 174

[cf

cause

premiere  effi-

ciente

causa prima efficiens

Théodicée

Conception de Dieu sous
sa raison de premier prin-
cipe producteur de toutes
choses.

cause analogue : 297
conservation des étres :
422

effets imparfaits : 297
immutabilité : 414
incausée : 166

infinité : 321

non participée : 148
production des étres : 422
proportion a ses effets:
93

propre a Dieu: 40, 132,
146, 166, 174, 186-187,
194, 198, 206, 388
rapport a ses effets : 103-
105, 184
universalité :
381, 386

290, 366,

cécité

cecitas, -tis (f.)

Psychologie

Privation de la vue.
genre : 154
privation de vue : 154, 274

cercle

circulus, -i (m.)

Géométrie

Figure dont tous les points
de la circonférence sont
équidistants du centre.
genre : 346

limitation : 346

certitude

certitudo, -inis (f.)

Logique

Caractere indéniable
d'une chose.

division : 33

science : 31

chaleur

calor, -oris (f.)

Chimie

Caractére de ce qui est
chaud.

accident : 161, 165
addition : 165

agir second : 187

cause : 105, 146

degré : 105

mouvement : 102
perfection : 207

rapport au feu : 260

charité

caritas, -atis (f.)

Théologie morale spéciale

Vertu  théologale de
I'amour de Dieu et du pro-
chain par amour de Dieu.
rapport a la volonté : 59

cheval

equus, -i (m.)

Psychologie

Animal supérieur doué de
toutes les facultés de la
vie sensitive.

irrationnel : 191

ciel

celum, -i (m.)

Cosmologie

Lieu périphérique de la
Terre.
premier corps altérant :
276

colére

irar -® (f)

Psychologie

Passion de l'irascible nais-
sant d'un obstacle infran-
chissable.

genre : 127,134

effet : 134

comparaison

compadratio, -nis (f.)

Ontologie

Espéce de relation acci-
dentelle.

en Dieu [cf Dieu]

genre commun : 212, 295,
300

composant

componens, -ntis (n.)

Ontologie

Partie d'un étre composé.
agir second : 187
causé : 188

composition

compositio, -nis (f.)

Logique

Acte du jugement par le-
quel l'intellect associe plu-
sieurs concepts entre eux
par le moyen d'une co-
pule.

division matérielle : 150
existence : 150

Ontologie

Acte d'association des

parties d'un étre.

propriété du corps : 114

concept (ou terme men-

tal)

conceptio, -onis (f.);
terminus mentalis

Psychologie

Etre de raison obtenu au
terme de I'abstraction de
la réalité par l'intellect hu-
main.

rapport a l'étre : 239

conclusion

conclusio, -onis (f.)

Logique

Enonciation obtenue au
terme d'une argumenta-
tion, apres association de
prémisses.

nécessité : 456

connaissance

cognitio, -onis (f.)

Psychologie

Faculté de la vie sensitive
par laquelle un sujet s'ap-
proprie un objet par une
union intentionnelle.
division : 65

fin : 41

lieu de l'objet : 384

mode d'assimilation : 261
mouvement : 415

objet en acte : 239

vertu : 43

connaissance de Dieu

cognitio Dei

Théodicée

Acte par lequel I'homme
découvre les attributs di-
vins.

analogique : 82-90
existence de Dieu : 99-108
non universelle : 288
mode privatif : 534

par ses effets : 69, 327
propre d la raison : 292
par la grdce : 385

par participation : 292
pureté d'esprit : 296

connaissance des anges

cognitio angelorum

Théodicée

Acte par lequel I'homme
découvre les attributs des
anges.

analogique au temps : 484

connaissance

raison-

nable

cognitio rationabilis

Psychologie

Faculté de I'hnomme par
laquelle il s'approprie un
objet par abstraction de
tout caractére sensible.
étres simples : 141

mode composé : 141, 170,
179

objet simple [cf simple]

contingence

contingentia, - (f.)

Logique

Mode d'existence possible
de ce qui peut ne pas
étre.

définition : 104

existence : 104

continu continuum, -i (n.)
Mathématiques

Quantité ne présentant
pas de coupure.
divisible : 119

contrariété

contrarietas, -atis (f.)

Logique

Deuxiéme espéce d'oppo-
sition  entre  plusieurs
termes.

exclusion : 99

infinité : 99

sujet commun : 338

corps

corpus, -oris (n.)

Cosmologie

Tout substantiel composé
de parties organiques.
absence de noblesse : 120
abstraction [cf abstrac-
tion]

composant : 110, 114
contenance : 367

continu : 119

grandeur : 342

limitation : 340

en puissance : 119
imperfection : 110
mouvement : 118

rapport a I'éme [cf ame]
rapport a la vie : 120
rapport au lieu : 375
superficie : 340

Ontologie

Matiére des substances
composées.
puissance
423-424
puissance
423-424

accidentelle :

essentielle :

corps céleste [erreur]

corpus cceleste

Cosmologie

Conception antique des
astres comme des corps
immobiles substantielle-
ment, mais mobiles loca-
lement.

définition antique : 423
erreur : 423-424, 481, 498

corps infini

corpus infinitum

Cosmologie

Corps a I'étendue suppo-
sément dépourvue de li-
mites.

étendue : 404

corps mathématique

corpus mathematicum

Mathématiques

Tout corporel considéré
d'un point de vue quanti-
tatif.

= forme : 344

limitation : 344

corps naturel ou corps

physique)

corpus naturale;
corpus physicum

Cosmologie

Tout corporel considéré
d'un point de vue mobile.
cause : 106

détermination : 106

fin absolue : 281

finalisé : 106

fin relative : 281

genre : 106

irraisonnable : 106
limitation : 342

rapport au mouvement :
343

couleur

color, -oris (f.)

Psychologie

Objet propre de la vue
pergu sous |'effet de la lu-
miere.

puissance : 20

Créateur

Creator, -oris (m.)

Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception de Dieu sous
sa raison de producteur
des étres ex nihilo.

distinct de la création :
180, 189

mesure hétérogéne : 152,
160

science : 17-18

création creatio, -onis (f.)
Théologie dogmatique spé-
ciale

Acte propre au créateur,
désignant communément
les six premiers jours de la
création.
intention sur
122

I'homme :

créature creatura, - (f.)
Théologie dogmatique spé-
ciale

Etre ayant eu un commen-
cement ab alio.

bonté : 249

cause : 178, 240, 257,
366, 387, 422

causée : 330

désir de Dieu : 288, 292,
294

division des —: 292
éloignement de Dieu : 368
étre par participation :
221

extrait du néant : 421

fin : 294, 306

imperfection : 219

infinité relative : 331
limitation : 330, 333, 341
mobile : 421-424

nombre déterminé : 354,
393

non éternelle : 422

non subsistant par soi:
333

Providence : 65

rapport au créateur : 47,
80, 169, 178, 180-191
ressemblance au Créa-



teur: 215, 218-219, 221-
222, 368

= science : 17-18

= universalité : 249

D

debout (étre)
Science physique
Position de ce qui se tient
a la verticale.
= genre : 115, 124
= métaphore : 115, 124

stans

décomposition
dissolutio, -onis (f.)

Cosmologie
Dissociation des parties
d'un étre, résultant de la
perte de sa forme.

= contingence : 104

= perte de la forme : 423

définition
definitio, -onis (f.)

Logique
Terme oral complexe ex-
primant la quiddité d'un
concept.

= composants : 139

= division : 157

= par l'effet : 49

= rapport a la démonstra-
tion : 157

= signification : 271

= universalité : 139

démonstration
demonstratio, -nis (f.)

Logique
Argumentation aux pré-
misses et a la conclusion
exactes et vraies.

= division : 95

= fin:91

= premiers principes :
85-86

= principe : 42

83,

démonstration a poste-
riori (quia)
demonstratio quia

Logique
Démonstration ayant pour
prémisse des effets

connus et remontant a la
cause inconnue.

= définition : 95

= existence : 98

* moyen-terme : 97

= proportion : 93, 98

démonstration a priori
(propter quid)

demonstratio

propter quid

Logique
Démonstration ayant pour
prémisse  des  causes

connues et descendant a
un effet inconnu.
= définition : 95

déité deitas, -atis (f.)
Théologie dogmatique spé-
ciale

Essence divine.

connaissance : 44, 49, 144

définition : 136

éminence : 180

étre par soi : 313-314

étre supréme : 539

existence méme [cf simpli-

cité divine]
existence

371

= incommunicable : 143

= métaphore : 121

= quiddité : 44, 49

permanente :

délectable (bien)
delectabile (bonum)
Monastique
Fin ultime recherchée en
vertu de la jouissance qui
lui est attachée.
= définition : 281-282, 284
= deuxiéme analogué : 284-
285
= raison de fin essentielle :
282,284

démon  daemon, -is (m.)
Théologie dogmatique spé-
ciale
Ange déchu apres avoir
failli lors de I'épreuve an-
gélique.

= bonté naturelle : 369

= créature : 363

= désaccord  total
Dieu : 363

= distinction morale : 369

= malice morale : 369

avec

départ (point de)
terminus localis a quo
Cosmologie
Lieu formant le terme lo-

cal initial d'un mouve-
ment.
= genre : 116
désir  desiderium, -i (n.)
Psychologie

Passion du concupiscible
tendant a un bien aimé
mais absent.

= dépendant de la connais-
sance : 288

= —de Dieu [cf créature]

= —de perfection : 290, 292

= lieu de l'objet : 384

= objet : 228

= raison de perfection : 228

désir naturel
desiderium naturale
Psychologie
Désir naissant d'une incli-
nation innée.
= connaissance : 88

destin fatum, -i (n.)
Théodicée
Ordonnancement des
choses futures de maniére
déterminée.

= cause : 106

dialectique (fausse)
falsa dialectica, -ce (f.)
Arts
Conclusion erronée résul-
tant d'une argumentation
fallacieuse.

= confusion : 70

Dieu Deus, -i (m.)
Théodicée
Premier  principe de

toutes choses.
= Acte pur [cf Acte pur]
= cause premiére [cf cause
premiére efficiente]
Théologie dogmatique spé-
ciale
Etre supréme, éternel et
surnaturel.
dme : 126,133
amour : 121, g1086
bras : 79
coléere : 127,134
comparaison : 300, 366
définition : 44, 49, 97
définition nominale : 83,
89
démontrable a posteriori :
157
effets limités : 93
éminence : 105, 360
essence [cf déité]
éternité : 121
étre nécessaire : 104
étre supréme : 105
étude : 1, 80-81, 109-111
existence [cf existence de
-]
incréé : 193, 457
indéfinissable : 157
infinité divine [cf infinité
divine]
métaphore : 112, 114-
116, 121, 123-127, 133-
134
noblesse : 120
Nom divin [cf Nom divin]
non produit : 444
omniprésence divine [cf
omniprésence divine]
perfection [cf perfection
divine]
principe de tout genre:
220, 300
relation divine ad extra [cf
relation divine ad extral
science : 25-26, 80
simplicité [cf simplicité di-
vine]
toute-puissance [cf toute-
puissance divine]
Trinité [cf Trinité (Sainte)]
ubiquité : 125
vérité supréme : 84
vie : 210

Dieu le Fils Deus Filius
Théologie dogmatique spé-
ciale
Deuxiéme Personne de la
Sainte Trinité, engendrée
du Pere.

= cause exemplaire de la
création : 181, 190

= science : 48

= unique voie : 80

Dieu le Saint-Esprit
Deus Spiritus Sanctus
Théologie dogmatique spé-
ciale
Troisieme Personne de la
Sainte Trinité, procédant

Somme théologique, Annexes (tome ) | 289

du Pere et du Fils.
= Dieu : 398
= incréé : 398

différent aliud
Ontologie
Relation de ce qui ne
converge pas sous un cer-
tain mode.

= définition : 182, 191

différence spécifique
differentia, -ce (f.)
Logique
Deuxiéme prédicable uni-
versel d'un sujet, expri-
mant la note propre de
son espéce.
= acte : 154
= extrinséque au genre : 155
= modification d'espece :
271
= opposition : 203
= partie essentielle : 378

dimension
dimensio, -nis (f.)
Géométrie
Etendue quantitative d'un
genre.

= division : 112,121

= genre : 121, 129

= inhérent a la matiére : 129
= propriété corporelle : 112

diminution
diminutio, -nis (f.)
Arithmétique
Restriction de la dimen-
sion d'une grandeur.
= opposition : 338

Dinant (David de)
David de Dinando
Théodicée
(1165-1217) Nominaliste
condamné par I'Eglise en
1210.
= notion de Dieu : 185

doctor catholicus
Tradition
Prélat reconnu par le Ma-
gistere pour son autorité
doctrinale.
“art:2

dogmatique
dogmatica, -ce (f.)
Théologie
Partie spéculative de la
théologie.
= genre : 25-26

don donum, -i (n.)
Théologie morale générale
Habitus perfectionnant
I'nomme pour des actes
plus élevés que ceux des
vertus.
= division : 37

don de sagesse
donum sapientice
Théologie morale spéciale
Don du Saint-Esprit qui
nous fait contempler Dieu
comme le souverain prin-
cipe de toutes choses.
= cause : 37
= forme : 43
= instrument : 37

don d'intelligence
donum intelligentice

Théologie morale spéciale
Don du Saint-Esprit qui
nous facilite l'intelligence
de la foi.

= éminence : g7

= fin : g31

double  bicubita, - (f.)
Mathématiques
Raison de progression
d'une suite de deux unités
de méme essence.
= genre : 346
= limitation : 346

divers
Ontologie
Relation de ce qui ne
converge absolument pas.
= définition : 182, 191

diversum, -i (n.)

division  divisio, -nis (f.)
Logique

Acte du jugement par le-

quel l'intellect dissocie

plusieurs concepts entre
eux par le moyen d'une
copule.

= infinité : 347

= opposition : 338

= primauté sur l'unité : 524-
525

= rapport a la matiére : 347,
355

division univoque
divisio univoca
Logique
Division dont les membres
sont absolument distincts.
= membres opposés : 278

docteur catholique

durée duratio, -nis (f.)

Cosmologie
1. Continuation d'un étre.
— 2. Longueur de temps
entre deux instants.

= distincte de I'étre : 449

= division : 464

= non possession : 434

= rapport a la vie : 430, 439

= rapport a l'étre : 430, 439

= unité relative : 493

E

eau aqua, - (f.)

Chimie
Substance liquide classée
par les premiers philo-
sophes parmi les quatre
premiers éléments.

= mesurable : 176

= tout : 176

édifice  cedificium, -i (n.)
Architecture
Ouvrage de I'architecte.
= science : 25



290 | Somme théologique, Annexes (tome I)

effet  effectus, -us (m.)
Cosmologie
Résultat d'une cause.
= composition : 178
= imitation de la cause : 137
= origine : 206
= ressemblance : 216, 290
= suppose une cause : 95

effet divin
effectus divinus
Théodicée
Effet propre a Dieu.
= composition : 142
= imperfection : 142

égalité
equudlitas, -atis (f.)
Ontologie
Prédicament  quantitatif
du transcendantal de rela-
tion.
= similitude parfaite : 216

élection angélique
electio angelica
Théologie dogmatique spé-
ciale
Faculté angélique permet-
tant de poser un choix
libre.
= mutabilité : 481

élément
elementum, -i (n.)

Ontologie
Composants ultimes d'un
étre composé.

= rapport aux corps mixtes :
170, 179

= rapport a leurs compo-
sants : 170, 179

élévation vers Dieu
elevatio ad Deum
Théologie mystique
Union de I'ame avec son
Créateur.
= métaphore : 116, 125
= mode spirituel : 125

éloignement
elongatio, -nis (f.)
Cosmologie
Mouvement augmentant
la distance entre des ob-
jets.
= mouvement : 410

éloignement de Dieu
elongatio a Deo
Théologie mystique
Se fermer a la Bonté di-
vine.
= métaphore : 116, 125
= mode spirituel : 125

enfer infernus, -i (m.)

Théologie morale générale
Lieu physique de tour-
ments interminables, des-
tiné aux damnés.

= changement des peines :
462

= chatiment : 455

= feu : 455, 462

= temps interminable : 462

énonciation
enuntiatio, -nis (f.)
Logique
Expression orale et
gique du jugement.
= cause : 100, 108
= évidence : 86

lo-

épistémologie (ou cri-

tique)
epistemologia, -ce (f.);
critica, - (f.)

Métaphysique
Science philosophique de
défense des premiers

principes naturels.
= défense des sciences : 55
* mode : 55

équivocité
®quivocitas, -atis (f.)
Logique
Propriété d'un terme ad-
mettant des raisons abso-
lument diverses.
= définition : 77

erreur
Ontologie
Privation de vérité.
= indémontrable : 56
= réfutable : 56

falsum, -i (f.)

espéce
Logique

Troisieme prédicable uni-

versel d'un sujet, expri-

mant son essence propre.

bonté : 265, 269, 272-273,

275

cause : 268

définition : 139

existence : 156

division essentielle : 154

étre : 273

extrinséque au genre : 155

parties essentielles : 378

perfection : 203

quiddité commune : 156

rapport a la forme : 271,

341

rapport a l'individu : 350

rapport au genre : 154

un par le genre : 511

species, -ei (f.)

essence (ou substance
seconde, ou causes in-
trinséques)
essentia, -& (f.);
substantia secunda;
causas intrinsecas
Ontologie
Ce qu'une chose est pour
se distinguer des autres,
considérée de maniére
universelle, et qui est
principe formel de chaque
substance particuliére.
communicable : 529
puissance : 147
rapport a l'étre : 308
= rapport a l'existence [cf
existence]
rapport au suppét [cf sup-
pot]
= synonyme : 144

= tout composé : 177

Cosmologie
Principe intrinseque a
I'étre, regroupant les

causes matérielle et for-
melle.
= définition : 139

étendue
amplitudo, -inis (f.)
Géométrie
Grandeur d'une superfi-
cie.
= limitation : 340

éternité divine
ceternitas divina

Théologie dogmatique spé-

ciale
Durée mesurant I'immobi-
lité de I'étre divin.
absence de parties : 440
connaissance : 435, 450
définition : 429
durée : 430, 434, 464
identité a Dieu : 449, 452
identité totale : 472
immutabilité : 435, 443,
458
indéfectibilité : 429, 440,
443
interminable :
468, 479
mesure analogique : 446,
452
mesure de |'étre : 468, 473
métaphore : 451, 459
objet interminable : 470
perfection : 442
permanence de
mesuré : 481
principe de toute durée :
493
propre a Dieu : 320, 448-
449, 457-460, 463
rapport a la vie : 439
rapport a l'immutabilité :
407, 449
rapport au temps: 453,
467-472
réalité : 429, 458
sans commencement : 457
simplicité : 431
simultanéité : 435-437,
441-442, 447, 467-468,
470, 475, 480-481
uniformité : 435

436-437,

l'objet

éternité participée
ceternitas participata
Théologie morale générale
Durée mesurant I'immobi-
lité des bienheureux qui
découle de la premiére
immobilité divine.
anges : 451, 460, 482
bienheureux : 450, 460-
461
cause : 450-451
contemplation divine : 461
immutabilité [cf immuta-
bilité participée]
mesure de la gloire : 482
récompense : 454

éthique ethica, - (f.)
Sagesse pratique

Science étudiant les actes
humains en regard de leur
fin propre.

= matiére : 16, 25

étre
Ontologie

Essence en acte d'exis-

tence.

acte : 201, 229, 250

addition : 165

distinct de 'agir : 439

division entre essence et

existence : 178

englobe tous les genres :

502

—divin [cf Déité]

— relatif [cf accident pré-

dicamental]

— substantiel

stance]

étude : 109

identité : 182

mesure des — : 466, 473

non générique : 155, 159

perfection : 201, 204, 207,

210, 250, 264

= premier intelligible : 238-
239, 254

= primauté sur la division :
524-525

= principe : 158

= puissance : 119

rapport a la forme : 242,

ens, -tis (n.)

[cf  sub-

260, 270, 274

= rapport au bien [cf bien]

= raison d'appétit: 237,
243-244

transcendantal : 5
universalité : 155, 519

étre commun
ens commune
Ontologie
Notion générale d'étre
sans aucune addition.
= définition : 143, 149
= prédicable : 143
= universalité : 195

étre composé
(ens) compositum
Ontologie
Tout substantiel divisible
en composants.
= agir antérieur : 187

bonté : 131
causé : 174
conditions : 174
division essentielle : 181,
188
division potentielle : 175
mode d'unité : 542
mode de division :
191
mode d'indivision : 506
= opposition : 506
= parties essentielles : 378
perfection : 179
rapport a ['étre simple :
170, 179
rapport aux composants :
129, 139, 173, 176 c317-
319
second : 399

182,

étre de raison

ens rationis
Ontologie
Etre qui n'existe en tant
que tel que dans I'esprit
et non dans la réalité.
= possible réalité : 83, 89

étre mobile  ens mobile
Cosmologie

Etre considéré sous son
rapport aux causes de son
mouvement.

cause efficiente : 103, 146,
169, 180, 189

cause exemplaire :
180, 189

distinction de raison : 372
division causale [cf cause]
division potentielle : 119
double puissance : 422
identité subjective : 372
variable : 420
vieillissement : 380

105,

étre naturel ens naturale
Sagesse spéculative
Etre créé par Dieu, par op-
position a I'étre artificiel.
= cause : 100, 108

étre non-composé
simple

ens non compositum

aut simplex

ou

Ontologie
Tout substantiel n'admet-
tant aucun composant.

= forme pure : 140

= individuation : 140

= subsistance : 140

= suppot : 140

étre participé
ens participatum
Théodicée
Etre en tant qu'il regoit
son acte de I'Etre premier.
= bonté : 131
= cause : 188
= opposé : 148
= relativité : 148

Etre premier ou imparti-
cipé ens primum
aut imparticipatum
Théodicée
Conception de Dieu sous
sa raison d'étre communi-
quant son actualité a tous
les autres étres.
= gcte pur : 412
= en acte : 119, 132
= perfection : 170
= primauté absolue :
166
= propre a Dieu : 119, 162,
166, 168, 173, 188, 412,
466

153,

étre vivant ens vivans

Psychologie
Etre doué d'un principe in-
trinseque a son mouve-
ment.

= division : 126

= forme : 126

= matiere : 126



rapport d la vie : 138

étude studium, -i (n.)
Monastique
Vertu d'application a I'ac-
quisition de  connais-
sances.
= ordre : 109

théologie : 109-111

évéque episcopus, -i (m.)
Ecclésiologie

Ministre de I'Eglise revétu
de la plénitude du sacer-

F

mode logique : 150
non-évidence : 85, 87
preuves : 101-106

faculté cognitive

facultas cognitiva

Psychologie

Puissance d'un sujet a
s'approprier la similitude
intrinséque d'un objet.
ordre : 261

doce, et digne successeur faillibilité

des Apotres.

= pouvoir doctrinal : 53

exégése exegesis, -is (f.)
Sources théologiques

Science  d'interprétation
des Saintes Ecritures.

= fin: 6,51, 60
= fondement : 16

Révélation : 16

exemplaire (cause)

(causa) exemplaris

Cosmologie

Cause formelle extrin-
seque, désignant le mo-
dele d'ou se tire la forme.
genre : 242

existence

existentia, - (f.)

Ontologie

Acte premier d'une es-
sence, lui communiquant
|'étre.

acte : 147, 150, 331

acte non-transitif : 406
actualisation : 147

bonté : 254, 309, 312
cause : 146

cause propre : 104
distincte de l'essence : 449
division de signification :
150

— participée : 148
perfection : 305

primauté : 365

propre a chaque étre : 312
raison d'acte : 228
rapport a la forme : 331,
365, 423

rapport a l'essence: 94,
97, 159

existence de Dieu

existentia Dei

Théodicée

Connaissance raisonnable
de la premiére cause de
I'univers.

1°¢ voie [cf Moteur pre-
mier]

2¢m voie [cf Cause pre-
miére]

3" voje [cf Premier né-
cessaire]

4™ yoie [cf Etre premier]
5 yoje [cf Intellect di-
vin]

a posteriori : 150
connaissable : 144, 150
démontrable : 91-97
étude : 81

fallibilitas, -atis (f.)

Monastique

Possibilité de se tromper.
cause : 108

feu

ignis, -is (m.)

Chimie

Réaction calorifique et lu-
mineuse produisant la
combustion des corps,
classée par les premiers
philosophes parmi les
quatre premiers éléments.
acte : 102

agir premier : 187

chaleur supréme : 105
effet : 105

effet propre : 365
participé : 148, 188
perfection : 305

figure

figura, - (f.)

Géométrie

Forme délimitée par plu-
sieurs lignes fermées.
infinité d'espéces :
357

limitation : 344

350,

Ontologie

Quatriéeme post-prédica-
ment qualitatif, désignant
la forme de la quantité.
accident : 331

définition : 113

= forme de la quantité : 325,

344

métaphore : 113
propriété corporelle : 113
terme de la quantité : 325

fin (ou cause finale)
finis, -is (m.); causa finalis
Cosmologie

Premiére cause extrin-
seque, désignant le but
d'un mouvement.

acte : 242

bonté : 309

connaissance nécessaire :
7

perfection : 305

premiere : 240

= rgison de moteur: 254,
260, 262
= repos : 242
fin ultime ultima finis
Cosmologie

Dernier terme d'une suc-
cession de fins liées entre
elles.

= repos : 419

fleche sagitta, -ce (f.)
Art militaire
Tige de bois pointue pro-
jetée al'aide d'un arc.
= déterminant : 106

foi fides, -ei (f.)
Théologie morale spéciale
Vertu théologale de la
connaissance de Dieu a la
lumiére de la Révélation

formelle.

article [cf article de -]
cause : 51,57
certitude : 28, 33

— et raison : 51-52, 56-57,
59

forme : 60
indémontrable : 54, 57
matiere : 59, 91
meérite : 52

mode : 9
non-évidence : 11
théologie : 16

vérité : 56

forme (ou cause for-

melle)  forma, - (f.);
causa formalis

Cosmologie
Premiére cause intrin-
seque, désignant le prin-
cipe déterminant d'un
étre.

= acte : 344

= actualisation [cf exis-
tence]

bonté [cf étre composé]
conditions : 270-271
conséquences : 270-271
division matérielle : 135
division spécifique : 242
division substantielle : 331
étendue : 242, 322, 341
individuation : 135
infinité : 322, 332
invariable en soi:
427

limitation : 322, 341
partie essentielle : 378
raison de perfection : 322
rapport a l'agent: 132,
225

rapport a |'étre : 323, 427
réceptivité multiple : 135
ressemblance a I'agent:
290

science : 342

signification par I'espéce :
271

simplicité : 420

sujet variable : 427

420,

forme accidentelle ou se-
conde forma
accidentalis aut secunda
Cosmologie
Principe formel des prédi-
caments accidentels.

= gcte : 331

= limitation : 341

= puissance  accidentelle :
423

forme composée
forma composita
Cosmologie

Somme théologique, Annexes (tomel) | 291

Forme attachée a une ma-
tiere par opposition a la
forme pure.
infinité : 332

= partie essentielle : 378
= possibilité : 346

= primauté : 153, 162

= sagesse : 39

forme participée

forma participata

Théodicée

Forme en tant qu'elle dé-
coule de la forme pre-
miere.

composant : 188

forme premiere par soi

forma per se primo

Théodicée

Désignation de la déité en
tant qu'elle s'avere le
principe de toutes formes.
rapport a l'agent premier
par soi : 132

forme pure (ou forme
subsistante)

forma subsistans

Ontologie

Forme individuée par elle-
méme du fait qu'elle n'est
attachée a aucun principe
matériel.

absence de composition :
177

ange [cf substance imma-
térielle]

étre non subsistant par
soi : 332

= forme : 181, 190

= forme

pure : 126-135,
140, 163, 172
infinité relative : 332

propre aux anges : 332

forme substantielle ou

premiere

forma
substantialis aut prima

Cosmologie

G

Principe formel du prédi-
cament de la substance,
premier car constitutif de
I'étre.
acte : 331
puissance
423
rapport aux accidents :
342

substantielle :

génération
generatio, -nis (f.)
Psychologie
Mutation substantielle

aboutissant a une nou-
velle substance de méme
espece.

contingence : 104

genre  genus, -eris (n.)
Logique
Premier prédicable uni-

versel d'un sujet, expri-
mant son tout univoque.
ajout a |'étre : 502

division du mode d'attri-
bution : 154

division spécifique : 155,
203

genre par réduction

genus per reductionem

Logique

Tout univoque au principe
de chacune de ses es-
péces.

= division matérielle : 154
= limitation : 158
= principe : 154, 158

genre supréme

genus summum

Ontologie

Tout générique les plus
absolus, soit I'une des dix
catégories.

= essence : 155
= existence : 156
= puissance : 154

géométrie

geometria, - (f.)

Mathématiques

Science étudiant la quan-
tité des figures.

= forme : 14

gloire
Théologie morale générale

gloria, - (f.)

Etat des bienheureux sur-
ajouté a leur nature
propre.

= mode propre de présence

divine : 391

= sujet humain : 391

gouvernement

gubernatio, -nis (f.)

Théodicée

Pouvoir supréme de direc-
tion des créatures par
Dieu.

= unique : 531

= universel [cf Ordre]

grace
Théologie morale générale

gratia, - (f.)

Qualité surnaturelle nous
disposant au bien par les
mérites de  Notre-Sei-
gneur.

* mode propre de présence
divine : 383, 385, 391

= objet : 391

= perfection
382,391

= perfection de la nature :
59

= préalable : 96

= sujet humain : 385

= sujet saint : 385

accidentelle :

grandeur

magnitudo, -inis (f.)

Mathématiques

Dimension de ce qui est
grand.

= en acte : 348

= espéce : 346

= limitation : 346, 348

H



292 | Somme théologique, Annexes (tome I)

habitus habitus, -us (m.)

Ontologie
Premier post-prédicament
qualitatif, disposant de
maniére stable I'étre au
bien ou au mal.

= division : 22

= forme : 22, 47

* matiére : 47

= unité : 20, 22

hauteur
altitudo, -inis (f.)
Géométrie
Dimension d'une étendue
considérée a la verticale.
= genre : 112,121

hérésie  heeresis, -is (f.)
Théologie morale spéciale
Sentence et défaut oppo-
sés aux articles de foi.
= définition : 56
= réfutation : 56

heure
Cosmologie
Subdivision du temps cor-
respondant a la vingt-qua-
trieme partie du jour.
= partie du jour : 464

hora, -ce (1.)

homme homo, -inis (m.)
Monastique
Sujet des actes moraux
voué a une félicité hon-
néte.
= bonté : 263, 274
= malice : 252
Psychologie
Animal composé d'une
ame raisonnable et d'un
corps.
accidents : 139
certitude : 33
créature : 25
définition : 139
désir naturel : 88
éminence : 122
fin surnaturelle : 7, 26, 88
génération : 186
genre : 86,122
image divine :
122
raison : 191
tout : 176

59, 113,

honnéte (bien)
honesto (bonum)

Monastique
Fin  ultime recherchée
pour elle-méme.

= définition : 281-282, 284

= délectable : 278

= premier analogué : 284-
285

= raison de fin essentielle :
282, 284

= utile : 278

humanité
humanitas, -atis (f.)
Psychologie
Essence humaine considé-
rée universellement.
= existence : 147
* rapport au suppét: 137,

139
|
imitation
imitatio, -nis (f.)
Ontologie
Reproduction imagée
d'une chose.

= défaut : 142

Relation de ce qui se
trouve au-dessous de son
objet.

= comparaison : 295

infini infinitum, -i (n.)
Cosmologie
Privation d'un terme ul-
time.
= rapport au fini : 93

immatériel
immaterialis, -e
Cosmologie
Caractére de ce qui ne
présente pas de matiere,
mais peut étre spirituel.
= sans lieu : 86

immobilité
immobilitas, -atis (f.)
Cosmologie
Etat d'un étre sans mou-
vement actuel ou perma-
nent.
= interminable : 436
= simultanéité : 436

immutabilité divine

immutabilitas, -atis (f.)

Théologie dogmatique spé-

ciale
Absence de mouvement
en Dieu.

* mouvement par méta-
phore : 410, 417, 453

= opération divine :
415

= parfaite : 411-414

= propre a Dieu: 421-424,
449, 458

408,

immutabilité participée

immutabilitas participata

Théologie morale générale
Absence de mouvement
des bienheureux par déri-
vation de I'étre divin.

= anges : 460

= bienheureux : 450, 460

= cause : 450, 458-459

= état stable : 460

= gratuite : 459

= vision su Verbe : 460

individu
individuum, -i (n.)
Ontologie
Partie infime d'un étre,
non divisible.

= réduction a I'acte : 350
* rapport a la matiere : 341

indivisible indivisibilis, -e
Mathématiques
Terme d'une suite conti-
nue.
= définition : 377
* raison de continuité : 377
Ontologie
Partie infime d'un étre,
non divisible.

= absence de continuité :
377
inférieur inferior, -oris
Ontologie

infinité infinitas, -atis (f.)
Théodicée
Caractére de ce qui n'ad-
met aucune quantité.
= division en absolue et re-
lative : 331
= incommensurable :
452, 469
= omniprésence : 359
Cosmologie
Caractére de ce qui n'est
pas limité par un terme ul-
time.
absence de limite : 322
absence de principe : 330
—impossible en acte : 477
—matérielle : 321
nom privatif : 534
rapport a la quantité : 325

446,

infinité divine
infinitas divina
Théologie dogmatique spé-
ciale
Mode de perfection de la
nature divine.
= absence de
287, 316, 320
= pas d'infinité matérielle :
320, 325
= propre a Dieu : 323, 326-
327

limite : 93,

inhérence (cause d')
(causa) inhcerentis
Cosmologie
Cause formelle intrin-
seque, désignant la déter-
mination actuelle d'une
matiére.
= genre : 242

instant (temporel)
nunc (temporis)

Cosmologie
Unité indivisible d'une du-
rée, et spécialement celle
du temps.
détermination : 371
distinction de raison : 472
identité subjective : 465,
472
imperfection : 442
indivisible temporel : 377
rapport au mobile : 472
succession : 432

intellect (ou intelligence)
intellectus, -us (m.)

Psychologie
Faculté par laquelle un es-
prit recoit [I'étre intelli-
gible des choses.

= effet : 106

= faculté : 334
= forme immatérielle : 334

= objet : 239

= ordre de connaissance :
524-525

= puissance
334

= rapport a l'universel : 328

= spirituel : 122

infinie : 328,

intellect angélique
intellectus angelicus

Théologie dogmatique spé-
ciale

Faculté par laquelle I'es-

prit angélique accede a la

connaissance des choses.

immatérialité : 334

mesure : 482

mutabilité : 481

succession : 482

intellect divin
intellectus divinus
Théologie dogmatique spé-
ciale
Conception de Dieu en
tant qu'il se rapporte au
vrai de maniére toujours
actuelle.
démonstration : 106
éternel : 463
omniscience : 76, 177
subsistant : 177

intellect humain
intellectus humanus
Psychologie
Faculté de I'dme raison-
nable par laquelle elle dé-
couvre |'étre intelligible
des choses sensibles.
= causalité : PeriH 283, 95
= connaissance de Dieu : 82,
87, 88, 92, 109, 141
= évidence : 85-86
= faculté de I'éme : 334
= faillibilité : 108
= limite : 34
= mode : 65, 87
* mouvement : 108
= surnaturalité : 34, 66, 87

intermédiaire (cause)
(causa) medialis

Cosmologie

Espéce de cause effi-
ciente, désignant un agent
intervenant  entre  un

agent principal et son ef-
fet formel.

= cause : 103

= effet : 103

interminable
interminabilis, -e
Cosmologie
Caractére de ce qui n'a ni
terme initial, ni terme fi-
nal.
= négation : 429

J

joie gaudium, -i (n.)
Psychologie
Passion du concupiscible
se complaisant en un bien
aimé et présent.

= genre : 127

jour
Cosmologie
Subdivision du temps cor-
respondant a la durée
d'un tour de la Terre sur
elle-méme.
= rapport a l'heure : 464

dies, -ei (m./f.)

jugement
judicium, -i (n.)

Monastique
Acte intellectuel par le-
quel une science affirme
ou nie la causalité d'une
chose.

= cause : 42-43

= définition : 39

= division : 43

= forme : 43

L

largeur latitudo, -inis (f.)
Géométrie
Dimension la plus petite
d'une surface considérée
a I'horizontale.
= genre : 112,121

lieu

Cosmologie
Premiére dimension im-
mobile d'un étre corres-
pondant au corps le
contenant.

= accidents : 374

= division terminale :
125

= propriété corporelle : 116

= termes : 116, 125

Ontologie
Neuvieme prédicament et
huitieme accident, se te-
nant absolument hors de
son sujet, et sans considé-
ration de l'ordre des par-
ties.

= définition : 374

= délimitation : 319

* dénomination : 313

= objet stable : 371

= relation : 313

Théologie mystique
Le lieu spirituel désigne
I'emplacement d'une ame
vis-a-vis de Dieu.

= métaphore : 116, 125

locus, -i (m.)

116,

ligne
Géométrie
Etendue sur deux dimen-
sions, reliant deux points
entre eux.
= infinité en puissance : 345
= limitation : 340

linea, - (f.)

livre
Exégése
Recueil des textes scriptu-
raires, composant la Bible.

liber, -bri (m.)

= — apocryphe [cf apo-
cryphe]

loi lex, -gis (f.)
Politique

Cause formelle extrin-



seque d'une société par
laquelle  son autorité
I'oriente au bien commun
véritable, par une ordon-
nance de la raison.

= division : 24

= science : 24

Hérésie de Manes qui
soutenait I'existence de
deux principes premiers,
I'un bon et l'autre mau-
vais.
= omniprésence divine : 386
= principe contraire : 386

loi ancienne lex vetus
Théologie morale générale
Loi divine en vigueur
avant la venue du Messie.
* figuration : 75

loi nouvelle lex nova
Théologie morale générale
Loi divine établie par le
Messie pour parfaire la loi
ancienne.
= figuration : 75

longueur
longitudo, -inis (f.)

Géométrie
Dimension la plus grande
d'une surface considérée
a I'horizontale.

= genre : 112,121

= mesure : 152, 160

lux, -cis (f.)

lumiére

Cosmologie
Rayonnement électroma-
gnétique d'une longueur
d'onde, dont la fréquence
détermine la couleur.

= bonté : 276

= qualité active : 276

M

magon  structor, -is (m.)
Magonnerie
Artisan qui travaille a tous
les ouvrages architectu-
raux associant un liant a
des matériaux.
= genre : 39

main
Anatomie
Membre du corps humain
qui termine le bras.
= agir second : 187
= mouvement : 102

manus, -us (f.)

mariage
matrimonium, -i (n.)
Domestique
Contrat par lequel un
homme s'unit a une

femme en vue d'éduquer
des enfants.
= Ancien Testament : 78

mathématiques
mathematica, -ce (f.)

Sagesse spéculative
Science considérant I'étre
sous sa raison quantita-
tive.

= absence d'erreur : 336

= abstraction de raison :
254, 336, 533

= forme : 10

= objet : 254

* rapport a la grandeur :
336

= science : 248

= sujet matériel : 533

maison domus, -us (f.)
Architecture

Batiment servant de logis.

= tout hétérogene : 521-522

mal

Ontologie
Privation de bien.

= bonté relative : 520

= cause : 107

= existence : 99, 107

= fin : 99, 107

= identité au non-étre : 252

= opposition au bien : 246,
266

= privation : 266, 274-275,
520

malum, -i (n.)

manichéisme [erreur]
manichceeismus, -i (m.)
Théologie dogmatique spé-
ciale

matiére (ou cause maté-

rielle) materia, -ce (f.);
causa materialis

Cosmologie

Seconde cause intrin-

seque, désignant le prin-

cipe d'individuation dont

est fait une chose.

absence de non-étre : 241

détermination : 271, 322

imperfection : 197, 200,

206, 317, 322

infinité : 317, 331, 347

limitation : 322, 331, 341

participation : 131

partie essentielle : 378

principe d'individuation :

128,135

puissance : 130, 164, 186,

188, 197-198, 322, 348

puissance aux accidents :

331

rapport a l'agent : 240

rapport a la forme : 240

rapport a la substance :

135

science : 31, 342

second : 200

matiere premiére
materia prima

Cosmologie
Principe matériel du pré-
dicament substantiel, fai-
sant écho a la forme pre-
miere.

* créature par association :
335

= distinct de Dieu : 392

= étendue : 392, 401

= inexistence par soi : 335

= infinité relative : 331, 335

= non-infinité absolue : 331,
335

= partie d'un composé : 182

= premier sujet du mouve-
ment : 493

= privation : 253

= puissance a la bonté : 253

= puissance a ['étre: 253,
335

= raison d'aptitude :
253

= rapport a Dieu : 182, 191

= simplicité : 182

247,

menuisier lignarius, -i (m.)
Menuiserie
Artisan travaillant les ou-
vertures extérieures des
ouvrages architecturaux.
= genre : 39

mesure mensurd, -& (f.)
Mathématiques
Unité servant de compa-

raison entre plusieurs
nombres.
= diversité  fonction des
genres : 487

= objets divers : 494

= primauté de la mesure :
500

= simplicité de la — : 496

Ontologie
Deuxiéme prédicament et
premier accident du trans-
cendantal du bien, soit la
bonté de la quantité.

= dénomination : 313

mode : 264, 271

= raison de perfection : 272

= relation : 313

Théologie dogmatique spé-

ciale
Bonté de la quantité dans
la Création.

= cause supréme : 352

mesure proportionnée
mensura proportionata
Mathématiques
Mesure homogéne a I'ob-
jet mesuré.
= genre : 152, 160
= homogéne a l'objet : 160

métaphore
metaphora, - (f.)
Littérature
Procédé littéraire consis-
tant a exprimer une chose
abstraite par comparaison
ou ressemblance avec une
chose concréte.
= définition : 64
= fin: 67

métaphysique (ou philo-
sophie premiére)
metaphysica, -ce;
philosophia prima
Sagesse spéculative
Science considérant |'étre
en tant que tel.
= indépendance de la ma-
tiere : 534

militaire (art)
(ars) militaris
Littérature

Somme théologique, Annexes (tome ) | 293

Science visant le bien utile
de la défense de la cité.
= science supérieure : 32, 34

mode

Ontologie
Détermination quel-
conque d'un étre, présup-
posée par sa forme.

= bonté : 265, 269, 272-273,
275

= cause : 268

= définition : 271

= étre : 273

modus, -i (m.)

monde  mundus, -i (m.)
[cf aussi univers]
Théodicée
Conception de la Création
sous son aspect de tout
perceptible a nos sens.
= unité : 531

morale (théologie)
(theologia) moralis

Théologie pratique
Partie de la théologie
considérant les actes hu-
mains en rapport a la béa-
titude, et qui perfectionne
ainsi I'éthique (naturelle).

= division : 24

= fin:7

= forme : 24

= genre : 24

= matiére : 25

= sagesse : 38

= science : 18

moteur
movens, -ntis (n.)

Cosmologie
Principe qui donne le
mouvement en tant qu'il
est déja en acte.

= effet : 102

= premier [cf Moteur pre-
mier]

= second : 102

= simultané
ment : 365

au mouve-

moteur premier
primum movens
Théodicée
Conception de Dieu sous
sa raison de premier prin-
cipe de tout mouvement.
= démonstration : 102
= immobilité : 118
= propre a Dieu : 118

mouvement
motus, -i (m.)

Cosmologie
Acte par lequel un étre en
puissance obtient une
perfection.
acte successif : 348
cause : 102, 108
changement relatif : 413
composition : 413
définition : 102, 415
division en linéaire et cir-
culaire : 343
étendue : 414
existence : 102

= indivisible : 377

= infinité relative : 339, 348
= mesure du —: 466, 473,
493

moteur nécessaire : 408
non permanence : 481
objet du mouvement:
372, 481

perfection : 414

= premier sujet : 493
puissance relative : 348,
412

puissance a exister : 415

= quantité continue : 339
stabilité relative : 413
succession : 435

raison de terme : 436
rapport a la fin : 419

mouvement circulaire
motus circularis
Cosmologie
Déplacement corporel re-
venant a son point de dé-
part.
= lieu : 343
= limitation : 343
* raison de termes : 469

mouvement linéaire
motus rectus
Cosmologie
Déplacement latéral d'un
corps.
= agent extérieur : 343
= lieu : 343
= limitation : 343

mouvement local angé-
lique
motus localis angelicus
Théologie dogmatique spé-
ciale
Changement de lieu des
créatures angéliques.
= mutabilité : 481

mouvement premier
motus primus

Cosmologie
Mouvement créé dont dé-
pendent tous les autres.

= cause des autres mouve-
ments : 489

= mesure : 466, 489, 499

= unité : 494

mouvement substantiel
motus substantialis
Cosmologie
Changement affectant la
substance d'un étre.
= absence de matiere : 418,
425

moyen-terme
medium demonstrationis
Logique
Terme commun aux pré-
misses, constituant la
forme d'une démonstra-
tion.
* quiddité de la chose : 92,
97

multitude
multitudo, -inis (f.)



294 | Somme théologique, Annexes (tome I)

Ontologie

Privation d'unité, c'est-a-
dire de I'un selon la quan-
tité.

acte successif : 348, 356-
357
augmentable a
355

cause accidentelle d'uni-
té : 531

confusion : 70

créature : 354

définition par I'un : 516
espéces : 354

infinité relative : 355
—accidentelle : 353

— essentielle : 353
limitation : 352-355, 358
obtention par division :
355

opposition a l'un: 517-
518, 523-524

opposition au peu : 515,
523

privation : 520

raison de division :
518, 524

rapport a I'étre : 511
rapport a l'unité : 522
tout hétérogéne : 521

l'infini :

516-

= unité relative : 507-509,
513,520
musique  musica, - (f.)

Art spéculatif
Science organisant harmo-
nieusement les sons en
vue du bien délectable de
I'hnomme.

= arithmétique : 29

= forme : 14

N

nature (ou causes extrin-
seques) natura, - (f.);
causas extrinsecas
Cosmologie
Principe intrinseque de
mouvement d'un étre, re-
groupant les causes finale
et efficiente.
= cause : 108
Théologie morale générale
L'essence d'un étre consi-
dérée en rapport a la
Création.
= préalable a la grdce : 96

nécessaire
necessarium, -i (n.)
Logique
Mode d'existence de ce
qui ne peut pas ne pas
étre.
cause : 104
existence : 104
mode de vérité : 463
= procession finie : 104

négation negatio, -nis (f.)
Logique
1. Espéce d'énonciation
exprimant l'acte naturel
de la division intellec-
tuelle. — 2. Quatriéme es-
peéce d'opposition, dési-

gnant la simple opposition
relative.

= de raison : 429, 438

= raison de déficience : 429

noblesse
dignitas, -atis (f.)
Ontologie
Qualité de ce qui est élevé
en éminence.
= cause : 105

= degré : 105
nom nomen, -inis (n.)
Logique
Phonéme signifiant la

quiddité d'un terme.
= expression : 239
= ordre : 234
= terme vocal : 239

Nom divin
nomen divinum
Théologie dogmatique spé-
ciale
Phonéme exprimant posi-
tivement ou négativement
un attribut de Dieu.
concrets : 141
nom privatif : 534
ordre : 240
origine : 240
tiré de ses effets : 97

nombre
Théologie dogmatique spé-
ciale
Multitude quantitative de
la Création.
= cause supréme : 352
Arithmétique
Multitude quantitative
mesurée par une unité.
accident: 402
acte successif : 348, 356-
357
contenu : €151
décompte : 492
définition : 354
diversifié par son objet :
492
division en unités : 507
espece : 264, 271, 354
espece de quantité : 507
étendue : 393
infinité relative : 349, 356-
357
limitation des especes :
354
mesure : 152, 160
mesuré par l'un : 518
modification : 271
présence: 402
raison de multitude : 518
raison de perfection : 272
un par l'espece : 511

non-étre
non ens, -ntis (n.)

Ontologie

Privation d'étre.
= étre relatif : 520
= privation : 520
= raison d'appétit : 243
= rapport a l'étre : 155

(0

objet objectum, -i (n.)
Logique
Etre recevant l'action ou
la passion d'un sujet.
= contenu : 47

= définition : 44

ceil oculus, -i (m.)
Anatomie
Organe de la vue chez
I'animal.
= acte : 123
= mal : 252

= métaphore : 123
= rapport d la vue : 252

ceuvre de réparation
opus reparationis
Théologie mystique
Pratique obtenant la re-
mise de ses péchés.
= science : 48

omniprésence divine
omnipreesentia divina

Théologie dogmatique spé-
ciale

Etendue du rapport de

Dieu a tous les lieux.

chez les démons : 369

comme agent : 365

contenance des choses :

367

continuelle : 365

intime : 365

= mode de présence: 365,
383-387, 391

essentielle :

400
= —par puissance : 386-387
— passive : 386-387
= présence dans I'éme : 384
présence par la grdce [cf
Grace]
= présence partagée : 375
présence par union [cf
Gloire]
présence totale : 375, 378
propre o Dieu : 316, 398-
400, 423
universalité : 364-365,
368-369, 373-375, 378,
384, 398, 414, 423
virtuelle : 375, 376

386-387,

opération
operatio, -nis (f.)
Psychologie
Acte d'une faculté.
= science : 23, 25

opposition

oppositio, -nis (f.)

Logique

Espéce de relation entre
deux termes exclusifs.
non composition avec son
opposé : 514
= non prédicat de son oppo-
sé:513
obstacle réciproque : 351
opposé unique : 515
sujets divers : 203

ordre
Ontologie
Inclination d'un étre a sa

ordo, -dinis (f.)

fin, consécutive a sa passion passio, -nis (f.)
forme. Psychologie

= appelle un ordonnateur Mouvement de ['appétit
unique : 531 sensible.

= bonté : 265, 269, 272-273, ., i ision - 127,134
275 .

cause : 106, 268

rapport a I'dme : 127

définition : 271

étre : 273

inclination vers une fin :
273

universalité : 106

outil i

instrumentum, -i (m.)

Art pratique .

Instrument par lequel un

artisan produit son .

ceuvre. .

= multitude accidentelle :
353

P

panthéisme [erreur]
pantheismus, -i (m.)
Théodicée
Erreur confondant Dieu et
les créatures.
= notion de Dieu : 185

perfection

perfectio, -nis (f.)

Cosmologie

Etat de ce qui se trouve
totalement en acte.
absence de défaut : 270
cause : 105

critére : 105

définition : 198-199
degré : 105

division : 230, 305
étymologie : 193, 199
multitude : 382
préalable : 96

raison d'acte : 198, 228
raison d'appétit : 250
raison effective : 260

= rapport au tout : 433, 442

référence : 105
reproduction
260
ressemblance a I'agent:
290

identique :

partie (d'un tout)
pars, -rtis (f.)
Logique
Division unie d'un tout.
= gjout au tout : 503
= cause : 105
= division : 378, 503
= division formelle : 176
= principe logique : 83

perfection créée

perfectio creata

Cosmologie

Actuation totale acquise.
cause : 297

multitude : 202, 208
opposition : 203, 208
ressemblance a Dieu : 292

= puissance : 175

= raison de matiére : 347

= supréme : 105

= rapport au tout : 83, 175-
176

= un par le tout : 511

partie dissemblable
pars dissimilis

= absolue :

Logique
Portion formellement dif-
férente a son tout.

= rapport au tout : 176

partie essentielle
pars essentialis

perfection divine

perfectio divina

Théologie dogmatique spé-
ciale

Actuation totale pure et
éternelle.

absence de privation : 534
205-207, 210,
530

propre a Dieu : 192, 196,
198-199, 323

= simple : 179

supréme : 112, 317, 414,
527

* unité : 179, 208

Logique
Portion du tout que forme
I'essence.

= définition : 378

partie quantitative
pars quantitativa

Logique
Portion du tout que forme
le prédicament quantita-
tif.

= définition : 378

= localisation : 378

perséité (ou in se)

perseitas, -atis (f.)

Ontologie

Caractére de ce qui n'est
pas par un autre, mais par
soi (per se).

connaissable : 82-83, 85-
86, 88

impossible opposition : 85
origine : 313

—du lieu : 399

premiere : 313

partie similaire
pars similis
Logique
Portion formellement
identique a son tout.
= rapport au tout : 176

perspective

perspectiva, - (f.)

Géométrie

Science subalternée de la
géométrie, représentant
les objets en trois dimen-
sions.

forme : 14



philosophie (ou sagesse
naturelle)
philosophia, - (f.);
sapientia naturalis
Sagesse
Science de la connais-
sance des choses par leurs
raisons et principes natu-
rels les plus élevés.
agent : 59
division : 26
matiere : 5
mode : 6-8, 10, 59
= rapport avec la théologie
[cf Théologie]

physique physica, - (f.)
Sagesse spéculative
Science considérant I'étre
sous sa raison mobile.
= forme : 10

pied pes, -dis (m.)
Anatomie
Membre du corps humain
qui termine la jambe pour
reposer sur le sol.

= tout : 176

platonisme [erreur]
platonismus, -i (m.)
Courant philosophique
partiellement  idéaliste,
émanant de Platon.
Théodicée
= bonté participée : 313
= mouvement divin : 415
Ontologie
= nombre substantiel : 507

poétique poetica, - (f.)
Art spéculatif
Science de la poésie.
= fin délectable : 67
= métaphore : 61, 67

poids  pondus, -eris (n.)
Théologie dogmatique spé-
ciale

Mesure de l'importance
de chaque chose dans la
Création.
= cause supréme : 352
Chimie
Mesure quantitative de la
pesanteur exercée sur les
corps.
= raison de perfection : 272
= ordre : 264, 271

politique politica, -ce (f.)
Ethique sociale
Science considérant I'agir
humain en rapport au
bien de la cité.
= science inférieure : 32, 34

polygone
polygonum, -i (n.)
Géométrie
Figure a plusieurs cotés.
= acte successif : 357
= division géométrique : 357
= infinité d'especes: 350,
357

polythéisme [erreur]
polytheismus, -i (m.)
Erreur soutenant ['exis-
tence de plusieurs divini-
tés.
Théodicée
= erreur antique : 532

position

Ontologie
Dixieme prédicament et
neuviéme accident, se te-
nant absolument hors de
son sujet, et en considé-
rant I'ordre des parties.

= division : 115, 124

= propriété corporelle : 115

Théologie dogmatique spé-

ciale

situs, -us (m.)

Situation  métaphorique
de Dieu vis-a-vis des
hommes.
= métaphore : 115, 124
possession
habitus, -us (m.)
Ontologie

Septiéme prédicament et
sixieme accident, se te-
nant absolument hors de
son sujet, et ne le mesu-
rant pas.

= définition : 443

possible
possibile, -is (n.)
Logique
Mode d'existence de ce
qui peut étre.
= absence d'obstacle : 351
= absence d'opposition : 337
= définition : 104
= existence : 104

point punctum, -i (n.)

Géométrie
Unité indivisible formant
le principe d'une ligne.

= accident : 541

= définition : 438, 524

= détermination : 371, 377

= indivisible local : 377

= — d'arrivée [cf arrivée (-
d’]

= — de départ [cf départ (-
de)]

= genre : 116, 154

= limitation : 158

= principe : 154, 158

= raison d'indivision : 536

= unité relative : 541

pratique (sagesse ou

théologie)  (sapientia
aut theologia) practica

Philosophie
Considération des prin-
cipes régissant l'agir hu-
main en vue de son bien.

= division : 24-25

= éminence : 31

= fin : 23, 31-32

= matiere : 25

Théologie
Considération des prin-
cipes régissant l'agir hu-
main en vue de son retour
a Dieu.

= fin:32

= genre : 25-26, 31

prédicat
preedicatum, -i (n.)

Logique
Terme  catégorématique

occupant la fonction d'at-
tribut d'un autre terme
catégorématique, au sein
d'une énonciation.

= rapport a l'essence : 155-
156

= rapport au genre: 155-
156
premier par soi
per se primo

Théodicée
Caractére propre au Créa-
teur d'étre la substance
méme, avant toutes les
autres.

= Agent — [cf Agent -]

= définition : 399

premiers principes
prima principia

Epistémologie
Lois naturelles premiéres
et indémontrables de la
raison.

= division : 86

= évidence : 82-83, 86

prémisse
preemissa, - (f.)
Logique
Enonciation = composant
une argumentation en vue
d'une conclusion.
= nécessité : 456

présence
preesentia, -ce (f.)

Cosmologie
Relation entre un étre et
un lieu qui lui est plus ou
moins contigué.
contact de l'agent: 365,
384
division : 389
liee a l'opération: 364,
384
per se primo : 399
= — par puissance [cf Pré-
sence par puissance]
quantitative : 378
simple — passive [cf Cause
premiére]

présence essentielle
preesentia essentialis
Cosmologie
Présence substantielle
d'un étre en un lieu.
= propre a Dieu: 378-380,
388
= substantielle : 385

présence par puissance
preesentia potentialis
Cosmologie
Présence d'un étre en un
lieu tombant sous son
pouvoir.
= étendue : 385

Somme théologique, Annexes (tome ) | 295

présence passive
preesentia passiva
Cosmologie
Présence d'un étre en un
lieu tombant sous son re-
gard immédiat.
= étendue : 385

= non-substantielle : 380,
385, 389
principe
principium, -i (n.)
Logique

Idée dont proceéde un rai-
sonnement.

= — démonstratif [cf pré-
misse]

Epistémologie
Ce dont une chose pro-
céde de quelque maniére.

= certitude : 28

= contenu : 47

= division : 42

= forme : 47

= matiere : 47

= scientifique : 28, 47

= simplicité : 100

principe de réciprocité
principium ad invicem
Epistémologie
Principe interactif entre
les causes.
= ordre de réalisation : 260
= ordre d'intention : 260
= primauté : 260

privation
privatio, -nis (f.)

Logique
Troisieme espéce d'oppo-
sition  entre  plusieurs
termes, qualifiant une
simple absence de ce qui
est naturellement d.

= destruction partielle : 519

= distinction de la matiére :
241

= fondement : 519

= genre par réduction : 154

= graduation relative : 535,
540

= imperfection : 527, 530

= négation en un sujet : 519

= opposition a la posses-
sion : 516

= prédicat opposé : 520

= —d'un mal : 243

privation de formes spé-
cifiques privatio
formarum specialium
Logique
Privation ne se fondant
pas sur un certain étre.
= fondement : 519

procession
processio, -nis (f.)
Cosmologie
Mouvement effectif éma-
nant d'un principe.
= un par le principe : 511

profondeur
profunditas, -atis (f.)
Géométrie

Dimension tridimension-
nelle d'une surface.
= genre : 112,121

propriétaire
possessor, -is (m.)
Domestique
Détenteur
d'un bien.
= présence passive : 385

de l'abusus

Providence divine
Providentia divina

Théologie dogmatique spé-

ciale
Conception de Dieu en
tant qu'il conduit tout, jus-
qu'aux futurs les plus
contingents.

= assistance : 65

= signification : 74

prudence
prudentia, -ce (f.)
Monastique
Vertu donnant la droite
raison des actes a poser.
= définition : 39
= genre : 39

prudent
prudens, -ntis (m.)
Monastique
Homme pourvu de la ver-
tu de prudence.
= sagesse : 39

puissance potentia, - (f.)
Cosmologie

Capacité d'une chose a re-

cevoir une certaine déter-

mination.

actualisation : 119

division : 22

= fin : 102

forme : 22, 47

= matiere : 47

= postérieure a l'acte : 412

= raison de principe : 390

= rapport a l'acte : 102, 119,
188

= rapport a l'agent : 390

= réduction a l'acte: 200,

349, 356

unité : 20, 22

puissance extrinseque
potentia extrinseca

Cosmologie
Puissance dont la vertu
est externe a un étre.

= définition : 422

= rapport au Créateur : 422,
424

puissance intrinséque
potentia intrinseca
Cosmologie
Puissance dont la vertu
est interne a un étre.
= définition : 422
= division : 423-424

puissance passive
potentia passiva
Cosmologie
Puissance selon laquelle



296 | Somme théologique, Annexes (tome I)

un étre peut atteindre sa
propre perfection.
= définition : 423

pythagorisme [erreur]
pythagorismus, -i (m.)
Courant philosophique
émanant de Pythagore,
philosophe ionien.
Ontologisme
Erreur mettant le nombre
au principe des choses.
= nombre substantiel : 507

Q

qualité quadlitas, -atis (f.)

Ontologie
Troisieme prédicament et
deuxiéme accident, inhé-
rent au sujet et consé-
quent a sa forme, modi-
fiant la substance en elle-
méme.

= division : 113

= limitation de I'étre: 245,
251

quantité
quantitas, -atis (f.)
Mathématiques
Tout mesurable par un
nombre.
= infinité : 337, 346-347

= infinité matérielle : 318,
325,347
= science : 342
Ontologie
Deuxiéme prédicament et
premier accident, inhé-
rent au sujet et consé-
quent a sa matiere,

consistant dans la divisibi-
lité interne et I'extension
d'un corps.

= accident : 342

= division  dimensionnelle :
121, 129

= division formelle : 158

= division principale : 154

= forme : 325, 344

= liée a la matiére : 129

= limitation de I'étre : 245,
251, 336

* rapport au corps : 172

quantité continue
quantitas continua

Mathématiques
Tout mesurable et dont
les parties sont liées entre
elles.

= définition : 338

= divisible a l'infini: 338,
347, 355

= genre : 158

= principe : 158

quantité discréte
quantitas discreta
Mathématiques
Tout mesurable et dont
les parties ne sont pas
liées entre elles.
= genre : 158
= principe : 158

R

raison

Logique
Principe formel et objectif
que I'homme congoit
d'une chose.

= étre de — [cf étre de -]

= premier : 239

Psychologie
Intelligence  connaissant
son objet de maniére dis-
cursive.

= acte : 154

= genre : 154

= préalable a la Foi : 96

= propre a 'homme : 154

= spirituel : 122

ratio, -nis (f.)

regne divin  regnum Dei
Théologie dogmatique spé-
ciale
Gouvernement moral de
Dieu sur les étres.
= durée : 451
= simultané : 451

relation prédicamentale

relatio preedicamentalis

Ontologie

Quatrieme  prédicament
et troisieme accident, in-
hérent de maniére non
absolue au sujet, et sous
I'aspect duquel une chose
se rapporte a une autre
(substantiellement ou ac-
cidentellement, mais non
essentiellement).

* dénomination : 313

relation divine ad extra
relatio divina ad extra
Théologie dogmatique spé-
ciale
Quatrieme  prédicament
et troisieme accident, in-
hérent de maniére non
absolue au sujet, et sous
I'aspect duquel une chose
se rapporte a une autre
(substantiellement ou ac-
cidentellement, mais non
essentiellement).
de raison : 298
réellement dans la créa-
ture : 298

repos
Cosmologie
Etat de ce qui n'est pas en
mouvement.
= définition : 473
= mesure : 473

quies, -etis (f.)

résurrection humaine
resurrectio humana

Théologie dogmatique spé-

ciale
Dogme de foi selon lequel
toute ame humaine re-
couvrera son corps au ju-
gement général.

= cause : 54

Révélation
Revelatio, -nis (f.)
Lieux théologiques
Dépdt de la foi clos a la

mort du dernier Apotre,
et transmis par la Tradi-
tion et la Sainte Ecriture
sous le sceau du Magis-
tere fidele.

= matiere : 7-9

= métaphore : 68

= science : 40, 42

rire
Psychologie
Expression orale de l'intel-
ligence d'un  décalage
anormal dans la réalité.
= accident propre : 146, 166
= homme : 166

risibile, -is (n.)

roi
Politique
Souverain  détenant le
gouvernement d'un pays
par succession hérédi-
taire.
= mode de présence : 385

S

sage  sapiens, -ntis (m.)
Monastique
Vertu de celui qui détient
la sagesse.
= définition : 39
= forme : 39
= ordre : 39

rex, -egis (m.)

sagesse sapientia, -ce (f.)

Monastique
Vertu intellectuelle qui
nous fait connaitre la cau-
salité¢  lointaine  d'une
chose.

= gccident : 161, 167

= gcte : 244

= définition : 39

= division : 43

= jugement : 39

= matiere : 40

= ordre : 35, 39

= perfection : 204, 210

= principe : 35, 55

= raison d'appétit : 237

= — naturelle [cf philoso-
phie]

= — pratique [cf pratique
()

= — spéculative [cf spécula-
tive (-)]

= — surnaturelle [cf théolo-

gie]

sagesse artistique
sapientia artistica
Arts
Connaissance des prin-
cipes lointains de la pro-
duction des choses.
= cause des arts : 416

Sagesse divine
Sapientia divina
Théologie dogmatique spé-
ciale
Conception de Dieu en
tant qu'il connait actuelle-
ment toutes choses sous
tous les modes.
= cause effective : 416
= cause formelle : 416

effet : 14-15, 22, 34
ontologique : 210

ordre : 41

procession diffusive : 416
par essence : 409
sagesse : 41
simplicité : 22
substantielle :
306

unité : 22, 26

161, 167,

saint sanctus, -i (m.)
Théologie morale
Bienheureux ayant mon-
tré une vie vertueuse sur
Terre.
= connaissance : 19
= Foi : 126

Sainte Ecriture

Sacra Scriptura

Exégése

Recueil de la Révélation
écrite reconnue par le
Concile de Trente comme
d'inspiration divine.
article de Foi : 77
auteurs [cf Auteurs sa-
crés]
dignité : 73
efficacité : 70
fin : 51, 60
forme : 50
infaillibilité : 60, 79
matiere : 45, 50
meétaphore : 63-66, 68-69,
112, 114-116, 121, 123-
127, 133-134
sens multiples : 71-78
simplicité : 77
universalité : 66

ciale
Conception de Dieu en
tant qu'il connait actuelle-
ment toutes les causalités.

= de lui-méme : 415

= lieu : 390

science subalternée
scientia subalternata
Monastique
Science recevant ses prin-
cipes d'une science supé-
rieure.
= relation : 29, 34, g28

science subalternante
scientia subalternans
Monastique
Science démontrant les
principes d'une science in-
férieure.
= défense des principes : 56
= réfutation des erreurs : 56
= relation : 29, 34

semence semen, -inis (n.)
Psychologie
Principe matériel de géné-
ration des étres vivants
entre eux.
= imperfection : 194, 200
= principe matériel : 200

sens sensus, -us (m.)

Psychologie
Faculté passive immaté-
rielle de perception des
choses conduisant a s'en
former une image.

= appétit : 261

= ordre : 261

Saint-Esprit [cf Dieu le
Saint-Esprit]

salut [cf béatitude]

science
Logique
Connaissance acquise au
moyen d'un raisonnement
inductif ou déductif.
= cause : 11, 15,91
Monastique
Vertu intellectuelle qui
nous fait connaitre la cau-
salité prochaine d'une
chose.
acte second : 233
certitude : 28, 31
division par subalterna-
tion : 10, 14, 29, 34
éminence : 28
fin - 44, 54
forme : 5, 10, 14, 31, 44-
47,54
matiere : 5,10, 12, 17, 31,
46-47
principe : 28, 36, 42, 46-
47, 54-55
relation a son objet : 298
— naturelle [cf physique]
- sur Dieu [cf théologie]
unité : 17

scientia, - (f.)

science divine
scientia divina
Théologie dogmatique spé-

sens allégorique
sensus allegoricus
Exégése
Signification spirituelle de
la loi nouvelle par la loi
ancienne.
= définition : 75
= fondement : 77
= genre : 78

sens anagogique
sensus anagogicus
Exégése
Signification spirituelle de
la gloire des élus par une
chose terrestre.
= définition : 75
= genre : 78

sens analogique
sensus analogicus
Littérature
Signification littérale d'un
texte exprimant une
chose proportionnelle-
ment identique.
= définition : 78
= genre : 78

sens commun
sensus communis
Psychologie
Premier sens interne ras-
semblant les sensations
recues des cing sens ex-



ternes.
= objet : 22

sens étiologique
sensus eetiologicus

Littérature
Signification littérale d'un
texte exprimant la cause
d'une chose.

= définition : 78

= genre : 78

sens externe
sensus exterioris
Psychologie
Faculté de perception pas-
sive de l'accident d'un ob-
jet corporel, par une spe-
cies impressa propre.
= division formelle : 22

sens historique
sensus historicus

Littérature
Signification littérale d'un
texte relatant simplement
un fait.

= définition : 74,78

= genre : 78

sensitive (ame ou vie)
(anima vel vita) sensistiva
Littérature
Deuxieme degré de vie,
propre aux animaux.
= propre a l'animal : 154

sens littéral
sensus litteralis
Littérature
Signification d'une chose
par le terme correspon-
dant a sa quiddité exacte.
= définition : 74,79
= division formelle : 78-79
= multiplicité : 77
= raisonnement : 77

sens moral
sensus moralis
Exégeése
Signification spirituelle

des événements présents
par des événements pas-
sés.

= définition : 75

sens parabolique
sensus parabolicus
Littérature
Signification littérale d'un
texte de maniére figurée.
= définition : 72, 79
= genre : 79

sens spirituel ou mys-

tique sensus spiritualis

Exégeése
Signification d'une chose
de I'dme par une chose
corporelle.

= définition : 75

= division formelle : 75, 78

= fondement : 75

sens tropologique
sensus tropologicus

Exégése
Signification spirituelle fi-
gurée.

= genre : 78

sensible sensibile, -is (n.)
Littérature
Objet direct des sens.
= division formelle : 22
= faculté : 22

siécle seeculum, -i (n.)
Cosmologie
Subdivision du temps cor-
respondant a la durée de
100 années.
= définition : 451, 497

signification
significatio, -nis (f.)
Logique
Expression orale d'une
idée.

= division formelle : 79

signification figurée
significatio figurata

Littérature
Expression indirecte d'une
idée, sous la forme d'une
image orale.

= définition : 79

= genre : 79

signification propre
significatio propria
Littérature
Expression d'une idée par

le terme lui correspon-
dant directement.
= genre : 79
similitude
similitudo, -inis (f.)
Ontologie

Troisieme prédicament et
deuxieme accident du
transcendantal de la rela-
tion, soit la qualité de la
relation.

définition : 213, 216
degrés : 216-218

genre : 212

image : 222

raison de forme : 261
réciproque : 222

168, 172, 306

absence d'addition : 143,
149, 165

absence de composition
externe : 180-191

absence de composition
interne : 169-179

absence de différence
spécifique : 157,172
absence de fin : 287, 306
absence de genre: 151-
160, 162, 168, 172, 212,
295, 300

absence de matiére : 326
absence de parties : 372
absence de quantité : 318
absence de sujet: 163,
172

absence de suppdt : 136-
142,172,529

absolue : 182-183, 202,
293, 413,539

accidents substantiels :
306

essence méme : 148

étre distinct des autres :
319, 326, 379, 388

= étude : 111

= existence méme: 101,
143-150, 155, 165, 172,
177, 195, 204, 207, 210,
213, 221, 306, 365, 449,
529, 539

= incorporel : 112-125, 129,
172, 318, 377, 441

= individuation  [cf  sub-

stance immatérielle]

nom privatif : 534
subsistant par soi: 323,
326

unicité : 128

singulier
Logique
Extension d'un terme ré-
duite a I'un de ses sujets.
= étude : 12
= incommunicable : 529

singularis, -e

soleil
Astronomie
Astre illuminant les pla-
nétes de notre galaxie.
= effet propre : 365
= mouvement par
phore : 410, 417

sol, -is (m.)

méta-

simple
simplex, -icis (n.)
Ontologie
Ce qui n'a pas de parties.
= connaissance composée :
435, 438, 491, 524
= définition négative : 438
= mode d'indivision : 506
= opposition au composé :
506
= représentation : 142

simplicité divine
simplicitas divina
Théologie dogmatique spé-
ciale
Conception de Dieu sous
sa raison d'absence de
parties.
= absence d'accidents : 161-

son
Psychologie
Objet propre de I'ouie.
= premier audible : 239

sonus, -i (m.)

sources de la Révélation
fontes Revelationis

Lieux théologiques
Moyens par lesquels le
dépot de la foi nous est
transmis.

= Sainte Ecriture [cf Sainte
Ecriture]

= Tradition [cf Tradition]

soustraction
subtractio, -nis (f.)
Arithmétique
Retrait de grandeurs ten-
dant vers les parties.
= modification d'espece :

Somme théologique, Annexes (tome ) | 297

271

spéculative (sagesse)

(sapientia) speculativa

Philosophie
Connaissance des prin-
cipes les plus élevés de la
nature.

= éminence : 31

= genre : 25-26

subsistance
subsistantia, -ce (f.)

Ontologie
Actualisation ultime de
l'individualité d'un étre,
soit de sa substance, en
faisant un tout incommu-
nicable.

= connaissance
141

= rapport au suppét : 140

humaine :

subsistance divine
subsistantia divina

Théologie dogmatique spé-

ciale
Conception de Dieu sous
sa raison d'individuation
de son étre.

= connaissance
141

= mode de distinction [cf
simplicité divine]

humaine :

substance
substantia, -ce (f.)

Ontologie
Premier prédicament dé-
signant |'étre existant par
lui-méme.

= bien relatif : 231

= définition : 151, 159

= délimitation : 319

= division essentielle : 139

= limitation de I'étre : 245,
251

= perfection : 305

= premier analogué : 229

= principe générique : 162,
168

= rapport a I'étre : 159

= —corporelle [cf corps]

= —premiére [cf supp6t]

= —seconde [cf essence]

substance composée ou
matérielle  substantia

composita aut
materialis

Ontologie
Substance divisible en

deux principes formel et
matériel.
= composition : 178

substance divine
substantia divina
Théologie dogmatique spé-
ciale
Conception de Dieu sous
sa raison d'étre existant
par soi.
= mode de distinction [cf
simplicité divine]
= non-générique :
159-160

151-152,

substance simple ou im-
matérielle  substantia
simplex aut immaterialis
Ontologie

Substance s'identifiant a

son  essence  puisque

constituée d'un seul prin-
cipe formel.

Dieu : 135, 140

individuation : 135, 140

irrecevable : 135

subsistance : 135, 140

suppot : 140, 163

substance spirituelle ou
incorporelle substantia
spiritualis aut
incorporalis
Ontologie
Substance formée d'un es-
prit, mais pouvant entrer
en composition avec un
corps.
absence de lieu : 370, 376-
377
contenance : 367
especes : 377
forme subsistante : 423
immobilité formelle : 423
indivisibilité : 377
mobilité locale : 423-424
mobilité morale : 423-424
= présence locale : 378
= présence par vertu: 376-
377

suite  successio, -nis (f.)
Arithmétique
Série de nombres infor-
mée par une raison com-
mune.
= absence d'uniformité : 435

sujet  subjectum, -i (n.)
Ontologie
Substance recevant les ac-
cidents.
= unité : 541

superficie
superficies, -ei (f.)
Géométrie
Délimitation d'un corps.
= définition : 340
= limitation : 340
= quantité accidentelle : 378

suppbét (ou substance
premiére)
suppositum, -i;
substantia prima
Ontologie
L'individualité  informée
d'une essence universelle,
et qui forme un tout indé-
pendant.
= définition : 139
= distinction de I'essence :
136-137, 142
= forme : 139
= incommunicable :
c263
= matiere individuelle : 139
= rapport a la nature : 139
* rapport aux accidents :
139

529,



298 | Somme théologique, Annexes (tome I)

= synonyme : 139

supp6t divin
suppositum divinum
Théologie dogmatique spé-
ciale
Conception de Dieu sous
sa raison de tout substan-
tiel.
= identique a la déité [cf
simplicité divine]

supréme summum, -i (n.)
Ontologie
Relation de ce qui se
trouve au-dessus de tous
les autres.
= comparaison : 294-295

surnaturel
supernaturale, -is (n.)
Ontologie
Ce qui dépasse toutes les
créatures (méme angé-
liques).
= connaissance par le natu-
rel : 94

T

temps tempus, -oris (n.)
Cosmologie

Durée mesurant le mou-

vement des substances

composées.

accident du premier mou-

vement : 494

acte successif : 348, 356

connaissance : 450

consécutive au mouve-

ment : 449

définition : 435

distinct de l'instant : 442

diversité des étres mesu-

rés : 489, 499

division matérielle : 464

durée : 464

infinité relative : 339, 348

mesure : 435-436, 468,

473, 481

mesure des anges: 474,

482

mesure du premier mou-

vement : 489, 494, 499

nombre continu : 492

nombre du mouvement :

435, 439

objet du temps : 469-470,

472

objet fini : 469

objet successif : 471, 470

puissance relative : 348

quantité continue : 339

rapport au mouvement :

472,481, 494

rapport a |'éternité : 467-

471

raison de termes:

468, 479

succession : 442, 467-468,

470, 475, 480-481

unicité : 490-494, 499

436,

terme  terminus, -i (m.)
Cosmologie
Borne extréme d'un mou-
vement.
= référence aux causes ex-

trinseques : 436

Logique
Aboutissement de la pre-
miére opération de l'es-
prit d'abstraction.

= —mental [cf concept]

terme oral (ou phonéme

significatif)
vox significativa
Logique
Expression orale du terme
mental.
= signification : 74

Terre Terra, -ce
Astronomie
Unique planete du sys-
téme solaire  peuplée
d'étres vivants.
= ronde : 10

théodicée (ou théologie

naturelle)
theodicea, -ce (f.);
theologia naturalis
Métaphysique
Science supréme de la
philosophie aboutissant a
la connaissance de Dieu
par la raison naturelle.
= difficulté : 8
= forme : 40
= genre : 10
= matiere : 5

théologie (ou

sagesse
surnaturelle)
theologia, -ce (f.);
sapientia supernaturalis
Sagesse
Science de la connais-
sance de Dieu et de ce qui
s'y rapporte, a la lumiéere
de la révélation virtuelle.

= argumentation : 52, 54,
57-58

= autodéfense [cf apologé-
tique]

cause : 11, 15, 22, 28, 34,
41, 43, 57-58

certitude : 28, 31, 33
définition : 46

division : 1, 25-26, 80
éminence : 30-31, 34, 56,
58, 61

étude : 3

étymologie : 46

fin : 6,16, 23, 51, 80

foi: 16, 51, 60

fondement : 16

forme : 4, 14, 20, 22, 26,
31, 34, 40, 42-44, 46-50,
58, 60

genre : 10, 16

instrument : 37, 43, 54,
59-60

= limite : 44, 49
= manifestation : 34
= matiere : 5, 7-8, 16-18,

21, 25-26, 31, 40, 44-50
métaphore : 64-68

mode : 6-10

nécessité : 6-8

rapport avec la philoso-
phie : 29-30, 34

rapport avec la raison : 4,

9, 36, 42

sagesse : 38-41

Sainte Ecriture : 60
science : 14, 16
spéculative : 26, 31

— de Dieu [cf Sagesse di-
vine]

— dogmatique [cf dogma-
tique]

— naturelle [cf théodicée]
— pratique [cf pratique
(théologie)]

unité : 19-20, 22, 26

vérité : 62

théologie

dogmatique
fondamentale
théologia dogmatica
fundamentalis
Théologie dogmatique
Fonction théologique
considérant la Révélation
formelle comme principes
théologiques.
=~ emploi de métaphores :
441

totalité essentielle

totum essentiale
Logique
Tout que forme I'essence.
= présence locale : 378

totalité quantitative

totum quantitativum
Logique
Tout que forme le prédica-
ment quantitatif.
= présence locale : 378

tout totum, -i (n.)
Logique
Ensemble unifié et com-
plet.

division des touts: 378,

521

division en parties : 347

en acte : 175

ordre : 279

partie : 83, 105

principe logique : 83

raison de forme : 347

rapport a la forme : PeriH

375

rapport aux parties : 378,

431

science : €271

= — générique [cf - hétéro-
geéne]

= — hétérogéne [cf - hétéro-
geéne]

= — homogéne [cf - homo-

gene]

tout hétérogéne ou gé-

nérique
totum heterogeneum
aut genericum
Logique
Tout composé de parties
spécifiquement  dissem-
blables.
= forme propre : 521
= parties dissemblables :
521

tout homogéne ou analo-

gique
totum homogeneum
aut analogicum
Logique
Tout composé de parties
proportionnellement sem-
blables.
= forme du tout : 521
= parties semblables : 521

toute-puissance divine

omnipotentia divina
Théologie dogmatique spé-
ciale
Conception de Dieu sous
sa raison de puissance ac-
tive supréme.
absence de faiblesse : 177
étendue : 362, 381
métaphore : 112,121
mode : 381
non-contradiction : 333
propre a Dieu : 306, 327,
333
supréme : 362

Tradition Traditio, -nis (f.)

Sources théologiques
Science de la transmission
orale du dépot de la Révé-
lation non-scripturaire.

= qutorité : 16

transcendantal
transcendentadlis, -is (f.)
Ontologie
Terme réellement iden-

tique a |'étre, mais distinct
par sa raison propre.

= identité matérielle : 283

= principes identiques : 519

triangle

triangulum, -i (n.)
Géométrie
Polygone a trois cotés.
= genre : 346
= limitation : 346

Trinité (Tres Sainte)

(Sanctissima) Trinitas
Théologie dogmatique spé-
ciale
Conception de l'unité de
Dieu en trois Personnes.

= en Dieu : 296

= unité supréme : 538

triple

tricubita, - (f.)

Mathématiques
Raison de progression
d'une suite de trois unités
de méme essence.

= genre : 346

= limitation : 346

U

un unum, -i (n.)

Ontologie
Deuxiéeme transcendantal
de I'étre le considérant
sous sa raison absolue de
négation.

= cause essentielle d'unité :
531

= convertible avec ['étre :

301, 313, 506-507, 519
= distinction de raison : 504,
506, 512
division : 29, 39, 41
graduation relative : 540
identité réelle a ['étre:
507-508, 505-506
indivis actuel : 510
indivis essentiel : 510
modes d'opposition : 518
multiplicité  accidentelle :
510
multiplicité
510
multiplicité relative : 510
primauté sur le multiple :
524-525
privation : 518-519, 527,
535
raison de négation de di-
vision : 506
raison d'indivis : 307, 506-
507, 509, 516-518, 522,
536, 539-540
raison de partie de la mul-
titude : 522
rapport a l'essence : 301,
307, 542
représentation : 142
science métaphysique :
534
simplicité : 524
substantiel : 508
substance simple ou com-
posée : 307
unité absolue : 510
unité du sujet : 510

potentielle :

unicité

unicitas, -atis (f.)

Ontologie
Deuxiéme prédicament et
premier accident du trans-
cendantal de I'un, soit
I'unité de la quantité.

= multiplicité relative : 510

= opposition au multiple :
503

= quantification de ['étre :
503

= unité relative : 510

unité

unitas, -atis (f.)

Arithmétique
Principe indivisible d'une
quantité discrete.

= accident : 541

= gjout réel a ['étre: 507-
508

= distinct du transcendan-
tal : 507

= genre quantitatif :
154, 507-508

= limitation : 158

= opposition : 518

= principe du nombre : 154,
158, 502

= raison de mesure : 518

= raison d'indivision : 536

= science  mathématique :
533

= sujet matérielle : 533

= unité accidentelle :
510, 541

116,

507-

unité accidentelle

unum accidentale
Ontologie



= identité a Dieu : 141
= métaphore : 62

Extension d'un terme en-
globant I'ensemble de ses

Prédicament de ce qui est
un en un autre et non par

Soi. sujets. = transcendantal : 5, 14,
= indivise accidentelle : 510 = distinct de Dieu : 392 105
= multiplicité ~ essentielle: = étendue : 328, 392, 401

510 = non subsistant : 313 vertu virtus, -utis (f.)
= unité de principe: 493, = permanence : 392 Monastique

510 = premier : 236 Habitus  disposant  un
= unité de sujet : 493 homme au bien moral.

utile (bien) = gcte second : 233
unité divine utile (bonum)  Ontologie
unitas divina Monastique Troisiéme prédicament et

Théologie dogmatique spé- Fin intermédiaire recher- deuxiéme accident du
ciale chée comme fin ultime. transcendantal du bien,

Conception de Dieu sous = définition : 281-282, 284 soit la bonté de la qualité.

sa raison négative d'indivi- = raison de moyen: 279, = accident: 161,167

sion. 282, 284 = proportionnelle a I'es-
= absence d'unité quantita- = troisiéme analogué : 284- sence : 327-328

tive : 533 285
« par essence : 313 vertu divine virtus divina
= supréme : 538-539 V Théologie dogmatique spé-
= unicité : 532 - ciale
= unité - 528-531 vérité verum, -i (n.) Conception de Dieu sous

Logique sa raison de parfaite dis-

univers universum, -i (n.)
Cosmologie

Adéquation de l'intellect a
la réalité, rendant le juge-
ment bon.

position au bien.
= substantielle : 161, 167

Somme théologique, Annexes (tomel) | 299

immanent de certains
étres.

acte : 244

acte non-transitif : 406
incorporelle : 120
perfection : 204, 210
raison d'appétit : 237
rapport a l'agir : 439
rapport a I'éme : 120
sagesse : 39

Faculté appétitive par la-
quelle un esprit se dirige
vers le bien congu intellec-
tuellement.

bonté : 263

lieu : 390

mouvement : 415

rapport a la fin : 263
rapport a la créature : 422
user : 263

vie divine

Théologie dogmatique spé-

ciale

Conception de Dieu sous
sa raison d'activité spon-
tanée et immanente.

= jdentité a Dieu : 138, 140,
141

visible

visibilis, -e
Psychologie
Caractére de I'objet per-
ceptible par un sujet.
= forme : 20
= genre : 22

Ensemble des galaxies for-

mant comme le premier * connaissable par soi: 84, vertueux
lieu, soit le premier corps 90 virtuosus, -d, -um
contenant tous les autres. ~ * dans l'intellect : 463 Monastique

Qualité de I'hnomme dispo-
sé au bien de maniére
stable.

= jugement : 43

= étendue : 394, 403 Ontologie

= présence accidentelle : Quatriéme transcendantal
403 de I'étre le considérant

= second : 403 sous sa raison de connais-

= tout corporel : 394, 403 sable. - -
= cause : 105 vie vita, -@ (f.)
universel  universadlis, - < gegré : 105 Psychologie
Logique = éternité : 463 Mouvement spontané et

voie de salut

via salutis

Théologie morale générale
Conception de Notre-Sei-
gneur sous sa raison
d'unique médiation pour
obtenir son Ciel

= identité a Dieu : 139

volonté

voluntas, -atis (f.)
Psychologie

vita divina volonté divine

voluntas divina

Théologie dogmatique spé-

ciale

Conception de Dieu en
tant qu'il se porte au bien
de maniere toujours ac-
tuelle.

lieu : 390

satisfaction : 133

volonté humaine (ou ap-
pétit
nable)

raison-
voluntas
humana; appetitus
elicitus rationalis

élicite

Psychologie

Faculté de I'ame raison-
nable par laquelle elle se
dirige au bien désiré intel-
lectuellement.

cause : 133

« faillibilité : 108

genre : 59
mouvement : 108
rapport a la Charité : 59

Table logique des schémas proposés

du tome |

(ordonnés par science selon I'avancé de nos investigations)

0 | De la Sagesse

> Division :

> 1 | Division analogique : Sagesse surnaturelle et naturelle

Schéma- Degrés analogiques de sagesse

p20

Schéma- Division des sciences

p38

Schéma- Supériorité des sciences spéculatives surnaturelles sur les naturelles

p43

Schéma- Supériorité des sciences pratiques surnaturelles sur les naturelles

p43

1 | De la Théologie Sacrée (ou Sagesse surnaturelle ; ou Doctrine Sacrée)

> Définition :

> Genre prédicamental : Sagesse

Schéma- Subordination de notre théologie d'ici-bas a celle des bienheureux

p26

> Cause matérielle : Tout étre sous la raison de Dieu

> Cause formelle : La lumiére de la révélation virtuelle

Schéma- Définition de notre théologie

p56

1.1 | De la Théologie pratique (ou Discipline surnaturelle)

1.1.2 | De la Théologie morale

1.1.2.1 | De la Morale monastique

1.1.2.1.1 | De la Théologie morale générale

1 [ La béatitude éternelle

Schéma- L'éternité participée

p323

1.2 | De la Théologie dogmatique

> Division :

>1 | Division matérielle : Théologie fondamentale et spéciale

Schéma- Division de la théologie dogmatique

p59

Schéma- Distinction des fonctions théologiques selon sa procession démonstrative

p62




300 | Somme théologique, Annexes (tome )

1.2.1 | De la Théologie dogmatique spéciale

> Division :

>1 | Division matérielle : Dieu et les créatures

Schéma- Division de la théologie dogmatique spéciale p77
1 [ Dieu
Schéma- Distinctions de raison en Dieu p151
1.1 | Dieu en tant qu'il est un
1.1.1 [ Les attributs de Dieu
1.1.1.4 | La bonté divine
Schéma- La bonté de Dieu p211
Schéma- Perfection de la bonté incréée p228
1.1.1.5 | L'infinité de Dieu
Schéma- L'infinité de Dieu p238
1.1.1.6 | L'omniprésence de Dieu dans les choses
Schéma- Omniprésence de Dieu dans la Création p264
Schéma- Transcendance et immanence de Dieu avec les créatures p270
Schéma- Double ubiquité de Dieu p275
Schéma- Ubiquité divine p281
Schéma- Ubiquité effective de Dieu p282
Schéma- Ubiquité per se primo de Dieu p288
1.1.1.7 | L'immutabilité de Dieu
Schéma- Rapport de Dieu au mouvement p292
Schéma- Immutabilité de Dieu p296
1.1.1.8 | L'éternité de Dieu
Schéma- Trois espéces de durée p307
Schéma- Caracteres de |'éternité p312
Schéma- Eternité de Dieu p318
Schéma- L'avum entre éternité et temps p336
1.1.1.9 | L'unité de Dieu
Schéma- Unité de Dieu p345
1.2.2 | De la Théologie dogmatique fondamentale
1.2.2.1 | Des Lieux théologiques
1.2.2.1.2 | Des Sources théologiques
Schéma- Force des arguments d'autorité et de raison en théologie p63
1.2.2.1.2.2 | De I'Exégese
Schéma- Mode métaphorique de la Sainte Ecriture p67
Schéma- Diversité des sens de la Sainte Ecriture p73
2 | De la Philosophie (ou Sagesse naturelle)
> Définition :
> Cause matérielle : L'étre
> Cause formelle : La connaissance des principes
Schéma- Rapport entre un objet et un sujet p31
2.1 | De la Logique
1 | Grande logique (ou logique matérielle)
1.1 | Le terme
1.1.1 | Le terme mental
Schéma- Les deux aspects logiques du concept : compréhension et extension p12
1.1.2 | Le terme oral
Schéma- Division des degrés de similitude p168
2 1 | La définition
2 1.1 | Le tout
Schéma- Distinction des deux formes de tout p129
Schéma- Rapport du tout aux parties p141
2 1.1.1 | Le tout univoque (ou prédicable)
Schéma- Division d'un tout univoque p129
Schéma- Division des cing prédicables p133
1.2 | L'énonciation
Schéma- Evidence d'une proposition p82
1.2 | La démonstration
> Définition :
> Cause formelle : Le syllogisme
Schéma- Organisation d'un article démonstratif p15
Schéma- Organisation du syllogisme pl7

> Division :

>1 | Division formelle : Démonstration par la cause et par les effets




Schéma- Modes de connaissance de la réalité

Somme théologique, Annexes (tome ) | 301

p89

2.2 | De la Philosophie spéculative

> Division :

>1 | Division analogique : Métaphysique, mathématiques et physique

Schéma- Division des sciences spéculatives

p104

2.2.1 | De la Métaphysique

Schéma- Division de la métaphysique

p186

2.2.1.1 | De la Théodicée (ou Théologie naturelle)

2 | Démonstration de I'existence de Dieu

2.1 | Les cing voies physiques

Schéma- Causalité entre le Créateur et ses créatures

p147

2.1.1 | 1*® voie du Mouvement

Schéma- Démonstration de I'existence de Dieu a partir du changement

p95

2.1.2 | 2*™ voie de la Causalité efficiente

Schéma- Démonstration de I'existence de Dieu a partir de la causalité efficiente

p95

2.1.3 | 3*™ voie de la Contingence des choses

Schéma- Démonstration de I'existence de Dieu a partir de la contingence des étres

p95

2.1.4 | 8™ voie des Degrés de perfection dans les choses

Schéma- Démonstration de I'existence de Dieu a partir de I'imperfection des étres

p95

Schéma- Similitude de forme entre |'effet et ultimement sa cause premiere

p216

Schéma- Erreur platonicienne sur la bonté participée

p234

Schéma- Unicité de Dieu

p363

2.1.5 | 5*™ voie du Gouvernement des choses

Schéma- Démonstration de I'existence de Dieu a partir de I'ordre de l'univers

p95

2.2.1.2 | De I'Ontologie

> Erreurs :

>1 | Erreur par excés : L'ontologisme

>2 | Erreur par défaut : L'évolutionnisme

Schéma- Evolution réelle de la créature et évolutionnisme

p156

1 | L'entité (c'est-a-dire |'étre en tant qu'étre)

> Définition :

Schéma- Division de |'étre entre essence et existence

p123

> Puissance : L'essence

> Acte : L'existence

2 | Les transcendantaux

Schéma- Division des transcendantaux

p98, p177

2.1 | Les transcendantaux propres

2.1.1 | Les transcendantaux absolus

2.1.1.1 | La quiddité

> Division :

>1 | Division analogique de I'entité : Les catégories

Schéma- Division des dix catégories

p135

Schéma- Rapports des prédicaments aux transcendantaux

p189

2.1.1.1.1 | La substance

> Définition :

Schéma- Division de la substance entre suppot et essence

p117

> Cause matérielle : Le supp6t (ou substance premiére)

> Cause formelle : L'essence (ou substance seconde)

> Division :

>1 | Division formelle : Les substances simple et composé

Schéma- Division des catégories de I'étre entre substance et accidents

p105

2.1.1.1.2 | L'accident

Schéma- Comparaison des perfections entre elles

p163

2.1.1.1 [ L'un

> Division :

>1 | Division analogique de I'entité : Les catégories de I'un

Schéma- Division de I'un transcendantal

p351

Schéma- Degrés d'unité entre les étres

p369

2.1.2 | Les transcendantaux relatifs

2.1.2.3 | Le bien

Schéma- Division de la bonté selon les deux actes

pl71

Schéma- Perfection de la bonté créée

p228

> Division :

>1 | Division matérielle du bien : Le mode, I'espéce et I'ordre

Schéma- Exigences matérielles du bien

p199




302 | Somme théologique, Annexes (tome I)

>1 | Division analogique du bien : Les catégories (ou prédicaments) du bien

Schéma- Division du bien transcendantal p208
2.2 | Le semi-transcendantal du beau

Schéma- Le beau, semi-transcendantal p196
2.2.1.3 | De I'Epistémologie

Schéma- Défense du principe de réciprocité des causes p201
2.2.2 | Des Mathématiques

Schéma- L'infinité selon le prédicament de la quantité p254

Schéma- L'infinité des multitudes quantitatives et transcendantales p261

2.2.3 | De la Physique

2.2.3.1 | De la Philosophie physique

2.2.3.1.1 | De la Cosmologie

1 | Le mouvement

1.1 | Les termes du mouvement

Schéma- Division de |'étre entre puissance et acte p31
1.1.2 | La puissance

Schéma- Division des puissances mobiles p303

Schéma- Division des puissances mobiles intrinseques p303
1.2 | La causalité

> Division :

>1 | Division formelle : Les causes analogues et univoques

Schéma- Distinction des causalités p161

Schéma- Causalités univoque et analogue p222
1.2.2 | La causalité univoque

> Division :

>1 | Division formelle : Les causes intrinséques et extrinséques

Schéma- Division des quatre causes physiques p111

Schéma- Ordres d'intention et de réalisation p195

1.2.2.2 | Les causes intrinseéques (ou l'essence)

1.2.2.2.2 | La cause matérielle

1.2.2.2.2.1 | La matiére premiére

Schéma- Actualisation d'un étre p243
1.2.2.2.2.1 | La matiére seconde
Schéma- Actuation accidentelle d'un étre p249

1.3 | Les concomitants au mouvement

1.3.2 | Le temps

Schéma- Unité du temps p342

Schéma- L'instant présent, comme unité du temps p330
1.3.3 | Le lieu

Schéma- Définition du lieu p276
2.2.3.1.2 | De la Psychologie
1 [ Lavie

>1 | Division des facultés : Les facultés cognitive et appétitive

2 2 | L'appétit

Schéma- Division des appétits, et rapport au bien supréme p217

>2 | Division formelle : Les vies végétative, sensitive, et raisonnable

1.2 | Lavie raisonnable

Schéma- Division des facultés humaines p183
1.3.1 | La connaissance raisonnable

Schéma- Modes de connaissance du réel p175

Schéma- Ordre de perception du réel p358

2.2.3.2 | Des Sciences physiques

2.2.3.2.4 | Selon le temps : I'histoire

1 | Division matérielle

2 1 | Histoire de la scolastique

Schéma- Les contemporains de saint Thomas p3

Schéma- Tour d'horizon de la scolastique p3
2.3 | De la Philosophie pratique

> Division :

>1 | Division finale : L'honnéte, le délectable et I'utile

Schéma- Division de la bonté seconde p207

2.3.1 | De I'Ethique

2.3.1.1 | De I'Ethique sociale

2.3.1.1.1 | De la Politique

> Erreur :




>1 | Erreur par excés : La Révolution

Somme théologique, Annexes (tome ) | 303

Schéma- La dialectique hégélienne p297
2.3.1.3 | De la Monastique
1 [ La félicité naturelle
2 | Lavertu
2.1 | Les vertus intellectuelles
2.1.2 | Quant a la causalité
> Division :
>1 | Division formelle : Sagesse et science
Schéma- Rapport entre les vertus de sagesse et de science p48
2.1.2.2 | La science
> Définition :
> Cause matérielle : La raison formelle de I'objet en tant qu'étre
> Cause formelle : La lumiére sub qua (ou la raison formelle de I'objet en tant qu'objet)
Schéma- Raisons formelles de |'objet en tant qu'étre et tant qu'objet p31
> Division :
>1 | Division relative : Sciences subalternante et subalternée
Schéma- Rapport entre les sciences subalternante et subalternée p25




Table des matieres

du tome |
Préface de I'editeUr.....cvee e eiea s 1l Art. 3- Tout &tre est-il bon ?......oovevvevviiveiieieeeieeennne 139
I Art. 4- Le bien a-t-il raison de cause finale ?................. 143
Prologue..........cooiiiiiireeetinenceneeenn 2 Art. 5- La raison du bien consiste-t-elle dans le mode,
Qu. I- De 12 dOCEIiNG SACIEC....ueeeeeereeereeeeesanneeeeerenes 6 I'espece et 1'ordre 2.....ooveevcieeiieciieeieesieee e 147
Art. 1- Une autre doctrine s'avére-t-elle nécessaire, en Art. 6- Convient-il de diviser le bien en honnéte, utile et
plus des disciplines philosophiques ?............c.eeveenn.. 8 délectable 2. 154
Art. 2- La doctri.ne sacrée est-elle une science ?..... creness 14 Qu. VI- De la bonté de Dieu
Art. 3- La doctrine sacrée forme t-elle une seule science ? Art. 1- Convient-il 3 Dieu d'&tre bon ?.....
..................... '.............:...........................:................'.....1§ Art. 2_ Dieu est_” Ie bien supréme ?.,,,_,,.”___”“,‘“_,‘_“”164
Art. 4- La doctrine sacrée est-elle une science pratique * Art. 3- Est-il propre a Dieu d'étre bon par essence ?....169
------------------------------------- :-.-.----.----.-.----.----.-.----.---.----.----22 Art' 4_ TOUt est_il bon par bOnté divine ?”””'””””'”””174
Art. 5- La doctrine sacrée est-elle plus noble que les
AULTES SCIENCES 2..evvoeeecevceeveee e eeeeee e seseens 25 | Qu. VII- De l'infinité de Dieu......cccvvvuererenennneeennan. 178
Art. 6- La doctrine sacrée est-elle une sagesse ?............ 29 Art. 1- Dieu est-il infini ?....cccooerieiininieee 179
Art. 7- Dieu est-il le sujet de cette science ?................... 34 Art. 2- Se peut-il qu'un autre étre que Dieu soit infini par
Art. 8- Cette doctrine est-elle démonstrative ?.............. 38 ESSEINCE ?.iieeieeeiiieeeteeeseteeertteeestaeesnnteeeeessnanranaraees 184
Art. 9- La Sainte Ecriture doit-elle user de métaphores ? Art. 3- Se peut-il que quelque chose soit infini en acte se-
.................................................................................... 43 lon I'étendue ?........cooeiieiiiiicccccceee... 188
Art. 10- La Sainte Ecriture renferme-t-elle plusieurs sens Art. 4- Est-ce que les choses peuvent présenter une mul-
SOUS UNE MEME LETEIC e a7 titude infinie 2o, 194
Qu. II- De Dieu, Dieu existe-t-il ?.....cceeevreereerrreneernnn 52 | Qu. VliI- De I'existence de Dieu dans les choses....199
Art. 1- L'existence de Dieu est-elle évidente par elle- Art. 1- Dieu est-il en toutes choses ?........cccocceeevueennne. 200
MBME 2ottt ettt 54 Art. 2- Dieu est-il partout 2. 205
Art. 2- L'existence de Dieu est-elle démontrable ?......... 59 Art. 3- Dieu est-il partout par son essence, sa présence et
Art. 3- DieU eXiste-tril .oicerriiceeiiceeeierese s 63 S@ PUISSANCE Pucveiriniisincisiscisiscisiinsiinsisissiississcssaens 210
. L. . Art. 4- Est-ce le propre de Dieu d'étre partout ?.......... 216
Qu. lll- De la simplicité de DieU.....cccceeuerenerenernncennens 71
Art. 1- Dieu est-il COrporel ?.........cooveveveeeeerevererinenennns 74 | Qu. IX- De l'immutabilité de Dieu......cccevuerrrennnenn. 221
Art. 2- Dieu est-il composé de matiére et de forme ?....80 Art. 1- Dieu est-il absolument immuable ?................... 222
Art. 3- Dieu s'identifie-t-il 3 son essence ou a sa nature ? Art. 2- L'immutabilité est-elle le propre de Dieu ?....... 227
......... .84 Qu. X- De I'Gternité de DieUnm o234
Art. 4- L'essence de Dieu est-elle la méme chose que son . . e s .
) Art. 1- Convient-il de définir I'éternité comme la posses-
EXISEENCE P.eeeieieiiiii e 88 . . , . " .
. . o sion toute simultanée et parfaite de l'interminable
Art. 5- Dieu appartient-il a un genre quelconque ?........ 93 vie ? )35
P . s D ettt e — et e e e e b e e be e bbaeeearbaeeeeanraes
2:: g ED>.<|ste ttll.lde; aTCIr:e:;S er: Dlleg 132 Art. 2- Dieu est-il éternel 2.....ccccvvveeviieiieenieeieeniee s 240
Art. 3 Il;u es r:tra io,lu ne Sr; P ?t'. n """""" les '3' "tr Art. 3- Est-il propre a Dieu d'étre éternel ?................... 244
étres ?leu entre-t-1 en composition avec les ulgé Art. 4- L'éternité differe-t-elle du temps ?..........c........ 248
D et e e e e s e s teentae e abraeeeas Art. 5- De la différence entre I'evum et le temps........ 554
Qu. IV- De la perfection de DiU.....ccceeeuereenerenenenes 111 Art. 6- N'existe-t-il qu'un seul sevum ?......cccceoviireennne 260
Art. 1- Dieu est-il parfait Pt 113 QU XI- D& I'UNItE e DIEUneremeoeeesesseeseeseessssseses 266
Art. 2- Toutes les perfections des choses se trouvent-elles , . s na
. Art. 1- Est-ce que I'un ajoute quelque chose a I'étre ?.267
BN DIBU 2o 117 , . . .
. , ) ) . Art. 2- L'un et le multiple sont-ils opposés ?................ 273
Art. 3- Se peut-il qu'une créature donnée ressemble a . .
Dieu ? 129 Art. 3- Dieu est-il UN 2. ..cooviiiiiiiieieecee e 279
TBU 2.ttt sttt ettt et s ae e Art. 4- Dieu est-il SUPFEMEMENt UN 2o 583
Qu. V- Du bien en ‘gene.rall """""""""" pnneesesaseses 1271 Annexe I- Index alphabétique........coeereevereerernennn 286
Art. 1- Le bien differe-t-il réellement de I'étre ?........... 129
Art. 2- Le bien est-il premier sur I'étre, selon la raison ? | Annexe II- Table logique des schémas proposés....299
.................................................................................. 134

Nota Bene : Des annexes plus complétes de I'ensemble de nos ouvrages sont disponibles sur notre site in-
ternet www.scholasapientiae.fr. Elles sont régulierement actualisées.



http://www.scholasapientiae.fr/

Achevé d'imprimer aux Pays-Bas
par Pumbo.fr,
le 15 novembre 2019,
en la féte de saint Albert-le-Grand O.P.

Dépot légal : novembre 2019
ISSN : 2426-2064 (HS n°1)



	St Thomas Aq - Som. théologique com. FP - Ante2
	Préface de l'éditeur

	St Thomas Aq - Som. théologique com. FP - IaQu003
	Question 3
		il reste à découvrir sa manière d'être, afin de savoir réellement ce qu'il est.
	Or,	puisqu'il nous est impossible de connaître de Dieu ce qu'il est, mais davantage ce qu'il n'est pas, ainsi il nous est impossible de considérer son mode d'être, mais plutôt la manière dont il n'est pas.
	Donc,	il nous faut considérer :
	premièrement, comment il n'est pas ;
	deuxièmement, comment il nous est connu* ;
	troisièmement, comment nous le nommons**.
	Or,	il est possible de montrer comment Dieu n'est pas en lui soustrayant tout ce qui ne lui convient pas, tels que la composition, le mouvement, et d'autres propriétés de ce type.
	Donc,
	premièrement, on s'interrogera sur sa simplicité, par laquelle on lui retranche toute forme de composition ;
	Et puisque, parmi les êtres corporels, les plus simples demeurent imparfaits et ne sont que les parties des autres, nous enquêterons deuxièmement sur sa perfection* ;
	troisièmement, sur son infinité** ;
	quatrièmement, sur son immutabilité*** ;
	cinquièmement, sur son unité****.
	premièrement, Dieu est-il un être corporel ?
	deuxièmement, y a-t-il en lui composition de matière et de forme ?
	troisièmement, y a-t-il en lui composition de quiddité (ou d'essence, ou encore de nature) et de sujet ?
	quatrièmement, y a-t-il en lui composition entre l'essence et l'existence ?
	cinquièmement, y a-t-il en lui composition entre un genre et une différence spécifique ?
	sixièmement, y a-t-il en lui composition entre un sujet et des accidents ?
	septièmement, est-il composé de quelque manière ou entièrement simple ?
	huitièmement, intervient-il dans la composition d'autres êtres ?
	Quæstio tertia.
		inquirendum restat quomodo sit, ut sciatur de eo quid sit.
	Sed	quia de Deo scire non possumus quid sit, sed quid non sit, non possumus considerare de Deo quomodo sit, sed potius quomodo non sit.
	Primo ergo considerandum est 
		quomodo non sit;
	secundo, quomodo a nobis cognoscatur*;
	tertio, quomodo nominetur**.
	Potest autem ostendi de Deo quomodo non sit, removendo ab eo ea quæ ei non conveniunt, utpote compositio-nem, motum, et alia hujusmodi.
	Primo ergo
		inquiratur de simplicitate ipsius, per quam removetur ab eo compositio.
	Et quia simplicia in rebus corporalibus sunt imperfecta et partes, secundo inquiretur de perfectione ipsius*;
	tertio, de infinitate ejus**;
	quarto, de immutabilitate***;
	quinto, de unitate****.
	Circa primum quæruntur octo.
	Primo: utrum Deus sit corpus.
	Secundo: utrum sit in eo compositio formæ et materiæ.
	Tertio: utrum sit in eo compositio quidditatis, sive essentiæ, vel naturæ, et subjecti.
	Quarto: utrum sit in eo compositio quæ est ex essentia et esse.
	Quinto: utrum sit in eo compositio generis et differentiæ.
	Sexto: utrum sit in eo compositio subjecti et accidentis.
	Septimo: utrum sit quocumque modo compositus, vel totaliter simplex.
	Octavo: utrum veniat in compositionem cum aliis.

	St Thomas Aq - Som. théologique com. FP - IaQu003a01
		le corps est ce qui possède trois dimensions.
	Or,	la Sainte Ecriture attribue ces trois dimensions à Dieu. En effet, on lie dans Job (XI*) :
	« La perfection de Dieu est plus haute que les cieux : que feras-tu ?
	Elle est plus profonde que le séjour des morts : qu'en sauras-tu ?
	Sa mesure est plus longue que la terre, elle est plus large que la mer. »
	Donc,	Dieu est corporel.
		tout ce qui a une figure est corporel, du fait que la figure désigne le post-prédicament qualitatif portant sur le prédicament de la quantité.
	Or,	il semble que Dieu soit doté d'une figure, puisqu'il est écrit dans la Genèse (I*) : « Faisons l'homme à notre image, selon notre ressemblance ». En effet, la figure est qualifiée d'image d'après ce passage aux Hébreux (I**) : « du fait qu'il est le rayonnement de sa gloire, et la figure de sa substance », c'est-à-dire son image.
	Donc,	Dieu est corporel.
		tout ce qui se compose de parties corporelles, est corporel.
	Or,	la Sainte Ecriture attribue à Dieu de tels membres corporels. En effet, il est dit :
		dans Job (XL*) : « as-tu un bras comme celui de Dieu ? » ;
	et	dans les Psaumes : « les yeux du Seigneur sont sur les justes »**, et « la droite du Seigneur a déployé sa force »***.
	Donc,	Dieu est corporel.
		le prédicament de position ne convient qu'aux êtres corporels.
	Or,	des propriétés propres à ce prédicament de position sont attribuées à Dieu dans la Sainte Ecriture. En effet, il est dit :
		dans Isaïe (VI*) : « je vis le Seigneur assis » ;
	et	toujours dans Isaïe (III**) : « le Seigneur se tient debout pour juger ».
	Donc, Dieu est corporel.
		rien ne peut être un point de départ ou d'arrivée local s'il n'est corporel, ou muni de quelque élément corporel.
	Or,	la Sainte Ecriture identifie Dieu à un terme local :
		comme point d'arrivée, d'après le Psaume* : « élevez-vous vers lui, et vous en serez illuminés » ;
	et	comme point de départ, d'après Jérémie (XVII**) : « ceux qui s'éloignent de vous seront inscrits sur la terre ».
	Donc,	Dieu est corporel.
	premièrement bien sûr, parce que
		aucun corps ne peut se mouvoir sans être mû lui-même, ce qui s'induit aisément de la réalité.
	Or,	on a montré plus haut* que Dieu est le premier moteur immobile.
	Donc,	il est évident que Dieu n'est pas corporel.
	Deuxièmement, parce que
		l'être premier doit nécessairement être en acte et d'aucune manière en puissance. En effet,
		dans un même être qui passe de la puissance à l'acte, la puissance est première sur l'acte dans le temps.
	Alors que dans l'absolu c'est l'acte qui prime sur la puissance. Car, ce qui est en puissance ne peut se ramener à l'acte que par l'intermédiaire d'un être déjà en acte.
	Or,	on a montré plus haut* que Dieu est l'être premier.
	Donc,	il s'avère impossible qu'existe en Dieu une quelconque puissance.
	Or,	tout corps est en puissance. Car, en tant que tel, le continu est divisible à l'infini.
	Donc,	il est impossible que Dieu soit corporel.
	Troisièmement, parce que
		Dieu est l'être le plus noble d'entre tous, comme cela ressort de ce qu'on a dit précédemment*.
	Or,	il est impossible qu'un corps constitue ce qu'il y a de plus noble parmi les êtres. Car,
		un corps
		ou est vivant, ou ne l'est pas ;
	et	il est manifeste qu'un corps vivant demeure plus noble qu'un corps non-vivant.
	Or,	le corps vivant ne peut l'être en tant qu'il est corps, sans quoi tout corps vivrait.
	Donc,
		il importe qu'un autre principe le fasse vivre, comme notre corps vit par le moyen d'une âme.
	Et,	ce principe par lequel vit le corps doit être plus noble que le corps lui-même.
	Donc,	il est impossible que Dieu soit corporel.
		comme on l'a déjà expliqué*, la Sainte Ecriture nous transmet les choses divines et spirituelles sous des images corporelles.
	Donc,	lorsqu'elle attribut trois dimensions à Dieu, sous cette image quantitative du corps,
		elle désigne la quantité de sa propre puissance. De telle sorte qu'elle figure :
	par la profondeur, sa puissance à connaître ce qui est caché ;
	par la hauteur, l'excellence de sa puissance sur toutes choses ;
	par la longueur, la durée de son existence ;
	par la largeur, l'affection de son amour pour toutes choses.
	Ou encore, comme l'écrit Denys dans son Traité des noms divins (IX**) :
	par la longueur de Dieu, on entend l'incompréhensibilité de son essence ;
	par la longueur, l'acte de sa puissance qui pénètre tout ;
	et par sa largeur, sa capacité d'extension à toute chose, dans la mesure où tout se trouve inclus sous le champ de sa protection.
		si on dit que l'homme est à l'image de Dieu,
		ce n'est pas selon le corps,
	mais	selon ce qui place l'homme au-dessus des autres animaux.
	Donc,	dans la Genèse (I*), après avoir dit : « Faisons l'homme à notre image, selon notre ressemblance », il est ajouté : « afin qu'il domine sur les poissons de la mer, etc ».
	Or,	l'excellence de l'homme sur tous les autres animaux lui vient de sa raison et de son intelligence.
	Donc, c'est bien selon l'intellect et la raison, lesquels sont incorporels, que l'homme est à l'image de Dieu.
		l'acte de l'œil est de voir ;
	donc,	on parlera d'œil pour Dieu, afin de signifier la puissance de sa vision, sous un mode intellectuel et non sensible. Et il en est de même des autres membres.
		être assis, en vertu de son immobilité et de son autorité ;
	et	se tenir debout, en raison de la force avec laquelle il doit soumettre tous ceux qui s'opposent à lui.
		on ne s'élève pas à Dieu par des sentiers corporels, puisqu'il est partout à la fois, mais bien par nos désirs spirituels.
	Et	c'est sous ce même mode qu'on peut s'éloigner de lui.
	Et donc, l'élévation et l'éloignement désignent bien, par similitude au mouvement local, des affections spirituelles.
	Articulus primus.
	I-	Corpus enim est quod habet trinam dimensionem.
	Sed	sacra Scriptura attribuit Deo trinam dimensionem: dicitur enim Job XI*:
	excelsior cælo est, et quid facies?
	profundior inferno, et unde cognosces?
	longior terra mensura ejus, et latior mari.
	Ergo	Deus est corpus.
		omne figuratum est corpus, cum figura sit qualitas circa quantitatem.
	Sed	Deus videtur esse figuratus, cum scriptum sit Gen. I*: Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram: figura enim imago dicitur, secundum illud Hebr. I**: cum sit splendor gloriæ, et figura substantiæ ejus, idest imago.
	Ergo	Deus est corpus.
		omne quod habet partes corporeas, est corpus.
	Sed	Scriptura attribuit Deo partes corporeas: dicitur enim
		Job XL*: si habes brachium ut Deus;
	et	in Psalmo, oculi domini super justos**; et, dextera Domini fecit virtutem***.
	Ergo	Deus est corpus.
		situs non convenit nisi corpori.
	Sed	ea quæ ad situm pertinent, in Scripturis dicuntur de Deo: dicitur enim
		Isaiæ VI*: vidi Dominum sedentem;
	et	Isaiæ III**: stat ad judicandum Dominus.
	Ergo	Deus est corpus.
		nihil potest esse terminus localis a quo vel ad quem, nisi sit corpus vel aliquod corporeum.
	Sed	Deus in Scriptura dicitur esse terminus localis
		ut ad quem, secundum illud Psalmi*: accedite ad eum, et illuminamini;
	et	ut a quo, secundum illud Hierem. XVII**: recedentes a te in terra scribentur.
	Ergo	Deus est corpus.
	Primo quidem, quia
		nullum corpus movet non motum: ut patet inducendo per singula.
	Ostensum est autem supra* quod Deus est primum movens immobile.
	Unde	manifestum est quod Deus non est corpus.
	Secundo, quia
		necesse est id quod est primum ens, esse in actu, et nullo modo in potentia.
		Licet enim in uno et eodem quod exit de potentia in actum, prius sit potentia quam actus tempore,
	simpliciter tamen actus prior est potentia: quia quod est in potentia, non reducitur in actum nisi per ens actu.
	Ostensum est autem supra* quod Deus est primum ens.
	Impossibile est igitur quod in Deo sit aliquid in potentia.
	Omne autem corpus est in potentia: quia continuum, inquantum hujusmodi, divisibile est in infinitum.
	Impossibile est igitur Deum esse corpus.
	Tertio, quia
		Deus est id quod est nobilissimum in entibus, ut ex dictis patet*.
	Impossibile est autem aliquod corpus esse nobilissimum in entibus. Quia
		corpus
		aut est vivum, aut non vivum.
	Corpus autem vivum, manifestum est quod est nobilius corpore non vivo.
	Corpus autem vivum non vivit inquantum corpus, quia sic omne corpus viveret:
	oportet igitur quod
		vivat per aliquid aliud, sicut corpus nostrum vivit per animam.
	Illud autem per quod vivit corpus, est nobilius quam corpus.
	Impossibile est igitur Deum esse corpus.
		sicut supra dictum est*, sacra Scriptura tradit nobis spiritualia et divina sub similitudinibus corporalium.
	Unde, cum trinam dimensionem Deo attribuit, sub similitudine quantitatis corporeæ,
		quantitatem virtualem ipsius designat: utpote
	per profunditatem, virtutem ad cognoscendum occulta;
	per altitudinem, excellentiam virtutis super omnia;
	per longitudinem, durationem sui esse;
	per latitudinem, affectum dilectionis ad omnia. –
	Vel, ut dicit Dionysius, cap. IX de Div. Nom.**,
	per profunditatem Dei intelligitur incomprehensibilitas ipsius essentiæ;
	per longitudinem, processus virtutis ejus, omnia penetrantis;
	per latitudinem vero, superextensio ejus ad omnia, inquantum scilicet sub ejus protectione omnia continentur.
		homo dicitur esse ad imaginem Dei,
		non secundum corpus,
	sed	secundum id quo homo excellit alia animalia:
	unde,	Gen. I*, postquam dictum est: Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram, subditur: ut præsit piscibus maris, et cetera.
	Excellit autem homo omnia animalia quantum ad rationem et intellectum.
	Unde	secundum intellectum et rationem, quæ sunt incorporea, homo est ad imaginem Dei.
		actus oculi est videre:
	unde	oculus de Deo dictus, significat virtutem ejus ad videndum modo intelligibili, non sensibili. Et simile est de aliis partibus.
		sedens, propter suam immobilitatem et auctoritatem;
	et	stans, propter suam fortitudinem ad debellandum omne quod adversatur.
		ad Deum non acceditur passibus corporalibus, cum ubique sit, sed affectibus mentis:
	et	eodem modo ab eo receditur.
	Et sic	accessus et recessus, sub similitudine localis motus, designant spiritualem affectum.


	St Thomas Aq - Som. théologique com. FP - Post1
	Index alphabétique
	du tome I
	Table logique des schémas proposés
	du tome I

	St Thomas Aq - Som. théologique com. FP - Post2
	Table des matières
	du tome I


