
Somme théologique, Préface de l'éditeur | I

Somme
théologique

Tome premier

Traité sur Dieu
en tant qu'il est un

première partie,
questions I à XI

Cahiers scolastiques n°HS-1



2 | Somme théologique, Préface de l'éditeur

BEATæ Mariæ Virgini
Fatimaniensi

quæ in his ultimis temporibus
omnia concurrire agit

ad triumphum
cordis ejus doloris immaculatæque

et ad regnum Filii ejus divini
auctor

In signum grati animi
et filialis obedientiæ
libentissime dedicat



Somme théologique, Préface de l'éditeur | III

Préface de l'éditeur
C'est un travail de longue haleine que nous présentons avec ce premier tome de la Somme théolo-

gique, dans le cadre de notre revue mensuelle de philosophie des Cahiers scholastiques. En un XXIème 

siècle largement sécularisé et résolument tourné vers « le concret », l’apprenti philosophe et plus en-
core le théologien ont été depuis longtemps relégués par le monde au rang des théoriciens et des 
utopistes  en  tout  genre.  Caressés  par  cette  ambiance  d'apostasie  générale,  les  catholiques  eux-
mêmes ne sont malheureusement pas toujours les derniers à regarder ces matières comme désuètes 
ou pour le moins inutiles. Et dans ces conditions publier un tel ouvrage s'avère un petit défit.

Sans vouloir toujours se l'avouer, on estimera plus judicieux de « rentrer dans le rang », limitant ain-
si ses devoirs religieux à quelques restes des pieuses pratiques de nos ancêtres. Quant aux dérives po-
litiques, il suffira de réagir ponctuellement, soit en glissant quelque bulletin dans les urnes tous les 
cinq ans (quoique les votes deviennent de plus en plus réguliers en démocratie libérale), soit en voci-
férant quelque slogan (à caractère plus ou moins injurieux) l'instant d'une manifestation dans les rues 
de la capitale, expression la plus exacte du « refoulement » freudien « à la tradi ».

Est-il nécessaire de décrire l'échec auquel se voue inéluctablement une telle attitude ? Plus qu'en 
aucune autre époque, un remaniement en profondeur des idées doit être accompli d'urgence si on ne 
veut pas perdre ce qui reste encore de civilisation. Et plus qu'en aucune autre époque, l'Ecole se doit 
d'y contribuer.

L'heure est donc à la reconstruction, non sur le sable – sur une pure pratique –, mais sur des prin-
cipes solides et réalistes, ceux précisément que nous transmet le thomisme. Il ne faudra d'ailleurs que 
peu de temps à notre lecteur pour s'apercevoir au travers de cet ouvrage du bien-fondé de ces lignes. 
Là où beaucoup ne manient en un style fortement embelli que peu d'idées en de nombreuses pages,  
chaque raisonnement au contraire du Docteur commun est une formule lapidaire d'une puissance de 
frappe imparable pour réduire à néant les plus tenaces erreurs de la Révolution. Que l'athéisme par 
exemple essaie de se frotter à l'article au sommet de ce premier tome, celui sur l'existence de Dieu 
(Qu. II, art. 3) ! Tout comme Kant et Hegel en leurs âges respectifs, un Sébastien Faure hier, ou un Mi -
chel Onfray aujourd'hui avec son Traité d'athéologie buteront bon gré, mal gré – battus ou convertis – 
contre les cinq voies avancées par l'Aquiniste.

Que dire alors si  chacun des disciples de cette maudite Révolution trouvait devant lui, non plus 
quelques ouvrages poussiéreux de saint Thomas, mais une élite vivante de catholiques formés sur les 
questions les plus cruciales de notre siècle. Si la raison n'est pas la grâce, elle peut la seconder effica-
cement, et il est permis de croire que cette première victoire sur le terrain des idées en engendrerait 
facilement une seconde dans la sphère sociale. Nul besoin pour cela de se hisser au niveau de l'ex-
cellent dominicain, faisons l'effort simplement de nous fortifier régulièrement, chacun à son rythme,  
de cette nourriture abondante. Qui plus est, elle nous mènera presque innocemment dans les voix les 
plus élevées de l'union à Dieu.

Nous dédicaçons cet ouvrage à Mgr Marcel LEFEBVRE, fondateur de la FSSPX, qui en continuant l'Eglise 
de toujours  a  préservé notre  Foi  des  hérésies  modernes ;  ainsi  qu'à Monsieur  l'abbé  Jean-Pierre 
BOUBÉE, membre de cette congrégation, pour les cours de  Logique qu'il eut l'ingénieuse initiative de 
nous dispenser en classe de seconde, alors que nous entrions dans le troisième âge de l'enfance, celui  
du raisonnement précisément. Puisse cette audacieuse idée être imitée par tous, afin de remédier ra-
pidement à la crise intellectuelle – poussée parfois jusqu'au volontarisme – qui atteint tout spéciale-
ment notre jeunesse.

Nos remerciements iront également à Madame Marie-José BRULAIRE pour le soin apporté à la correc-
tion grammaticale de cet ouvrage, et ce malgré des délais courtissimes.



4 | Somme théologique, Préface de l'éditeur

© Editions Schola Sapientiæ, 2019
Tous droits réservés pour tous pays.

Nous autorisons la copie des traductions, commentaires et schémas à des fins strictement
pédagogiques (universités, lycées, séminaires formant des prêtres ou religieux),

interdisant toute propagation de ces copies sur la voie publique.
Les citations sont évidemment autorisées,

et spécialement encouragées pour les développements de la science.

Numéro : Hors-série n°HS-1 de la revue des Cahiers scolastiques
ISSN : 2426-2064
Dépôt légal : novembre 2019
Edition : Schola Sapientiæ

Lierne, 36230 Tranzault, France
www.scholasapientiae.fr

Impression : Pumbo.fr (Pays-Bas)
Directeur de la publication : Mathieu Brulaire

http://www.scholasapientiae.fr/


Somme théologique, Ia, Qu. III (com. Fr. Pie) | 71

†Quæstio tertia.
De Dei simplicitate.

In octo articulos divisa
Cognito de aliquo an sit,

inquirendum restat quomodo sit, ut sciatur de eo quid sit.
Sed quia de Deo scire non possumus quid sit, sed quid non sit, non possumus considerare de  

Deo quomodo sit, sed potius quomodo non sit.
Primo ergo considerandum est 

quomodo non sit;
secundo, quomodo a nobis cognoscatur*;
tertio, quomodo nominetur**.

Potest autem ostendi de Deo quomodo non sit, removendo ab eo ea quæ ei non conveniunt, ut-
pote compositio-nem, motum, et alia hujusmodi.

Primo ergo
inquiratur de simplicitate ipsius, per quam removetur ab eo compositio.

Et quia simplicia in rebus corporalibus sunt imperfecta et partes, secundo inquiretur de perfec-
tione ipsius*;

tertio, de infinitate ejus**;
quarto, de immutabilitate***;
quinto, de unitate****.

Circa primum quæruntur octo.
Primo: utrum Deus sit corpus.
Secundo: utrum sit in eo compositio formæ et materiæ.

[Qu. III]

28321
109

* Qu. XII.
** Qu. 

XIII.

110
* Qu. IV.
** Qu. 

VII.
*** Qu. 

IX.
**** Qu. 

XI.

111

[Qu. 3]

28321
109

* Qu. XII
** Qu. 

XIII

110
* Qu. IV.
** Qu. 

VII.
*** Qu. 

IX.
**** Qu. 

XI.

111

†

Question 3
De la simplicité de Dieu

DIVISÉE EN HUIT ARTICLES

Une fois connue l'existence d'un être,
il reste à découvrir sa manière d'être, afin de savoir réellement ce qu'il est.

Or, puisqu'il nous est impossible de connaître de Dieu ce qu'il est, mais davantage ce qu'il n'est 
pas, ainsi il nous est impossible de considérer son mode d'être, mais plutôt la manière dont  
il n'est pas.

Donc, il nous faut considérer :
premièrement, comment il n'est pas ;
deuxièmement, comment il nous est connu* ;
troisièmement, comment nous le nommons**.

Or, il  est possible de montrer comment Dieu n'est  pas en lui  soustrayant tout ce qui  ne lui  
convient pas, tels que la composition, le mouvement, et d'autres propriétés de ce type.

Donc,
premièrement, on s'interrogera sur sa simplicité, par laquelle on lui retranche toute forme de 

composition ;
Et puisque, parmi les êtres corporels, les plus simples demeurent imparfaits et ne sont que les  

parties des autres, nous enquêterons deuxièmement sur sa perfection* ;
troisièmement, sur son infinité** ;
quatrièmement, sur son immutabilité*** ;
cinquièmement, sur son unité****.

Sur la première question, huit points sont à distinguer :
premièrement, Dieu est-il un être corporel ?
deuxièmement, y a-t-il en lui composition de matière et de forme ?



72 | Somme théologique, Ia, Qu. III (com. Fr. Pie)

Tertio: utrum sit in eo compositio quidditatis, sive essentiæ, vel naturæ, et subjecti.
Quarto: utrum sit in eo compositio quæ est ex essentia et esse.
Quinto: utrum sit in eo compositio generis et differentiæ.
Sexto: utrum sit in eo compositio subjecti et accidentis.
Septimo: utrum sit quocumque modo compositus, vel totaliter simplex.
Octavo: utrum veniat in compositionem cum aliis.

Commentaires du Fr. Pie (2018)
TABLE SYNOPTIQUE

1- Notre connaissance de Dieu
2- Division des attributs
3- Ordre d'étude de cette question

†
onnaître  l'existence d'un être ne nous dit 
presque  rien  de  la  nature de  cet  être. 

Après  avoir  démontré  cette  existence  de  Dieu, 
nous entrons maintenant dans une partie impor-
tante en nombre de questions, afin de découvrir 
les  propriétés  intrinsèques à  Dieu,  toujours  en 
tant qu'il est un.

C

Les propriétés les plus générales d'un être sont 
appelés transcendantaux. Ce terme un peu com-
pliqué cache une réalité fort simple : il  s'agit de 
différents points de vue d'un même objet. Ainsi, 
on dit que  les transcendantaux sont identiques 
selon l'objet, mais diffèrent selon la raison que 
nous en avons. Ils se divisent (univoquement) en deux 
catégories (schéma n°1) :
● les  transcendantaux  absolus,  tout  d'abord,  re-

gardent l'être en lui-même, comme séparé de son 
environnement extérieur ;

● les  transcendantaux relatifs,  ensuite, s'intéressent 
à ce même être en rapport à d'autres êtres.

Cette  distinction n'a  rien d'extraordinaire :  il  s'agit 
de celle passée dans le langage quotidien entre les no-
tions d'absolu et de relatif. Faisons l'effort simplement 
de retenir ce terme de  transcendantal que nous au-
rons l'occasion de revoir fréquemment.

Appliqué  à  notre  sujet  (n°109),  nous  observerons 
d'abord Dieu en lui-même, avant de le rapporter aux 
autres êtres (à partir de la Qu. XII).

2- Il  y  a  deux  manières  d'envisager  l'être  en  lui-
même : on peut le concevoir de manière positive, ou 
de  manière  négative.  Par  suite,  on  recense  deux 
transcendantaux absolus (schéma n°1) :
● la quiddité (ou encore la res en latin), qui considère 

l'être de manière positive, tel qu'il est en soi ;

● puis  l'unité,  qui  constitue  une  vision  négative de 
l'être, comme nous le dirons en la Qu. XI.

Tout  naturellement  saint  Thomas  adopte  ce  plan 
pour Dieu, comme le note Cajetan (com. in Ia, Qu. XI, 
art. 1, n°1) : les Qu. III à X concernent la  quiddité de 
Dieu, alors que la Qu. XI nous en découvre l'unité.

Nous expliquerons au cours de cette question III que 
chacun de ces transcendantaux se subdivisent en  ca-
tégories, encore appelés prédicaments. Sans entrer ici 
dans le  détail,  remarquons que les attributs propre-
ment dits de Dieu (n°110) correspondent aux prédica-
ments du transcendantal de la quiddité. Ce sont, dans 
l'ordre :
● la simplicité de Dieu (Qu. III), quant à la substance ;
● la perfection de Dieu (Qu. IV), quant à la qualité ;
● l'infinité  de  Dieu (Qu.  VII),  quant  à  la  quantité 

(comme l'affirme Cajetan au début de la Qu. V, art. 
1) ;

● l'existence de Dieu dans les êtres (Qu. VIII), quant à 
la relation, au lieu, à la position et à la possession ;

● l'immutabilité de Dieu (Qu. IX), quant à la passion 

P 97

P 98

P 99

troisièmement, y a-t-il en lui composition de quiddité (ou d'essence, ou encore de nature) et de 
sujet ?

quatrièmement, y a-t-il en lui composition entre l'essence et l'existence ?
cinquièmement, y a-t-il en lui composition entre un genre et une différence spécifique ?
sixièmement, y a-t-il en lui composition entre un sujet et des accidents ?
septièmement, est-il composé de quelque manière ou entièrement simple ?
huitièmement, intervient-il dans la composition d'autres êtres ?

Schéma 1- Division des transcendantaux
Pour chaque être, les transcendantaux  sont de deux sortes : ceux absolus, qui 
considèrent l'être en lui-même ; et ceux relatifs, qui considèrent l'être en 
rapport aux autres êtres. De manière absolue, l'être peut être considéré : 
positivement, et on obtient la quiddité ; négativement, et on aboutit à l'unité.

Etre

Cf.
Qu. V

Quiddité

+
Unité

-

Relatifs Absolus

Transcendantaux

Quiddité

+
Unité

-

Etre

Cf.
Qu. V

Absolus Relatifs

TranscendantauxTranscendantaux

Di
vi

sio
ns

un
iv

oq
ue

s

O NTOLOGIE
ONTOLOGIE



Somme théologique, Ia, Qu. III (com. Fr. Pie) | 73

et à l'action (qui sont principes de mouvement) ;
● enfin, l'éternité de Dieu (Qu. X), quant au temps.

Si comme l'ajoute Cajetan au même endroit (in Qu. 
XI, art. 1), notre saint Docteur suit ici le même plan 
qu'en son Traité des animaux, il est bien évident que, 
Dieu ne renfermant aucun accident, les prédicaments 
cités  ci-dessus  demeurent  substantiels  en  Dieu,  ce 
que nous développerons dans l'art. 6, et plus encore 
dans la Qu. XXVIII, art. 4.

3- Venons-en à notre question III sur la simplicité de 
Dieu. La trame suivie (n°111) par le Docteur angélique 
est la suivante : il s'agit de survoler chacune des com-
positions  possibles  de  l'être,  en  démontrant  pour 
chacune  d'elles  qu'elles  ne  peuvent  s'appliquer  à 
Dieu. L'article 7 synthétisera le tout.

Enfin, un huitième article s'attaque plus particulière-
ment à contrer l'erreur panthéiste, selon laquelle tout 
être formerait une partie de Dieu.

P 100



74 | Somme théologique, Ia, Qu. III, art. 1 (com. Fr. Pie)

†Articulus primus.
Utrum Deus sit corpus.

LOCA PARALLELA: I Cont. Gent., cap. XX; II, cap. III; Compend. Theol., cap. XVI.

aD PRIMUM sic proceditur. Videtur quod Deus sit corpus.
I- Corpus enim est quod habet trinam dimensionem.
Sed sacra Scriptura attribuit Deo trinam dimensionem: dicitur enim Job XI*:

excelsior cælo est, et quid facies?
profundior inferno, et unde cognosces?
longior terra mensura ejus, et latior mari.

Ergo Deus est corpus.
II- PRÆTEREA,

omne figuratum est corpus, cum figura sit qualitas circa quantitatem.
Sed Deus videtur esse figuratus, cum scriptum sit Gen  .   I*: Faciamus hominem ad imaginem et si-

militudinem nostram: figura enim imago dicitur, secundum illud Hebr  .   I**: cum sit splendor  
gloriæ, et figura substantiæ ejus, idest imago.

Ergo Deus est corpus.
III- PRÆTEREA,

omne quod habet partes corporeas, est corpus.
Sed Scriptura attribuit Deo partes corporeas: dicitur enim

Job XL*: si habes brachium ut Deus;
et in Psalmo, oculi domini super justos**; et, dextera Domini fecit virtutem***.

Ergo Deus est corpus.

†
Article 1

Dieu est-il corporel ?
RÉFÉRENCES SIMILAIRES : Som. contre les gentils, I, chap. XX; II, chap. III ; Compendium théol., chap. XVI

n ce premier article, nous commencerons par poser l'objection selon laquelle Dieu serait corpo-
rel.E

1- En effet,
le corps est ce qui possède trois dimensions.

Or, la Sainte Ecriture attribue ces trois dimensions à Dieu. En effet, on lie dans Job (XI*) :
« La perfection de Dieu est plus haute que les cieux : que feras-tu ?
Elle est plus profonde que le séjour des morts : qu'en sauras-tu ?
Sa mesure est plus longue que la terre, elle est plus large que la mer. »

Donc, Dieu est corporel.
2- DE PLUS,

tout ce qui a une figure est corporel, du fait que la figure désigne le post-prédicament quali-
tatif portant sur le prédicament de la quantité.

Or, il semble que Dieu soit doté d'une figure, puisqu'il est écrit dans la Genèse (I*) : « Faisons  
l'homme à notre image, selon notre ressemblance ». En effet, la figure est qualifiée d'image 
d'après ce passage aux Hébreux (I**) : « du fait qu'il est le rayonnement de sa gloire, et la fi-
gure de sa substance », c'est-à-dire son image.

Donc, Dieu est corporel.
3- DE PLUS,

tout ce qui se compose de parties corporelles, est corporel.
Or, la Sainte Ecriture attribue à Dieu de tels membres corporels. En effet, il est dit :

dans Job (XL*) : « as-tu un bras comme celui de Dieu ? » ;
et dans les Psaumes : « les yeux du Seigneur sont sur les justes »**, et « la droite du Seigneur a  

déployé sa force »***.
Donc, Dieu est corporel.

[Art. 14]

28322
112

* Vers. 8 
sq.

28323
113
* Vers. 

26.
** Vers. 

3.

28324
114

* Vers. 4.
** Ps. 
XXXIII, 

16.
*** Ps. 

CXVII, 16.

[Art. 14]

28322
112

* Vers. 8 
sq

28323
113

* Vers. 26
** Vers. 3

28324
114

* Vers. 4
** Ps. 

XXXIII, 16
*** Ps. 

CXVII, 16



Somme théologique, Ia, Qu. III, art. 1 (com. Fr. Pie) | 75

IV- PRÆTEREA,
situs non convenit nisi corpori.

Sed ea quæ ad situm pertinent, in Scripturis dicuntur de Deo: dicitur enim
Isaiæ VI*: vidi Dominum sedentem;

et Isaiæ III**: stat ad judicandum Dominus.
Ergo Deus est corpus.

V- PRÆTEREA,
nihil potest esse terminus localis a quo vel ad quem, nisi sit corpus vel aliquod corporeum.

Sed Deus in Scriptura dicitur esse terminus localis
ut ad quem, secundum illud Psalmi*: accedite ad eum, et illuminamini;

et ut a quo, secundum illud Hierem  .   XVII**: recedentes a te in terra scribentur.
Ergo Deus est corpus.

SED CONTRA est quod dicitur Joan  .   IV*: Spiritus est Deus.
RESPONDEO DICENDUM quod absolute Deum non esse corpus. Quod tripliciter ostendi potest.

Primo quidem, quia
nullum corpus movet non motum: ut patet inducendo per singula.

Ostensum est autem supra* quod Deus est primum movens immobile.
Unde manifestum est quod Deus non est corpus.

Secundo, quia
necesse est id quod est primum ens, esse in actu, et nullo modo in potentia.
Licet enim in uno et eodem quod exit de potentia in actum, prius sit potentia quam actus 
tempore,

4- DE PLUS,
le prédicament de position ne convient qu'aux êtres corporels.

Or, des propriétés propres à ce prédicament de position sont attribuées à Dieu dans la Sainte 
Ecriture. En effet, il est dit :
dans Isaïe (VI*) : « je vis le Seigneur assis » ;

et toujours dans Isaïe (III**) : « le Seigneur se tient debout pour juger ».
Donc, Dieu est corporel.

5- DE PLUS,
rien  ne  peut  être  un  point  de  départ  ou  d'arrivée  local  s'il  n'est  corporel,  ou  muni  de 
quelque élément corporel.

Or, la Sainte Ecriture identifie Dieu à un terme local :
comme point d'arrivée, d'après le Psaume* : « élevez-vous vers lui, et vous en serez illumi-
nés » ;

et comme point de départ, d'après Jérémie (XVII**) : « ceux qui s'éloignent de vous seront ins-
crits sur la terre ».

Donc, Dieu est corporel.
CEPENDANT, on lit en saint Jean (IV*) : « Dieu est esprit ».
NOUS RÉPONDONS en affirmant catégoriquement que Dieu ne peut être corporel. Ce qui peut se mon-

trer de trois manières :
premièrement bien sûr, parce que

aucun corps ne peut se mouvoir sans être mû lui-même, ce qui s'induit aisément de la 
réalité.

Or, on a montré plus haut* que Dieu est le premier moteur immobile.
Donc, il est évident que Dieu n'est pas corporel.

Deuxièmement, parce que
l'être premier doit nécessairement être en acte et d'aucune manière en puissance. En ef-
fet,
dans un même être qui passe de la puissance à l'acte, la puissance est première sur l'acte 
dans le temps.

28325
115

* Vers. 1.
** Vers. 

13.

28326
116
** Ps. 

XXXIII, 6.
** Vers. 

13.

28327
117
28328
118

* Qu. II, 
art. 3.

119
* Ibid.

28325
115

* Vers. 1
** Vers. 

13

28326
116
** Ps. 

XXXIII, 6
** Vers. 

13

28327
117
28328
118

* Qu. II, 
art. 3

119
* Ibid.

* Vers. 
24.

* Vers. 24



76 | Somme théologique, Ia, Qu. III, art. 1 (com. Fr. Pie)

simpliciter tamen actus prior est potentia: quia quod est in potentia, non reducitur in actum 
nisi per ens actu.

Ostensum est autem supra* quod Deus est primum ens.
Impossibile est igitur quod in Deo sit aliquid in potentia.
Omne autem corpus est in potentia: quia continuum, inquantum hujusmodi, divisibile est in in-

finitum.
Impossibile est igitur Deum esse corpus.

Tertio, quia
Deus est id quod est nobilissimum in entibus, ut ex dictis patet*.

Impossibile est autem aliquod corpus esse nobilissimum in entibus. Quia
corpus
aut est vivum, aut non vivum.

Corpus autem vivum, manifestum est quod est nobilius corpore non vivo.
Corpus autem vivum non vivit inquantum corpus, quia sic omne corpus viveret:
oportet igitur quod

vivat per aliquid aliud, sicut corpus nostrum vivit per animam.
Illud autem per quod vivit corpus, est nobilius quam corpus.

Impossibile est igitur Deum esse corpus.
AD PRIMUM ergo dicendum quod,

sicut supra dictum est*, sacra Scriptura tradit nobis spiritualia et divina sub similitudinibus 
corporalium.

Unde, cum trinam dimensionem Deo attribuit, sub similitudine quantitatis corporeæ,
quantitatem virtualem ipsius designat: utpote
per profunditatem, virtutem ad cognoscendum occulta;
per altitudinem, excellentiam virtutis super omnia;

Alors que dans l'absolu c'est l'acte qui prime sur la puissance. Car, ce qui est en puissance ne 
peut se ramener à l'acte que par l'intermédiaire d'un être déjà en acte.

Or, on a montré plus haut* que Dieu est l'être premier.
Donc, il s'avère impossible qu'existe en Dieu une quelconque puissance.
Or, tout corps est en puissance. Car, en tant que tel, le continu est divisible à l'infini.
Donc, il est impossible que Dieu soit corporel.

Troisièmement, parce que
Dieu est l'être le plus noble d'entre tous, comme cela ressort de ce qu'on a dit précédem-
ment*.

Or, il est impossible qu'un corps constitue ce qu'il y a de plus noble parmi les êtres. Car,
un corps
ou est vivant, ou ne l'est pas ;

et il est manifeste qu'un corps vivant demeure plus noble qu'un corps non-vivant.
Or, le corps vivant ne peut l'être en tant qu'il est corps, sans quoi tout corps vivrait.
Donc,

il  importe qu'un autre principe le fasse vivre, comme notre corps vit par le moyen 
d'une âme.

Et, ce principe par lequel vit le corps doit être plus noble que le corps lui-même.
Donc, il est impossible que Dieu soit corporel.

A LA PREMIÈRE OBJECTION, nous répondons ainsi que
comme on l'a déjà expliqué*, la Sainte Ecriture nous transmet les choses divines et spiri-
tuelles sous des images corporelles.

Donc, lorsqu'elle attribut trois dimensions à Dieu, sous cette image quantitative du corps,
elle désigne la quantité de sa propre puissance. De telle sorte qu'elle figure :
par la profondeur, sa puissance à connaître ce qui est caché ;
par la hauteur, l'excellence de sa puissance sur toutes choses ;

120
* Ibid.

28329
121

* Qu. I, 
art. 9.

** S. Th. 
lect. II.

120
* Ibid.

28329
121
* Qu. I, 
art. 9

** S. Th. 
leç. II



Somme théologique, Ia, Qu. III, art. 1 (com. Fr. Pie) | 77

per longitudinem, durationem sui esse;
per latitudinem, affectum dilectionis ad omnia. –

Vel, ut dicit Dionysius, cap. IX de Div. Nom  .  **,
per profunditatem Dei intelligitur incomprehensibilitas ipsius essentiæ;
per longitudinem, processus virtutis ejus, omnia penetrantis;
per latitudinem vero, superextensio ejus ad omnia, inquantum scilicet sub ejus protectione 

omnia continentur.
AD SECUNDUM dicendum quod

homo dicitur esse ad imaginem Dei,
non secundum corpus,

sed secundum id quo homo excellit alia animalia:
unde, Gen  .   I*,  postquam dictum est:  Faciamus hominem ad imaginem et  similitudinem no-

stram, subditur: ut præsit piscibus maris, et cetera.
Excellit autem homo omnia animalia quantum ad rationem et intellectum.
Unde secundum intellectum et rationem, quæ sunt incorporea, homo est ad imaginem Dei.

AD TERTIUM dicendum quod partes corporeæ attribuuntur Deo in Scripturis ratione suorum actuum, 
secundum quandam similitudinem. Sicut

actus oculi est videre:
unde oculus de Deo dictus, significat virtutem ejus ad videndum modo intelligibili, non sensibili. Et 

simile est de aliis partibus.
AD QUARTUM dicendum quod etiam ea quæ ad situm pertinent, non attribuuntur Deo nisi secundum 

quandam similitudinem: sicut dicitur
sedens, propter suam immobilitatem et auctoritatem;

et stans, propter suam fortitudinem ad debellandum omne quod adversatur.

28330
122

* Cit vers. 
26.

28331
123

28332
124

28330
122

28331
123

28332
124

par la longueur, la durée de son existence ;
par la largeur, l'affection de son amour pour toutes choses.

Ou encore, comme l'écrit Denys dans son Traité des noms divins (IX**) :
par la longueur de Dieu, on entend l'incompréhensibilité de son essence ;
par la longueur, l'acte de sa puissance qui pénètre tout ;
et par sa largeur, sa capacité d'extension à toute chose, dans la mesure où tout se trouve in-

clus sous le champ de sa protection.
A LA DEUXIÈME OBJECTION, il convient d'expliquer que :

si on dit que l'homme est à l'image de Dieu,
ce n'est pas selon le corps,

mais selon ce qui place l'homme au-dessus des autres animaux.
Donc,dans la  Genèse (I*), après avoir dit : « Faisons l'homme à notre image, selon notre res-

semblance », il est ajouté : « afin qu'il domine sur les poissons de la mer, etc ».
Or, l'excellence de l'homme sur tous les autres animaux lui vient de sa raison et de son intelli-

gence.
Donc, c'est bien selon l'intellect et la raison, lesquels sont incorporels, que l'homme est à l'image  

de Dieu.
A LA TROISIÈME OBJECTION, il faut répondre que des parties du corps sont attribuées à Dieu, dans la Sainte 

Ecriture, en raison de leurs actes et selon une certaine similitude. Par exemple,
l'acte de l'œil est de voir ;

donc, on parlera d'œil pour Dieu, afin de signifier la puissance de sa vision, sous un mode intellec-
tuel et non sensible. Et il en est de même des autres membres.

A LA QUATRIÈME OBJECTION, nous répondons que les propriétés du prédicament de position ne sont elles-
aussi attribuées à Dieu qu'en raison d'une certaine ressemblance. Par exemple, on le dit :

être assis, en vertu de son immobilité et de son autorité ;
et se tenir debout, en raison de la force avec laquelle il doit soumettre tous ceux qui s'opposent à  

lui.



78 | Somme théologique, Ia, Qu. III, art. 1 (com. Fr. Pie)

AD QUINTUM dicendum quod
ad Deum non acceditur passibus corporalibus, cum ubique sit, sed affectibus mentis:

et eodem modo ab eo receditur.
Et sic accessus et recessus, sub similitudine localis motus, designant spiritualem affectum.

Commentaires du Fr. Pie (2018)
TABLE SYNOPTIQUE

1- Présentation de l'article
2- Problématique énoncée dans le titre
3- Solution à cette problématique
4- Objet de cet article : Dieu est une substance simple
5- Réponses aux objections afférentes

†
omme nous l'avons dit en présentant cette ques-
tion  III,  nous  allons  étudier  successivement  di-

verses  formes  de  compositions,  en  recherchant  à 
chaque fois si ces formes peuvent s'appliquer à Dieu.

C
Et la première de ces compositions (la plus visible), 

c'est évidemment celle du corps. De prime abord, tout 
physicien conviendra qu'un corps est nécessairement 
composé.  La meilleure preuve en est qu'il  tend à se 
décomposer avec le temps, à se désagréger.

2- L'interrogation soulevée dans le  titre ne semble 
pas poser de difficultés. Pour faire le lien avec l'objet 
de  cet  article,  nous  la  reformulerions  volontiers  de 
manière plus philosophique : Dieu est-il une substance  
composée, c'est-à-dire une substance composée d'un  
corps ?

3- Si la réponse peut paraître évidente aujourd'hui, il 
faut  se  rappeler  cependant  que  nombre  de  civilisa-
tions antiques ont erré en ce domaine,  élevant cer-
tains êtres corporels au degré de véritables divinités. 
On pense par exemple à la lune ou au soleil chez les 
Egyptiens, mais aussi à Jules César chez les Romains 
ou à Ulysse chez les Grecs.

Le verset de saint Jean, dans le  sed contra (n°117) 
affirme bien sûr qu'il s'agit d'un dogme de foi : « Dieu 
est esprit ».

Cette vérité s'avère conforme à la raison comme le 
démontre notre  corpus,  à l'aide de trois arguments, 
que le RP Garrigou-Lagrange résume ainsi :
● dans le premier (n°118), le corps est considéré sous 

son  aspect  physique,  en tant qu'il  est  en mouve-
ment (en ce sens large qu'il est « changeant ») ;

● dans le  deuxième (n°119),  il  l'est sous son  aspect 
mathématique, en tant qu'il est continu ;

● enfin, dans le troisième (n°120), il l'est sous son as-
pect métaphysique, en tant qu'être le moins noble.

Sans  entrer  ici  dans  le  détail,  on  doit  savoir  que 

cette  distinction  entre  métaphysique,  mathéma-
tiques  et  physique  correspond  à  la  division  des 
sciences spéculatives (schéma n°1).

Le premier et le troisième raisonnements sont clairs. 
Quant au  deuxième,  il  faut reprendre ici  les explica-
tions données sur les termes de puissance et d'acte, 
lorsque nous nous occupions de démontrer que Dieu 
est  Acte pur (Qu.  II,  art.  3).  L'Acte pur n'admettant 
(par définition) aucune puissance, il  est certain qu'il 
ne peut être corporel.

Face à la majeure de la première démonstration, Ca-
jetan fait le jeu de l'opposition en avançant l'exemple 
de certains corps (comme l'aimant,  la  chaleur...)  qui 
sembleraient « se mouvoir par eux-mêmes sans être 
mus par un autre ». Pourtant il faut répondre qu'il ne 
s'agit pas là d'un véritable mouvement, en ce sens que 
ces corps ne se montrent pas agents de ces lois phy-
siques qu'ils subissent plus qu'ils n'actualisent.

4- Nous avons rencontré plus haut (Qu. III), sans la 
définir, la notion de prédicaments. Il s'agit d'une divi-
sion analogique de l'être,  c'est-à-dire d'une division 
des  propriétés  de  l'être  selon qu'elle  participe  avec 
plus ou moins de degrés à cette raison d'être.

Ces  prédicaments  sont  de  deux  sortes  (schéma 
n°2) :
● la substance désigne ce qui existe par soi, et non 

en un autre ;
● à l'inverse,  l'accident désigne ce qui existe en un 

autre et non par soi.
Le nom même de substance (sub-stans en latin signi-

fie  se tenir sous) indique clairement qu'elle nous est 
connue par l'accident. Le poulain grandit et devient un 

P 105

28333
125

28333
125

P 101

P 102

P 103

P 104

A LA CINQUIÈME OBJECTION, il convient de préciser que
on ne s'élève pas à Dieu par des sentiers corporels, puisqu'il est partout à la fois, mais bien 
par nos désirs spirituels.

Et c'est sous ce même mode qu'on peut s'éloigner de lui.
Et donc, l'élévation et l'éloignement désignent bien, par similitude au mouvement local, des affec-

tions spirituelles.

5- Sagesse naturelle
     (ou Philosophie)

1- Métaphysique

2- Philosophie
    pratique

Division analogique Divisions univoques
Schéma 1- Division des sciences spéculatives
Pour faire suite au schéma proposé plus haut (Qu. I, art. 4), disons 
que les sciences spéculatives  se distinguent selon trois degrés 
d'abstraction, entre : la métaphysique, les mathématiques, et la 
physique.

1- Philosophie
     spéculative 2- Mathématiques

3- Physique
S AGESSE SPECULA TIVE
SAGESSE SPECULA TIVE



Somme théologique, Ia, Qu. III, art. 1 (com. Fr. Pie) | 79

cheval, ses accidents (comme sa taille) se modifient, 
mais non sa substance : à chaque âge de sa vie, c'est 
toujours  le  même  être  individuel.  Ainsi,  si  nous  ne 
voyons  pas  cette  substance,  au  contraire  des  acci-
dents, sa réalité n'en est pas moins certaine.

De plus, si ces deux termes expriment tous deux un 
certain degré d'être, on comprend que ce degré est 
plus important dans la notion de substance que dans 
celle d'accident.

Tout l'objet de cette article est de ranger Dieu parmi 
les substances simples. Il existe en effet deux formes 
de substances :
● les  substances  composées renferment  deux  élé-

ments : un corps (c'est-à-dire, ce qui a trois dimen-
sions, comme le stipule notre article au  n°112) et 
une forme. C'est le cas de notre cheval.

● Les  substances simples qui, c'est ce qu'exprime le 

nom même, ne renferment pas de corps, mais un 
pur esprit.  La Révélation nous offre l'exemple des 
anges.

Les substances simples tout comme celles compo-
sées  forment  des  substances  dites  complètes,  au 
contraire  des  substances  incomplètes qui  elles  ne 
peuvent  exister  seules.  Ces  dernières  se  divisent  en 
substances  corporelles  et  incorporelles.  Le  corps 
constitue donc la substance corporelle,  qui est une 
substance incomplète.

On  s'aperçoit  que  ces  termes  philosophiques  ap-
pellent  des  notions  assez basiques que nous serons 
d'ailleurs amenés à revoir et à préciser. Pour l'heure, 
elles nous permettent de conclure à la lumière du cor-
pus que Dieu est une substance simple.

5- Toutes les objections présentées font allusion à 
des métaphores de Dieu dans la Sainte Ecriture. Il suf-

fit pour y répondre de relire la Qu. I, art. 9 
ci-dessus qui traite de ce sujet.

En marge de ces réponses, on peut déjà 
noter trois des neuf accidents prédicamen-
taux donnés  par  saint  Thomas,  et  dont 
nous reparlerons à l'article 6 : la  quantité, 
la qualité (n°113), et la position (n°115). Le 
deuxième objectant parle aussi d'un  post-
prédicament, c'est-à-dire d'une subdivision 
de  ces  prédicaments :  la  figure (à  ne pas 
confondre avec la forme) est un post-prédi-
cament du prédicament qualitatif.

Enfin, dans la réponse à la deuxième ob-
jection (n°122), relevons bien que c'est par 
son côté spirituel, – son intelligence et sa 
volonté  –  que  l'homme  est  dit  « créé  à  
l'image de Dieu ».

P 106

O NTOLOGIE
ONTOLOGIE

Di
v. 

an
a-

lo
gi

qu
e

Forme

Corps
(3 dimensions)

Esprit pur

Schéma 2- Division des catégories de l'être entre substance et accidents
L'être se divise en dix prédicaments : neuf accidents et une substance. Ces substances 
se subdivisent en : substances composées et simples, selon qu'elles incluent une forme 
et un corps, ou une forme unique (cas des esprits purs).
Ces substances composées et simples constituent des substances complètes. Les 
substances incomplètes  sont celles qui sont appelées à entrer dans une composition. 
Ces dernières sont les substances corporelles et incorporelles.

Etre

Composée
(ou matérielle)

Prédicaments (ou Catégories)

Etre

Simple
(ou immatérielle)

Substance 9 
Accidents

Co
rp

o-
re

lle
In

co
r-

po
re

lle

In
co

m
pl

èt
es

Co
m

-
pl

èt
es

Di
vi

sio
n 

un
iv

oq
ue



286 | Somme théologique, Annexes (tome I)

Index alphabétique
du tome I

* Les renvois de toutes nos annexes correspondent à l'émargement principal du texte.

A
abstraction

abstractio, -nis (f.)
Psychologie

Première  opération  de  la 
raison,  consistant  à  ex-
traire l'universel du parti-
culier.

▪ absence d'erreur : 336

abstraction  mathéma-
tique
abstractio mathematica

Mathématiques
Deuxième  degré  d'abs-
traction de l'être, considé-
rant la raison de  quantité 
des choses.

▪ rapport à la quantité : 342
▪ rapport  au  corps  mathé-

matique : 344

abstraction physique
abstractio physica

Physique
Troisième degré d'abstrac-
tion de l'être, considérant 
la  raison  de  mouvement 
des choses.

▪ naturelle : 342
▪ rapport  à  la  causalité : 

342
▪ rapport au corps naturel : 

342
▪ rapport  au  mouvement : 

343

accident accidentel
accidens per accidens

Ontologie
Accident  prédicamental 
acquis.

▪ rapport à l'accident essen-
tiel : 166

accident essentiel
accidens per se

Ontologie
Accident  prédicamental 
inné.

▪ cause : 166
▪ consécutif  à  l'essence : 

423
▪ essentiel : 166
▪ invariable : 423
▪ rapport au sujet : 166

accident prédicable
accidens prædicabile

Logique
Cinquième prédicable uni-
versel  d'un  sujet,  expri-
mant  une  de  ses  notes 
contingentes  non  spéci-
fiques.

▪ rapport à l'espèce : 146

accident prédicamental

accidens prædicamentale
Ontologie

Etre  existant  en un autre 
(par  opposition  à  la  sub-
stance).

▪ acte : 164
▪ bien absolu : 231
▪ division : 139, 166
▪ être dans un sujet: 541
▪ être relatif : 229
▪ inesse : 163-164
▪ perfection : 305
▪ présence: 402
▪ principe  générique : 162, 

168
▪ rapport  à  la  substance : 

161-162, 168
▪ rapport  au  suppôt : 139, 

163-164
▪ un par le sujet : 511, 541

acte actus, -us (m.)
Cosmologie

Etat  achevé  d'une  chose 
en son ordre propre (par 
opposition à la puissance).

▪ communication : 102
▪ division : 231
▪ perfection : 250
▪ rapport à la forme : 344
▪ rapport  à  la  puissance : 

229

acte humain
actus humanus

Ethique
Mouvement volontaire de 
l'homme vers sa fin.

▪ fin : 26
▪ science : 25-26
▪ vertu : 43

acte premier
actus primus

Ontologie
Première  actuation  d'une 
essence,  correspondant  à 
son existence.

▪ absence de degré : 226
▪ bien relatif : 230-231
▪ être absolu : 229, 231

Acte pur Actus purus
Théodicée

Conception de  Dieu  sous 
sa  raison  d'absence  de 
toute potentialité.

▪ agent par soi : 132
▪ aucune  potentialité : 119, 

130,  147,  154,  164,  175, 
412

▪ forme par soi : 132
▪ perfection [cf perfection  

de Dieu]
▪ propre à Dieu : 130, 132

acte second
actus secundus

Ontologie
Seconde  actuation  d'une 

essence,  correspondant  à 
sa perfection accidentelle.

▪ acte surajouté : 233
▪ bien absolu : 230-232
▪ degrés : 233
▪ être relatif : 229, 231

addition additio, -onis (f.)
Arithmétique

Incrémentation  de  gran-
deurs tendant à leur tout.

▪ opposition : 338
▪ spécification  numérique : 

271
Ontologie

Spécification d'un tout.
▪ composition : 293
▪ limitation : 347
▪ spécification : 271

ævum ævum, -i (n.)
Théologie dogmatique spé-
ciale

Durée  mesurant  le  mou-
vement  des  substances 
angéliques.

▪ absence de fin : 477, 479
▪ distinct  du  temps : 478-

479
▪ diversité  des  êtres  mesu-

rés : 488-489, 499
▪ durée : 488
▪ expression  métaphorique  

du siècle : 497
▪ infinité : 477, 485
▪ mesure de l'âme bienheu-

reuse : 488
▪ mesure  des  anges : 474, 

481-482, 487, 496
▪ mesure du premier ange : 

496
▪ milieu entre l'éternité et le  

temps : 479
▪ simultanéité : 481, 483
▪ simplicité : 490
▪ succession  surajoutée : 

481, 483
▪ unicité : 488,  490-496, 

499

affection angélique
affectio angelica

Théologie dogmatique spé-
ciale

Mouvement  de  l'appétit 
angélique  tendant  à  leur 
bonheur.

▪ mesure : 482
▪ mutabilité : 481
▪ succession : 482

agent  (ou cause  effi-
ciente)

agens, -ntis (n.);
causa efficiens

Cosmologie
Seconde  cause  extrin-
sèque,  désignant  le  prin-
cipe  actif  d'un  mouve-

ment.
▪ acte  propre : 186,  198, 

216
▪ acte  à  sa  ressemblance : 

290
▪ –  premier [cf cause  pre-

mière efficiente]
▪ bonté d'un agent unique : 

531
▪ communication  avec  l'ef-

fet : 186
▪ communication  de  son  

être : 256
▪ détermination : 271
▪ division : 206
▪ en acte : 271
▪ étendue : 362
▪ existence : 103
▪ forme : 137
▪ intention : 354
▪ intermédiaire : 368
▪ lieu par puissance : 390
▪ moteur : 260
▪ perfection : 206
▪ présence  en  son  effet [cf 

présence]
▪ procession finie : 103
▪ raison d'appétit : 290
▪ raison de bien : 290
▪ raison d'information : 132
▪ rapport à la fin : 240

agent analogue
agens analogicum

Cosmologie
Agent produisant un effet 
proportionnellement sem-
blable à lui-même.

▪ effet imparfait : 297
▪ espèce différente : 297
▪ genre différent : 297
▪ perfection : 206

Agent premier par soi
Agens per se primo

Théodicée
Conception  de  Dieu  sous 
sa raison de premier prin-
cipe essentiel des êtres.

▪ effet propre : 365
▪ moteur continuel : 365
▪ perfection : 531
▪ propre à  Dieu : 187,  198, 

531
▪ rapport  à  la  forme  pre-

mière par soi : 132
▪ sans intermédiaire : 368
▪ unicité : 531
▪ universalité : 364

agent univoque
agens univocum

Cosmologie
Agent produisant un effet 
essentiellement  identique 
à lui-même.

▪ effet identique : 297
▪ perfection : 206

air ær, -is (m.)

Chimie
Fluide  transparent  classé 
par  les  premiers  philo-
sophes  parmi  les  quatre 
premiers éléments.

▪ tout : 176

amauricianisme [erreur]
almarianismus, -i (m.)

Théodicée
Erreur  panthéiste  soute-
nant  que  Dieu  serait  la 
forme de toutes choses.

▪ notion de Dieu : 185

âme anima, -æ (f.)
Psychologie

Premier  principe immaté-
riel de vie des substances 
matérielles.

▪ contenance du corps : 367
▪ définition : 126
▪ incorporelle : 377
▪ noblesse : 120
▪ non-évidence : 86
▪ omniprésence  corporelle : 

378, 396
▪ présence : 405-406
▪ présence  accidentelle : 

405
▪ présence par ses facultés : 

384
▪ présence première : 405
▪ rapport au corps : 120
▪ sans lieu : 86
▪ substance  immatérielle : 

418

amour amor, -is (m.)
Psychologie

Passion  du  concupiscible 
tendant au bien en soi.

▪ mouvement : 415

amour divin amor divinus
Théologie dogmatique spé-
ciale

Rapport de la  volonté di-
vine au bien.

▪ – de lui-même : 415

ange angelus, -i (m.)
Théologie dogmatique spé-
ciale

Substance immatérielle in-
termédiaire entre Dieu et 
les hommes.

▪ absence  de  causalité  
entre les – : 489

▪ affection [cf affection  an-
gélique]

▪ annihilation : 476,  479, 
484

▪ durée [cf ævum]
▪ existence  d'une  hiérar-

chie : 495
▪ forme [cf forme pure]
▪ incorporelle : 377
▪ immutabilité  essentielle : 

426, 481, 484, 498



Somme théologique, Annexes (tome I) | 287

▪ intellect [cf intellect angé-
lique]

▪ mutabilité  accidentelle : 
481, 484

▪ mutabilité locale [cf mou-
vement local angélique]

▪ mutabilité morale [cf élec-
tion angélique]

▪ science : 18
▪ substance  immatérielle : 

418, 487

animal animal, -is (n.)
Psychologie

Etre vivant doué d'une vie 
sensitive.

▪ définition : 154
▪ générique : 154
▪ irraisonnable : 149
▪ puissance : 154

apocryphe
apocryphum, -i (n.)

Exégèse
Texte  pseudo-biblique 
non-reconnu par la Sainte 
Eglise Catholique.

▪ Esdras : 486

apologétique
apologetica, -æ (f.)

Théologie dogmatique fon-
damental

Fonction  théologique  de 
défense de la véritable re-
ligion  à  la  lumière  de  la 
raison sous la direction de 
la foi.

▪ défense des principes : 56
▪ fin : 56
▪ mode : 56
▪ réfutation des erreurs : 56

apostolat
apostolatus, -us (m.)

Ecclésiologie
Action  d'évangélisation 
propre à l'apôtre.

▪ transmission : 68

appétit
appetitus, -us (m.)

Psychologie
Faculté  d'un  être  l'incli-
nant à sa fin.

▪ division : 59
▪ mouvement : 261

appétit naturel
appetitus naturalis

Psychologie
Faculté de tout être les in-
clinant  à  leurs  fins  natu-
relles.

▪ connaissance : 292
▪ fin : 292

approcher
appropinquare

Cosmologie
Mouvement  diminuant  la 
distance entre des objets.

▪ mouvement : 410

archer
sagittarius, -ii (m.)

Art pratique

Soldat armé d'un arc.
▪ effet : 106

architecte
architector, -is (m.)

Architecture
Artisan  pratiquant  l'archi-
tecture.

▪ sagesse : 39

architecture
architectura, -æ (f.)

Art pratique
Art  suprême  organisant 
l'édification de bâtiments.

▪ définition : 39
▪ genre : 39
▪ matière : 25

argumentation
argumentatio, -nis (f.)

Logique
Organisation  de  juge-
ments  aboutissant  à  une 
conclusion.

▪ division : 52, c165
▪ fin : 54
▪ hiérarchie : 52, 58
▪ principe : 54, 70
▪ sens littéral : 77

arithmétique
arithmetica, -æ (f.)

Mathématiques
Science  de  la  connais-
sance des nombres.

▪ forme : 14
▪ rapport à la musique : 29

arrivée (point d')
terminus localis ad quem
Cosmologie

Lieu formant le terme lo-
cal  ultime  d'un  mouve-
ment.

▪ sujet corporel : 116

art ars, -rtis (f.)
Sagesse pratique

Science de la modification 
artificielle des objets.

▪ cause : 100, 108
▪ sagesse [cf Sagesse  artis-

tique]

article de foi
articulus fidei

Lieux théologiques
Enonciation  dogmatique 
requise  pour avoir  la  foi 
catholique.

▪ connaissance : 11
▪ indémontrable : 91
▪ matière : 47
▪ préalable : 91, 96
▪ théologie : 11

assis (être) sessum
Cosmologie

Position de ce qui se tient 
sur un siège.

▪ genre : 115, 124
▪ métaphore : 115, 124

astronomie
astrologia, -æ (f.)

Sciences physiques
Science  de  l'étude  des 

astres.
▪ mode : 10

athéisme [erreur]
atheismus, -i (f.)

Théodicée
Erreur  professant  l'inexis-
tence de Dieu.

▪ présupposé : 89

audible audibilis, -e
Psychologie

Caractère  du son  percep-
tible par un sujet.

▪ genre : 22

augmentation
augmentatio, -nis (f.)

Arithmétique
Extension de la dimension 
d'une grandeur.

▪ opposition : 338

auteurs sacrés
auctores sacri

Exégèse
Rédacteur des livres scrip-
turaires  sous  l'inspiration 
du Saint-Esprit.

▪ autorité : 60
▪ inspiration divine : 74, 76
▪ intention : 76

Avicenne (ou Ibn-Sina)
Avicenna, -æ (m.)

Philosophie
(980-1037)  Philosophe  et 
médecin perse, proposant 
un commentaire essentia-
liste  d'Aristote  notam-
ment avec sa théorie des 
« dix intellects ».

avicennisme [erreur]
avicennismus, -i (m.)

Théodicée
Courant  philosophique 
émanant d'Avicenne.

▪ un substantiel : 507

B
bâton baculus, -i (m.)

Arts pratiques
Morceau  de  bois  assez 
long qu'on peut tenir à la 
main.

▪ moteur : 102

béatitude
beatitudo, -inis (f.)

Théologie morale générale
Bonheur  éternel  réservé 
par Dieu aux anges et aux 
hommes saints.

▪ désir naturel : 88
▪ erreurs : 88
▪ essence : 8, 26
▪ moyen : 62
▪ non-raisonnable : 7
▪ science : 32

beau pulchrum, -i (n.)
Ontologie

Semi-transcendantal  à 
l'être  le  considérant  sous 
sa raison de splendeur du 
bien et du vrai.

▪ distinction de raison : 261
▪ identité à l'être : 261
▪ raison de forme : 255, 261
▪ raison  de  connaissance : 

261
▪ raison de proportion due : 

261
▪ rapport à la vue : 261
▪ rapport au bien : 261

bien bonum, -i (n.)
Ontologie

Cinquième transcendantal 
de  l'être  le  considérant 
sous  sa  raison  de  dési-
rable et de perfection.

▪ ajout à l'essence : 308-309
▪ – incausé [cf bonté divine]
▪ –  premier [cf acte  pre-

mier]
▪ – second [cf acte second]
▪ cause : 105,  169,  291, 

311, 314
▪ convertible  avec  l'être : 

301, 313, 519
▪ degré : 105
▪ diffusif de soi : 256
▪ distinction de raison : 224, 

229, 245, 261, 264
▪ division  en  deux  actes : 

230
▪ division  prédicamentale : 

277, 283
▪ étendue : 235, 242
▪ existence : 147
▪ identité à l'être : 227-229, 

244,  248,  250-252,  256, 
261, 283, 302, 309, 312

▪ par  participation : 131, 
304, 306, 313-314

▪ perfection : 131
▪ privation : 519
▪ propre  à  chaque  être : 

312-314
▪ raison  d'appétit : 228, 

236,  240,  247,  251,  259, 
261,  270,  281,  288,  290, 
294, 299, 302

▪ raison  de  fin : 240,  242, 
258-259, 261

▪ raison de mode : 269
▪ raison de perfection : 192, 

230,  250-251,  260,  272, 
270-271, 305, 309

▪ raison de mode : 269-271, 
287

▪ raison d'espèce : 269-271, 
287

▪ raison  d'ordre : 269-271, 
287

▪ rapport  à  la  forme : 260, 
537

▪ rapport à l'agent : 260
▪ rapport  à  la  puissance : 

242
Sagesse pratique

Fin  poursuivie  par 
l'homme,  comme  terme 
de son agir volontaire.

▪ –  délectable [cf –  délec-
table]

▪ – honnête [cf – honnête]
▪ – utile [cf – utile]
▪ division  terminale : 281-

282, 284-285

bienheureux

beatus, -i (m.)
Théologie morale générale

Créature  entrée  dans  la 
béatitude céleste.

▪ fin ultime : 419

bienheureux angélique
beatus angelicus

Théologie dogmatique spé-
ciale

Ange élevé en grâce après 
avoir  triomphé  de 
l'épreuve angélique.

▪ immutabilité  d'élection : 
426

▪ mobilité locale : 426

bien par essence
bonum per essentiam

Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception de Dieu insis-
tant  sur  l'identité  de  son 
essence et de sa bonté.

▪ premier : 131

blancheur albedo, -inis (f.)
Psychologie

Couleur  la  plus  parfaite 
car la plus lumineuse.

▪ être : 273
▪ forme accidentelle : 378

bois lignum, -i (n.)
Arts pratiques

Substance  dure  extraite 
des arbres.

▪ infinité  relative  de  fi-
gures : 331

Chimie
Substance  carbonique  et 
combustible.

▪ puissance : 102

bonté divine bonitas Dei
Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception  de  Dieu  sous 
sa raison de perfection at-
tirante.

▪ absence de mode : 291
▪ absence d'espèce : 291
▪ absence d'ordre : 291
▪ addition relative : 293
▪ cause  finale  de  la  créa-

tion : 263, 292
▪ essentielle : 131
▪ étendue : 292
▪ infinie : SumTh 99, 107
▪ par  essence : 299,  304-

306, 310, 313-314
▪ propre  à  Dieu : 289-290, 

294, 304-306
▪ raison d'appétit : 290
▪ raison de bien : 290
▪ rapport à l'âme : 289
▪ simplicité : 298
▪ suprême : 131,  249,  293, 

296-297

bras brachium, -i (n.)
Biologie

Membre  supérieur  du 
corps animal.

▪ figure : 79

C



288 | Somme théologique, Annexes (tome I)

causalité
causalitas, -tis (f.)

Cosmologie
Vertu  par  laquelle  une 
cause produit son effet.

▪ – analogue [cf agent ana-
logue]

▪ –  univoque [cf agent uni-
voque]

▪ ordre [cf principe de réci-
procité]

▪ principe de – [cf principe  
de –]

cause causa, -æ (f.)
Cosmologie

Principe dont dépend une 
chose  sous  sa  raison 
d'être mobile.

▪ – efficiente [cf agent]
▪ – finale [cf fin]
▪ – formelle [cf forme]
▪ –  intermédiaire [cf inter-

médiaire]
▪ – matérielle [cf matière]
▪ définition : 97
▪ démonstration : 97
▪ division  potentielle [cf 

être mobile]
▪ procession finie : 103
▪ rapport à l'effet : 95, 103, 

146
▪ sagesse : 39-40
▪ unificatrice : 174

cause  première  effi-
ciente

causa prima efficiens
Théodicée

Conception  de  Dieu  sous 
sa raison de premier prin-
cipe producteur de toutes 
choses.

▪ cause analogue : 297
▪ conservation  des  êtres : 

422
▪ effets imparfaits : 297
▪ immutabilité : 414
▪ incausée : 166
▪ infinité : 321
▪ non participée : 148
▪ production des êtres : 422
▪ proportion  à  ses  effets : 

93
▪ propre  à  Dieu : 40,  132, 

146,  166,  174,  186-187, 
194, 198, 206, 388

▪ rapport à ses effets : 103-
105, 184

▪ universalité : 290,  366, 
381, 386

cécité cæcitas, -tis (f.)
Psychologie

Privation de la vue.
▪ genre : 154
▪ privation de vue : 154, 274

cercle circulus, -i (m.)
Géométrie

Figure dont tous les points 
de la  circonférence  sont 
équidistants du centre.

▪ genre : 346
▪ limitation : 346

certitude

certitudo, -inis (f.)
Logique

Caractère  indéniable 
d'une chose.

▪ division : 33
▪ science : 31

chaleur calor, -oris (f.)
Chimie

Caractère  de  ce  qui  est 
chaud.

▪ accident : 161, 165
▪ addition : 165
▪ agir second : 187
▪ cause : 105, 146
▪ degré : 105
▪ mouvement : 102
▪ perfection : 207
▪ rapport au feu : 260

charité caritas, -atis (f.)
Théologie morale spéciale

Vertu  théologale  de 
l'amour de Dieu et du pro-
chain par amour de Dieu.

▪ rapport à la volonté : 59

cheval equus, -i (m.)
Psychologie

Animal supérieur doué de 
toutes  les  facultés  de  la 
vie sensitive.

▪ irrationnel : 191

ciel cælum, -i (m.)
Cosmologie

Lieu  périphérique  de  la 
Terre.

▪ premier  corps  altérant : 
276

colère ira, -æ (f.)
Psychologie

Passion de l'irascible nais-
sant d'un obstacle infran-
chissable.

▪ genre : 127, 134
▪ effet : 134

comparaison
comparatio, -nis (f.)

Ontologie
Espèce  de  relation  acci-
dentelle.

▪ en Dieu [cf Dieu]
▪ genre commun : 212, 295, 

300

composant
componens, -ntis (n.)

Ontologie
Partie d'un être composé.

▪ agir second : 187
▪ causé : 188

composition
compositio, -nis (f.)

Logique
Acte du jugement par  le-
quel l'intellect associe plu-
sieurs concepts entre eux 
par  le  moyen  d'une  co-
pule.

▪ division matérielle : 150
▪ existence : 150
Ontologie

Acte  d'association  des 
parties d'un être.

▪ propriété du corps : 114

concept  (ou terme men-
tal)

conceptio, -onis (f.);
terminus mentalis

Psychologie
Etre  de raison obtenu au 
terme de l'abstraction de 
la réalité par l'intellect hu-
main.

▪ rapport à l'être : 239

conclusion
conclusio, -onis (f.)

Logique
Enonciation  obtenue  au 
terme  d'une  argumenta-
tion,  après association de 
prémisses.

▪ nécessité : 456

connaissance
cognitio, -onis (f.)

Psychologie
Faculté de la vie sensitive 
par laquelle un sujet s'ap-
proprie  un objet  par  une 
union intentionnelle.

▪ division : 65
▪ fin : 41
▪ lieu de l'objet : 384
▪ mode d'assimilation : 261
▪ mouvement : 415
▪ objet en acte : 239
▪ vertu : 43

connaissance de Dieu
cognitio Dei

Théodicée
Acte  par  lequel  l'homme 
découvre  les  attributs  di-
vins.

▪ analogique : 82-90
▪ existence de Dieu : 99-108
▪ non universelle : 288
▪ mode privatif : 534
▪ par ses effets : 69, 327
▪ propre à la raison : 292
▪ par la grâce : 385
▪ par participation : 292
▪ pureté d'esprit : 296

connaissance des anges
cognitio angelorum

Théodicée
Acte  par  lequel  l'homme 
découvre les attributs des 
anges.

▪ analogique au temps : 484

connaissance  raison-
nable

cognitio rationabilis
Psychologie

Faculté  de  l'homme  par 
laquelle  il  s'approprie  un 
objet  par  abstraction  de 
tout caractère sensible.

▪ êtres simples : 141
▪ mode composé : 141, 170, 

179
▪ objet simple [cf simple]

contingence
contingentia, -æ (f.)

Logique

Mode d'existence possible 
de  ce  qui  peut  ne  pas 
être.

▪ définition : 104
▪ existence : 104

continu continuum, -i (n.)
Mathématiques

Quantité  ne  présentant 
pas de coupure.

▪ divisible : 119

contrariété
contrarietas, -atis (f.)

Logique
Deuxième espèce d'oppo-
sition  entre  plusieurs 
termes.

▪ exclusion : 99
▪ infinité : 99
▪ sujet commun : 338

corps corpus, -oris (n.)
Cosmologie

Tout  substantiel  composé 
de parties organiques.

▪ absence de noblesse : 120
▪ abstraction [cf abstrac-

tion]
▪ composant : 110, 114
▪ contenance : 367
▪ continu : 119
▪ grandeur : 342
▪ limitation : 340
▪ en puissance : 119
▪ imperfection : 110
▪ mouvement : 118
▪ rapport à l'âme [cf âme]
▪ rapport à la vie : 120
▪ rapport au lieu : 375
▪ superficie : 340
Ontologie

Matière  des  substances 
composées.

▪ puissance  accidentelle : 
423-424

▪ puissance  essentielle : 
423-424

corps céleste [erreur]
corpus cæleste

Cosmologie
Conception  antique  des 
astres  comme  des  corps 
immobiles  substantielle-
ment,  mais  mobiles  loca-
lement.

▪ définition antique : 423
▪ erreur : 423-424, 481, 498

corps infini
corpus infinitum

Cosmologie
Corps  à  l'étendue suppo-
sément  dépourvue  de  li-
mites.

▪ étendue : 404

corps mathématique
corpus mathematicum

Mathématiques
Tout  corporel  considéré 
d'un point de vue quanti-
tatif.

▪ forme : 344
▪ limitation : 344

corps  naturel  ou corps 

physique)
corpus naturale;
corpus physicum

Cosmologie
Tout  corporel  considéré 
d'un point de vue mobile.

▪ cause : 106
▪ détermination : 106
▪ fin absolue : 281
▪ finalisé : 106
▪ fin relative : 281
▪ genre : 106
▪ irraisonnable : 106
▪ limitation : 342
▪ rapport  au  mouvement : 

343

couleur color, -oris (f.)
Psychologie

Objet  propre  de  la  vue 
perçu sous l'effet de la lu-
mière.

▪ puissance : 20

Créateur
Creator, -oris (m.)

Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception  de  Dieu  sous 
sa  raison  de  producteur 
des êtres ex nihilo.

▪ distinct  de  la  création : 
180, 189

▪ mesure  hétérogène : 152, 
160

▪ science : 17-18

création creatio, -onis (f.)
Théologie dogmatique spé-
ciale

Acte  propre  au  créateur, 
désignant  communément 
les six premiers jours de la 
création.

▪ intention  sur  l'homme : 
122

créature creatura, -æ (f.)
Théologie dogmatique spé-
ciale

Etre ayant eu un commen-
cement ab alio.

▪ bonté : 249
▪ cause : 178,  240,  257, 

366, 387, 422
▪ causée : 330
▪ désir  de  Dieu : 288,  292, 

294
▪ division des – : 292
▪ éloignement de Dieu : 368
▪ être  par  participation : 

221
▪ extrait du néant : 421
▪ fin : 294, 306
▪ imperfection : 219
▪ infinité relative : 331
▪ limitation : 330, 333, 341
▪ mobile : 421-424
▪ nombre  déterminé : 354, 

393
▪ non éternelle : 422
▪ non  subsistant  par  soi : 

333
▪ Providence : 65
▪ rapport  au  créateur : 47, 

80, 169, 178, 180-191
▪ ressemblance  au  Créa-



Somme théologique, Annexes (tome I) | 289

teur : 215,  218-219,  221-
222, 368

▪ science : 17-18
▪ universalité : 249

D
debout (être) stans

Science physique
Position de ce qui se tient 
à la verticale.

▪ genre : 115, 124
▪ métaphore : 115, 124

décomposition
dissolutio, -onis (f.)

Cosmologie
Dissociation  des  parties 
d'un être,  résultant  de la 
perte de sa forme.

▪ contingence : 104
▪ perte de la forme : 423

définition
definitio, -onis (f.)

Logique
Terme  oral  complexe  ex-
primant  la  quiddité  d'un 
concept.

▪ composants : 139
▪ division : 157
▪ par l'effet : 49
▪ rapport  à  la  démonstra-

tion : 157
▪ signification : 271
▪ universalité : 139

déité deitas, -atis (f.)
Théologie dogmatique spé-
ciale

Essence divine.
▪ connaissance : 44, 49, 144
▪ définition : 136
▪ éminence : 180
▪ être par soi : 313-314
▪ être suprême : 539
▪ existence même [cf simpli-

cité divine]
▪ existence  permanente : 

371
▪ incommunicable : 143
▪ métaphore : 121
▪ quiddité : 44, 49

délectable (bien)
delectabile (bonum)

Monastique
Fin  ultime  recherchée  en 
vertu de la jouissance qui 
lui est attachée.

▪ définition : 281-282, 284
▪ deuxième analogué : 284-

285
▪ raison  de  fin  essentielle : 

282, 284

démon dæmon, -is (m.)
Théologie dogmatique spé-
ciale

Ange  déchu  après  avoir 
failli  lors de l'épreuve an-
gélique.

▪ bonté naturelle : 369
▪ créature : 363
▪ désaccord  total  avec  

Dieu : 363
▪ distinction morale : 369
▪ malice morale : 369

démonstration
demonstratio, -nis (f.)

Logique
Argumentation  aux  pré-
misses  et  à  la  conclusion 
exactes et vraies.

▪ division : 95
▪ fin : 91
▪ premiers  principes : 83, 

85-86
▪ principe : 42

démonstration  a  poste-
riori (quia)

demonstratio quia
Logique

Démonstration ayant pour 
prémisse  des  effets 
connus et remontant à la 
cause inconnue.

▪ définition : 95
▪ existence : 98
▪ moyen-terme : 97
▪ proportion : 93, 98

démonstration  a  priori 
(propter quid)

demonstratio
propter quid

Logique
Démonstration ayant pour 
prémisse  des  causes 
connues  et  descendant  à 
un effet inconnu.

▪ définition : 95

départ (point de)
terminus localis a quo

Cosmologie
Lieu formant le terme lo-
cal  initial  d'un  mouve-
ment.

▪ genre : 116

désir desiderium, -i (n.)
Psychologie

Passion  du  concupiscible 
tendant  à  un  bien  aimé 
mais absent.

▪ dépendant  de  la  connais-
sance : 288

▪ – de Dieu [cf créature]
▪ – de perfection : 290, 292
▪ lieu de l'objet : 384
▪ objet : 228
▪ raison de perfection : 228

désir naturel
desiderium naturale

Psychologie
Désir naissant d'une incli-
nation innée.

▪ connaissance : 88

destin fatum, -i (n.)
Théodicée

Ordonnancement  des 
choses futures de manière 
déterminée.

▪ cause : 106

dialectique (fausse)
falsa dialectica, -æ (f.)

Arts
Conclusion erronée résul-
tant d'une argumentation 
fallacieuse.

▪ confusion : 70

Dieu Deus, -i (m.)
Théodicée

Premier  principe  de 
toutes choses.

▪ Acte pur [cf Acte pur]
▪ cause  première [cf cause  

première efficiente]
Théologie dogmatique spé-
ciale

Etre  suprême,  éternel  et 
surnaturel.

▪ âme : 126, 133
▪ amour : 121, g1086
▪ bras : 79
▪ colère : 127, 134
▪ comparaison : 300, 366
▪ définition : 44, 49, 97
▪ définition  nominale : 83, 

89
▪ démontrable a posteriori : 

157
▪ effets limités : 93
▪ éminence : 105, 360
▪ essence [cf déité]
▪ éternité : 121
▪ être nécessaire : 104
▪ être suprême : 105
▪ étude : 1, 80-81, 109-111
▪ existence [cf existence de  

–]
▪ incréé : 193, 457
▪ indéfinissable : 157
▪ infinité  divine [cf infinité  

divine]
▪ métaphore : 112,  114-

116,  121,  123-127,  133-
134

▪ noblesse : 120
▪ Nom divin [cf Nom divin]
▪ non produit : 444
▪ omniprésence  divine [cf 

omniprésence divine]
▪ perfection [cf perfection  

divine]
▪ principe  de  tout  genre : 

220, 300
▪ relation divine ad extra [cf 

relation divine ad extra]
▪ science : 25-26, 80
▪ simplicité [cf simplicité di-

vine]
▪ toute-puissance [cf toute-

puissance divine]
▪ Trinité [cf Trinité (Sainte)]
▪ ubiquité : 125
▪ vérité suprême : 84
▪ vie : 210

Dieu le Fils Deus Filius
Théologie dogmatique spé-
ciale

Deuxième Personne de la 
Sainte  Trinité,  engendrée 
du Père.

▪ cause  exemplaire  de  la  
création : 181, 190

▪ science : 48
▪ unique voie : 80

Dieu le Saint-Esprit
Deus Spiritus Sanctus

Théologie dogmatique spé-
ciale

Troisième Personne  de  la 
Sainte  Trinité,  procédant 

du Père et du Fils.
▪ Dieu : 398
▪ incréé : 398

différent aliud
Ontologie

Relation  de  ce  qui  ne 
converge pas sous un cer-
tain mode.

▪ définition : 182, 191

différence spécifique
differentia, -æ (f.)

Logique
Deuxième prédicable  uni-
versel  d'un  sujet,  expri-
mant  la  note  propre  de 
son espèce.

▪ acte : 154
▪ extrinsèque au genre : 155
▪ modification  d'espèce : 

271
▪ opposition : 203
▪ partie essentielle : 378

dimension
dimensio, -nis (f.)

Géométrie
Etendue quantitative d'un 
genre.

▪ division : 112, 121
▪ genre : 121, 129
▪ inhérent à la matière : 129
▪ propriété corporelle : 112

diminution
diminutio, -nis (f.)

Arithmétique
Restriction  de  la  dimen-
sion d'une grandeur.

▪ opposition : 338

Dinant (David de)
David de Dinando

Théodicée
(1165-1217)  Nominaliste 
condamné  par  l'Eglise  en 
1210.

▪ notion de Dieu : 185

divers diversum, -i (n.)
Ontologie

Relation  de  ce  qui  ne 
converge absolument pas.

▪ définition : 182, 191

division divisio, -nis (f.)
Logique

Acte du jugement par  le-
quel  l'intellect  dissocie 
plusieurs  concepts  entre 
eux  par  le  moyen  d'une 
copule.

▪ infinité : 347
▪ opposition : 338
▪ primauté sur l'unité : 524-

525
▪ rapport à la matière : 347, 

355

division univoque
divisio univoca

Logique
Division dont les membres 
sont absolument distincts.

▪ membres opposés : 278

docteur catholique

doctor catholicus
Tradition

Prélat reconnu par le Ma-
gistère  pour  son  autorité 
doctrinale.

▪ art : 2

dogmatique
dogmatica, -æ (f.)

Théologie
Partie  spéculative  de  la 
théologie.

▪ genre : 25-26

don donum, -i (n.)
Théologie morale générale

Habitus  perfectionnant 
l'homme  pour  des  actes 
plus  élevés  que ceux  des 
vertus.

▪ division : 37

don de sagesse
donum sapientiæ

Théologie morale spéciale
Don  du  Saint-Esprit  qui 
nous fait contempler Dieu 
comme le souverain prin-
cipe de toutes choses.

▪ cause : 37
▪ forme : 43
▪ instrument : 37

don d'intelligence
donum intelligentiæ

Théologie morale spéciale
Don  du  Saint-Esprit  qui 
nous  facilite  l'intelligence 
de la foi.

▪ éminence : g7
▪ fin : g31

double bicubita, -æ (f.)
Mathématiques

Raison  de  progression 
d'une suite de deux unités 
de même essence.

▪ genre : 346
▪ limitation : 346

durée duratio, -nis (f.)
Cosmologie

1. Continuation d'un être. 
–  2.  Longueur  de  temps 
entre deux instants.

▪ distincte de l'être : 449
▪ division : 464
▪ non possession : 434
▪ rapport à la vie : 430, 439
▪ rapport à l'être : 430, 439
▪ unité relative : 493

E
eau aqua, -æ (f.)

Chimie
Substance  liquide  classée 
par  les  premiers  philo-
sophes  parmi  les  quatre 
premiers éléments.

▪ mesurable : 176
▪ tout : 176

édifice ædificium, -i (n.)
Architecture

Ouvrage de l'architecte.
▪ science : 25



290 | Somme théologique, Annexes (tome I)

effet effectus, -us (m.)
Cosmologie

Résultat d'une cause.
▪ composition : 178
▪ imitation de la cause : 137
▪ origine : 206
▪ ressemblance : 216, 290
▪ suppose une cause : 95

effet divin
effectus divinus

Théodicée
Effet propre à Dieu.

▪ composition : 142
▪ imperfection : 142

égalité
æqualitas, -atis (f.)

Ontologie
Prédicament  quantitatif 
du transcendantal de rela-
tion.

▪ similitude parfaite : 216

élection angélique
electio angelica

Théologie dogmatique spé-
ciale

Faculté angélique permet-
tant  de  poser  un  choix 
libre.

▪ mutabilité : 481

élément
elementum, -i (n.)

Ontologie
Composants  ultimes  d'un 
être composé.

▪ rapport aux corps mixtes : 
170, 179

▪ rapport  à  leurs  compo-
sants : 170, 179

élévation vers Dieu
elevatio ad Deum

Théologie mystique
Union  de  l'âme  avec  son 
Créateur.

▪ métaphore : 116, 125
▪ mode spirituel : 125

éloignement
elongatio, -nis (f.)

Cosmologie
Mouvement  augmentant 
la  distance entre  des ob-
jets.

▪ mouvement : 410

éloignement de Dieu
elongatio a Deo

Théologie mystique
Se  fermer  à  la  Bonté  di-
vine.

▪ métaphore : 116, 125
▪ mode spirituel : 125

enfer infernus, -i (m.)
Théologie morale générale

Lieu  physique  de  tour-
ments interminables, des-
tiné aux damnés.

▪ changement  des  peines : 
462

▪ châtiment : 455
▪ feu : 455, 462
▪ temps interminable : 462

énonciation
enuntiatio, -nis (f.)

Logique
Expression  orale  et  lo-
gique du jugement.

▪ cause : 100, 108
▪ évidence : 86

épistémologie  (ou cri-
tique)

epistemologia, -æ (f.);
critica, -æ (f.)

Métaphysique
Science  philosophique  de 
défense  des  premiers 
principes naturels.

▪ défense des sciences : 55
▪ mode : 55

équivocité
æquivocitas, -atis (f.)

Logique
Propriété  d'un  terme  ad-
mettant des raisons abso-
lument diverses.

▪ définition : 77

erreur falsum, -i (f.)
Ontologie

Privation de vérité.
▪ indémontrable : 56
▪ réfutable : 56

espèce species, -ei (f.)
Logique

Troisième  prédicable  uni-
versel  d'un  sujet,  expri-
mant son essence propre.

▪ bonté : 265, 269, 272-273, 
275

▪ cause : 268
▪ définition : 139
▪ existence : 156
▪ division essentielle : 154
▪ être : 273
▪ extrinsèque au genre : 155
▪ parties essentielles : 378
▪ perfection : 203
▪ quiddité commune : 156
▪ rapport  à  la  forme : 271, 

341
▪ rapport à l'individu : 350
▪ rapport au genre : 154
▪ un par le genre : 511

essence  (ou substance 
seconde,  ou causes  in-
trinsèques)

essentia, -æ (f.);
substantia secunda;

causas intrinsecas
Ontologie

Ce qu'une chose est pour 
se  distinguer  des  autres, 
considérée  de  manière 
universelle,  et  qui  est 
principe formel de chaque 
substance particulière.

▪ communicable : 529
▪ puissance : 147
▪ rapport à l'être : 308
▪ rapport  à  l'existence [cf 

existence]
▪ rapport au suppôt [cf sup-

pôt]
▪ synonyme : 144

▪ tout composé : 177
Cosmologie

Principe  intrinsèque  à 
l'être,  regroupant  les 
causes  matérielle  et  for-
melle.

▪ définition : 139

étendue
amplitudo, -inis (f.)

Géométrie
Grandeur  d'une  superfi-
cie.

▪ limitation : 340

éternité divine
æternitas divina

Théologie dogmatique spé-
ciale

Durée mesurant l'immobi-
lité de l'être divin.

▪ absence de parties : 440
▪ connaissance : 435, 450
▪ définition : 429
▪ durée : 430, 434, 464
▪ identité à Dieu : 449, 452
▪ identité totale : 472
▪ immutabilité : 435,  443, 

458
▪ indéfectibilité : 429,  440, 

443
▪ interminable : 436-437, 

468, 479
▪ mesure  analogique : 446, 

452
▪ mesure de l'être : 468, 473
▪ métaphore : 451, 459
▪ objet interminable : 470
▪ perfection : 442
▪ permanence  de  l'objet  

mesuré : 481
▪ principe  de  toute  durée : 

493
▪ propre à Dieu : 320,  448-

449, 457-460, 463
▪ rapport à la vie : 439
▪ rapport  à  l'immutabilité : 

407, 449
▪ rapport  au  temps : 453, 

467-472
▪ réalité : 429, 458
▪ sans commencement : 457
▪ simplicité : 431
▪ simultanéité : 435-437, 

441-442,  447,  467-468, 
470, 475, 480-481

▪ uniformité : 435

éternité participée
æternitas participata

Théologie morale générale
Durée mesurant l'immobi-
lité  des  bienheureux  qui 
découle  de  la  première 
immobilité divine.

▪ anges : 451, 460, 482
▪ bienheureux : 450,  460-

461
▪ cause : 450-451
▪ contemplation divine : 461
▪ immutabilité [cf immuta-

bilité participée]
▪ mesure de la gloire : 482
▪ récompense : 454

éthique ethica, -æ (f.)
Sagesse pratique

Science étudiant les actes 
humains en regard de leur 
fin propre.

▪ matière : 16, 25

être ens, -tis (n.)
Ontologie

Essence  en  acte  d'exis-
tence.

▪ acte : 201, 229, 250
▪ addition : 165
▪ distinct de l'agir : 439
▪ division  entre  essence  et  

existence : 178
▪ englobe  tous  les  genres : 

502
▪ – divin [cf Déité]
▪ –  relatif [cf accident  pré-

dicamental]
▪ –  substantiel [cf sub-

stance]
▪ étude : 109
▪ identité : 182
▪ mesure des – : 466, 473
▪ non générique : 155, 159
▪ perfection : 201, 204, 207, 

210, 250, 264
▪ premier  intelligible : 238-

239, 254
▪ primauté  sur  la  division : 

524-525
▪ principe : 158
▪ puissance : 119
▪ rapport  à  la  forme : 242, 

260, 270, 274
▪ rapport au bien [cf bien]
▪ raison  d'appétit : 237, 

243-244
▪ transcendantal : 5
▪ universalité : 155, 519

être commun
ens commune

Ontologie
Notion  générale  d'être 
sans aucune addition.

▪ définition : 143, 149
▪ prédicable : 143
▪ universalité : 195

être composé
(ens) compositum

Ontologie
Tout  substantiel  divisible 
en composants.

▪ agir antérieur : 187
▪ bonté : 131
▪ causé : 174
▪ conditions : 174
▪ division  essentielle : 181, 

188
▪ division potentielle : 175
▪ mode d'unité : 542
▪ mode  de  division : 182, 

191
▪ mode d'indivision : 506
▪ opposition : 506
▪ parties essentielles : 378
▪ perfection : 179
▪ rapport  à  l'être  simple : 

170, 179
▪ rapport  aux  composants : 

129,  139,  173,  176  c317-
319

▪ second : 399

être de raison

ens rationis
Ontologie

Etre  qui  n'existe  en  tant 
que  tel  que  dans  l'esprit 
et non dans la réalité.

▪ possible réalité : 83, 89

être mobile ens mobile
Cosmologie

Etre  considéré  sous  son 
rapport aux causes de son 
mouvement.

▪ cause efficiente : 103, 146, 
169, 180, 189

▪ cause  exemplaire : 105, 
180, 189

▪ distinction de raison : 372
▪ division causale [cf cause]
▪ division potentielle : 119
▪ double puissance : 422
▪ identité subjective : 372
▪ variable : 420
▪ vieillissement : 380

être naturel ens naturale
Sagesse spéculative

Etre créé par Dieu, par op-
position à l'être artificiel.

▪ cause : 100, 108

être  non-composé  ou 
simple

ens non compositum
aut simplex

Ontologie
Tout  substantiel  n'admet-
tant aucun composant.

▪ forme pure : 140
▪ individuation : 140
▪ subsistance : 140
▪ suppôt : 140

être participé
ens participatum

Théodicée
Etre  en  tant  qu'il  reçoit 
son acte de l'Etre premier.

▪ bonté : 131
▪ cause : 188
▪ opposé : 148
▪ relativité : 148

Etre premier  ou imparti-
cipé ens primum

aut imparticipatum
Théodicée

Conception  de  Dieu  sous 
sa raison d'être communi-
quant son actualité à tous 
les autres êtres.

▪ acte pur : 412
▪ en acte : 119, 132
▪ perfection : 170
▪ primauté  absolue : 153, 

166
▪ propre à  Dieu : 119,  162, 

166,  168,  173,  188,  412, 
466

être vivant ens vivans
Psychologie

Etre doué d'un principe in-
trinsèque  à  son  mouve-
ment.

▪ division : 126
▪ forme : 126
▪ matière : 126



Somme théologique, Annexes (tome I) | 291

▪ rapport à la vie : 138

étude studium, -i (n.)
Monastique

Vertu d'application à l'ac-
quisition  de  connais-
sances.

▪ ordre : 109
▪ théologie : 109-111

évêque episcopus, -i (m.)
Ecclésiologie

Ministre de l'Eglise revêtu 
de la  plénitude du sacer-
doce, et digne successeur 
des Apôtres.

▪ pouvoir doctrinal : 53

exégèse exegesis, -is (f.)
Sources théologiques

Science  d'interprétation 
des Saintes Ecritures.

▪ fin : 6, 51, 60
▪ fondement : 16
▪ Révélation : 16

exemplaire (cause)
(causa) exemplaris

Cosmologie
Cause  formelle  extrin-
sèque,  désignant  le  mo-
dèle d'où se tire la forme.

▪ genre : 242

existence
existentia, -æ (f.)

Ontologie
Acte  premier  d'une  es-
sence,  lui  communiquant 
l'être.

▪ acte : 147, 150, 331
▪ acte non-transitif : 406
▪ actualisation : 147
▪ bonté : 254, 309, 312
▪ cause : 146
▪ cause propre : 104
▪ distincte de l'essence : 449
▪ division  de  signification : 

150
▪ – participée : 148
▪ perfection : 305
▪ primauté : 365
▪ propre à chaque être : 312
▪ raison d'acte : 228
▪ rapport  à  la  forme : 331, 

365, 423
▪ rapport  à  l'essence : 94, 

97, 159

existence de Dieu
existentia Dei

Théodicée
Connaissance  raisonnable 
de  la  première  cause  de 
l'univers.

▪ 1ère voie [cf Moteur  pre-
mier]

▪ 2ème voie [cf Cause  pre-
mière]

▪ 3ème voie [cf Premier  né-
cessaire]

▪ 4ème voie [cf Etre premier]
▪ 5ème voie [cf Intellect  di-

vin]
▪ a posteriori : 150
▪ connaissable : 144, 150
▪ démontrable : 91-97
▪ étude : 81

▪ mode logique : 150
▪ non-évidence : 85, 87
▪ preuves : 101-106

F
faculté cognitive

facultas cognitiva
Psychologie

Puissance  d'un  sujet  à 
s'approprier  la  similitude 
intrinsèque d'un objet.

▪ ordre : 261

faillibilité
fallibilitas, -atis (f.)

Monastique
Possibilité de se tromper.

▪ cause : 108

feu ignis, -is (m.)
Chimie

Réaction calorifique et lu-
mineuse  produisant  la 
combustion  des  corps, 
classée  par  les  premiers 
philosophes  parmi  les 
quatre premiers éléments.

▪ acte : 102
▪ agir premier : 187
▪ chaleur suprême : 105
▪ effet : 105
▪ effet propre : 365
▪ participé : 148, 188
▪ perfection : 305

figure figura, -æ (f.)
Géométrie

Forme  délimitée  par  plu-
sieurs lignes fermées.

▪ infinité  d'espèces : 350, 
357

▪ limitation : 344
Ontologie

Quatrième  post-prédica-
ment qualitatif,  désignant 
la forme de la quantité.

▪ accident : 331
▪ définition : 113
▪ forme de la quantité : 325, 

344
▪ métaphore : 113
▪ propriété corporelle : 113
▪ terme de la quantité : 325

fin (ou cause finale)
finis, -is (m.); causa finalis
Cosmologie

Première  cause  extrin-
sèque,  désignant  le  but 
d'un mouvement.

▪ acte : 242
▪ bonté : 309
▪ connaissance  nécessaire : 

7
▪ perfection : 305
▪ première : 240
▪ raison  de  moteur : 254, 

260, 262
▪ repos : 242

fin ultime ultima finis
Cosmologie

Dernier  terme d'une suc-
cession de fins liées entre 
elles.

▪ repos : 419

flèche sagitta, -æ (f.)
Art militaire

Tige de bois pointue pro-
jetée à l'aide d'un arc.

▪ déterminant : 106

foi fides, -ei (f.)
Théologie morale spéciale

Vertu  théologale  de  la 
connaissance de Dieu à la 
lumière  de  la  Révélation 
formelle.

▪ article [cf article de –]
▪ cause : 51, 57
▪ certitude : 28, 33
▪ –  et raison : 51-52, 56-57, 

59
▪ forme : 60
▪ indémontrable : 54, 57
▪ matière : 59, 91
▪ mérite : 52
▪ mode : 9
▪ non-évidence : 11
▪ théologie : 16
▪ vérité : 56

forme  (ou cause  for-
melle) forma, -æ (f.);

causa formalis
Cosmologie

Première  cause  intrin-
sèque,  désignant  le  prin-
cipe  déterminant  d'un 
être.

▪ acte : 344
▪ actualisation [cf exis-

tence]
▪ bonté [cf être composé]
▪ conditions : 270-271
▪ conséquences : 270-271
▪ division matérielle : 135
▪ division spécifique : 242
▪ division substantielle : 331
▪ étendue : 242, 322, 341
▪ individuation : 135
▪ infinité : 322, 332
▪ invariable  en  soi : 420, 

427
▪ limitation : 322, 341
▪ partie essentielle : 378
▪ raison de perfection : 322
▪ rapport  à  l'agent : 132, 

225
▪ rapport à l'être : 323, 427
▪ réceptivité multiple : 135
▪ ressemblance  à  l'agent : 

290
▪ science : 342
▪ signification par l'espèce : 

271
▪ simplicité : 420
▪ sujet variable : 427

forme accidentelle ou se-
conde forma
accidentalis aut secunda
Cosmologie

Principe formel des prédi-
caments accidentels.

▪ acte : 331
▪ limitation : 341
▪ puissance  accidentelle : 

423

forme composée
forma composita

Cosmologie

Forme attachée à une ma-
tière  par  opposition  à  la 
forme pure.

▪ infinité : 332

forme participée
forma participata

Théodicée
Forme en tant qu'elle dé-
coule  de  la  forme  pre-
mière.

▪ composant : 188

forme première par soi
forma per se primo

Théodicée
Désignation de la déité en 
tant  qu'elle  s'avère  le 
principe de toutes formes.

▪ rapport à l'agent premier  
par soi : 132

forme  pure   (ou forme 
subsistante)

forma subsistans
Ontologie

Forme individuée par elle-
même du fait qu'elle n'est 
attachée à aucun principe 
matériel.

▪ absence  de  composition : 
177

▪ ange [cf substance imma-
térielle]

▪ être  non  subsistant  par  
soi : 332

▪ forme : 181, 190
▪ forme  pure : 126-135, 

140, 163, 172
▪ infinité relative : 332
▪ propre aux anges : 332

forme  substantielle  ou 
première forma

substantialis aut prima
Cosmologie

Principe  formel  du  prédi-
cament  de  la  substance, 
premier car constitutif de 
l'être.

▪ acte : 331
▪ puissance  substantielle : 

423
▪ rapport  aux  accidents : 

342

G
génération

generatio, -nis (f.)
Psychologie

Mutation  substantielle 
aboutissant  à  une  nou-
velle  substance de même 
espèce.

▪ contingence : 104

genre genus, -eris (n.)
Logique

Premier  prédicable  uni-
versel  d'un  sujet,  expri-
mant son tout univoque.

▪ ajout à l'être : 502
▪ division  du  mode  d'attri-

bution : 154
▪ division  spécifique : 155, 

203

▪ partie essentielle : 378
▪ possibilité : 346
▪ primauté : 153, 162
▪ sagesse : 39

genre par réduction
genus per reductionem

Logique
Tout univoque au principe 
de  chacune  de  ses  es-
pèces.

▪ division matérielle : 154
▪ limitation : 158
▪ principe : 154, 158

genre suprême
genus summum

Ontologie
Tout  générique  les  plus 
absolus, soit l'une des dix 
catégories.

▪ essence : 155
▪ existence : 156
▪ puissance : 154

géométrie
geometria, -æ (f.)

Mathématiques
Science étudiant  la  quan-
tité des figures.

▪ forme : 14

gloire gloria, -æ (f.)
Théologie morale générale

Etat des bienheureux sur-
ajouté  à  leur  nature 
propre.

▪ mode propre de présence  
divine : 391

▪ sujet humain : 391

gouvernement
gubernatio, -nis (f.)

Théodicée
Pouvoir suprême de direc-
tion  des  créatures  par 
Dieu.

▪ unique : 531
▪ universel [cf Ordre]

grâce gratia, -æ (f.)
Théologie morale générale

Qualité  surnaturelle  nous 
disposant  au bien par les 
mérites  de  Notre-Sei-
gneur.

▪ mode propre de présence  
divine : 383, 385, 391

▪ objet : 391
▪ perfection  accidentelle : 

382, 391
▪ perfection  de  la  nature : 

59
▪ préalable : 96
▪ sujet humain : 385
▪ sujet saint : 385

grandeur
magnitudo, -inis (f.)

Mathématiques
Dimension  de  ce  qui  est 
grand.

▪ en acte : 348
▪ espèce : 346
▪ limitation : 346, 348

H



292 | Somme théologique, Annexes (tome I)

habitus habitus, -us (m.)
Ontologie

Premier post-prédicament 
qualitatif,  disposant  de 
manière  stable  l'être  au 
bien ou au mal.

▪ division : 22
▪ forme : 22, 47
▪ matière : 47
▪ unité : 20, 22

hauteur
altitudo, -inis (f.)

Géométrie
Dimension d'une étendue 
considérée à la verticale.

▪ genre : 112, 121

hérésie hæresis, -is (f.)
Théologie morale spéciale

Sentence et défaut oppo-
sés aux articles de foi.

▪ définition : 56
▪ réfutation : 56

heure hora, -æ (f.)
Cosmologie

Subdivision du temps cor-
respondant à la vingt-qua-
trième partie du jour.

▪ partie du jour : 464

homme homo, -inis (m.)
Monastique

Sujet  des  actes  moraux 
voué  à  une  félicité  hon-
nête.

▪ bonté : 263, 274
▪ malice : 252
Psychologie

Animal  composé  d'une 
âme  raisonnable  et  d'un 
corps.

▪ accidents : 139
▪ certitude : 33
▪ créature : 25
▪ définition : 139
▪ désir naturel : 88
▪ éminence : 122
▪ fin surnaturelle : 7, 26, 88
▪ génération : 186
▪ genre : 86, 122
▪ image  divine : 59,  113, 

122
▪ raison : 191
▪ tout : 176

honnête (bien)
honesto (bonum)

Monastique
Fin  ultime  recherchée 
pour elle-même.

▪ définition : 281-282, 284
▪ délectable : 278
▪ premier  analogué : 284-

285
▪ raison  de  fin  essentielle : 

282, 284
▪ utile : 278

humanité
humanitas, -atis (f.)

Psychologie
Essence humaine considé-
rée universellement.

▪ existence : 147
▪ rapport  au  suppôt : 137, 

139

I
imitation

imitatio, -nis (f.)
Ontologie

Reproduction  imagée 
d'une chose.

▪ défaut : 142

immatériel
immaterialis, -e

Cosmologie
Caractère  de  ce  qui  ne 
présente  pas  de  matière, 
mais peut être spirituel.

▪ sans lieu : 86

immobilité
immobilitas, -atis (f.)

Cosmologie
Etat  d'un être  sans  mou-
vement actuel ou perma-
nent.

▪ interminable : 436
▪ simultanéité : 436

immutabilité divine
immutabilitas, -atis (f.)

Théologie dogmatique spé-
ciale

Absence  de  mouvement 
en Dieu.

▪ mouvement  par  méta-
phore : 410, 417, 453

▪ opération  divine : 408, 
415

▪ parfaite : 411-414
▪ propre  à  Dieu : 421-424, 

449, 458

immutabilité participée
immutabilitas participata
Théologie morale générale

Absence  de  mouvement 
des bienheureux par déri-
vation de l'être divin.

▪ anges : 460
▪ bienheureux : 450, 460
▪ cause : 450, 458-459
▪ état stable : 460
▪ gratuite : 459
▪ vision su Verbe : 460

individu
individuum, -i (n.)

Ontologie
Partie  infime  d'un  être, 
non divisible.

▪ réduction à l'acte : 350
▪ rapport à la matière : 341

indivisible indivisibilis, -e
Mathématiques

Terme  d'une  suite  conti-
nue.

▪ définition : 377
▪ raison de continuité : 377
Ontologie

Partie  infime  d'un  être, 
non divisible.

▪ absence  de  continuité : 
377

inférieur inferior, -oris
Ontologie

Relation  de  ce  qui  se 
trouve au-dessous de son 
objet.

▪ comparaison : 295

infini infinitum, -i (n.)
Cosmologie

Privation  d'un  terme  ul-
time.

▪ rapport au fini : 93

infinité infinitas, -atis (f.)
Théodicée

Caractère de ce qui n'ad-
met aucune quantité.

▪ division en absolue et  re-
lative : 331

▪ incommensurable : 446, 
452, 469

▪ omniprésence : 359
Cosmologie

Caractère  de ce qui  n'est 
pas limité par un terme ul-
time.

▪ absence de limite : 322
▪ absence de principe : 330
▪ – impossible en acte : 477
▪ – matérielle : 321
▪ nom privatif : 534
▪ rapport à la quantité : 325

infinité divine
infinitas divina

Théologie dogmatique spé-
ciale

Mode de perfection de la 
nature divine.

▪ absence  de  limite : 93, 
287, 316, 320

▪ pas  d'infinité  matérielle : 
320, 325

▪ propre à Dieu : 323,  326-
327

inhérence (cause d')
(causa) inhærentis

Cosmologie
Cause  formelle  intrin-
sèque, désignant la déter-
mination  actuelle  d'une 
matière.

▪ genre : 242

instant (temporel)
nunc (temporis)

Cosmologie
Unité indivisible d'une du-
rée, et spécialement celle 
du temps.

▪ détermination : 371
▪ distinction de raison : 472
▪ identité  subjective : 465, 

472
▪ imperfection : 442
▪ indivisible temporel : 377
▪ rapport au mobile : 472
▪ succession : 432

intellect (ou intelligence)
intellectus, -us (m.)

Psychologie
Faculté par laquelle un es-
prit  reçoit  l'être  intelli-
gible des choses.

▪ effet : 106
▪ faculté : 334
▪ forme immatérielle : 334

▪ objet : 239
▪ ordre  de  connaissance : 

524-525
▪ puissance  infinie : 328, 

334
▪ rapport à l'universel : 328
▪ spirituel : 122

intellect angélique
intellectus angelicus

Théologie dogmatique spé-
ciale

Faculté  par  laquelle  l'es-
prit angélique accède à la 
connaissance des choses.

▪ immatérialité : 334
▪ mesure : 482
▪ mutabilité : 481
▪ succession : 482

intellect divin
intellectus divinus

Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception  de  Dieu  en 
tant  qu'il  se  rapporte  au 
vrai  de  manière  toujours 
actuelle.

▪ démonstration : 106
▪ éternel : 463
▪ omniscience : 76, 177
▪ subsistant : 177

intellect humain
intellectus humanus

Psychologie
Faculté  de  l'âme  raison-
nable par laquelle elle dé-
couvre  l'être  intelligible 
des choses sensibles.

▪ causalité : PeriH 283, 95
▪ connaissance de Dieu : 82, 

87, 88, 92, 109, 141
▪ évidence : 85-86
▪ faculté de l'âme : 334
▪ faillibilité : 108
▪ limite : 34
▪ mode : 65, 87
▪ mouvement : 108
▪ surnaturalité : 34, 66, 87

intermédiaire (cause)
(causa) medialis

Cosmologie
Espèce  de  cause  effi-
ciente, désignant un agent 
intervenant  entre  un 
agent principal et  son ef-
fet formel.

▪ cause : 103
▪ effet : 103

interminable
interminabilis, -e

Cosmologie
Caractère de ce qui n'a ni 
terme initial,  ni  terme fi-
nal.

▪ négation : 429

J
joie gaudium, -i (n.)

Psychologie
Passion  du  concupiscible 
se complaisant en un bien 
aimé et présent.

▪ genre : 127

jour dies, -ei (m./f.)
Cosmologie

Subdivision du temps cor-
respondant  à  la  durée 
d'un tour  de  la  Terre  sur 
elle-même.

▪ rapport à l'heure : 464

jugement
judicium, -i (n.)

Monastique
Acte  intellectuel  par  le-
quel  une  science  affirme 
ou  nie  la  causalité  d'une 
chose.

▪ cause : 42-43
▪ définition : 39
▪ division : 43
▪ forme : 43

L
largeur latitudo, -inis (f.)

Géométrie
Dimension  la  plus  petite 
d'une  surface  considérée 
à l'horizontale.

▪ genre : 112, 121

lieu locus, -i (m.)
Cosmologie

Première  dimension  im-
mobile  d'un  être  corres-
pondant  au  corps  le 
contenant.

▪ accidents : 374
▪ division  terminale : 116, 

125
▪ propriété corporelle : 116
▪ termes : 116, 125
Ontologie

Neuvième prédicament et 
huitième  accident,  se  te-
nant  absolument  hors  de 
son sujet, et sans considé-
ration de l'ordre des par-
ties.

▪ définition : 374
▪ délimitation : 319
▪ dénomination : 313
▪ objet stable : 371
▪ relation : 313
Théologie mystique

Le  lieu  spirituel  désigne 
l'emplacement d'une âme 
vis-à-vis de Dieu.

▪ métaphore : 116, 125

ligne linea, -æ (f.)
Géométrie

Etendue sur  deux  dimen-
sions,  reliant  deux  points 
entre eux.

▪ infinité en puissance : 345
▪ limitation : 340

livre liber, -bri (m.)
Exégèse

Recueil des textes scriptu-
raires, composant la Bible.

▪ –  apocryphe [cf apo-
cryphe]

loi lex, -gis (f.)
Politique

Cause  formelle  extrin-



Somme théologique, Annexes (tome I) | 293

sèque  d'une  société  par 
laquelle  son  autorité 
l'oriente au bien commun 
véritable,  par  une ordon-
nance de la raison.

▪ division : 24
▪ science : 24

loi ancienne lex vetus
Théologie morale générale

Loi  divine  en  vigueur 
avant la venue du Messie.

▪ figuration : 75

loi nouvelle lex nova
Théologie morale générale

Loi  divine  établie  par  le 
Messie pour parfaire la loi 
ancienne.

▪ figuration : 75

longueur
longitudo, -inis (f.)

Géométrie
Dimension la  plus  grande 
d'une  surface  considérée 
à l'horizontale.

▪ genre : 112, 121
▪ mesure : 152, 160

lumière lux, -cis (f.)
Cosmologie

Rayonnement  électroma-
gnétique  d'une  longueur 
d'onde, dont la fréquence 
détermine la couleur.

▪ bonté : 276
▪ qualité active : 276

M
maçon structor, -is (m.)

Maçonnerie
Artisan qui travaille à tous 
les  ouvrages  architectu-
raux  associant  un  liant  à 
des matériaux.

▪ genre : 39

main manus, -us (f.)
Anatomie

Membre du corps humain 
qui termine le bras.

▪ agir second : 187
▪ mouvement : 102

maison domus, -us (f.)
Architecture

Bâtiment servant de logis.
▪ tout hétérogène : 521-522

mal malum, -i (n.)
Ontologie

Privation de bien.
▪ bonté relative : 520
▪ cause : 107
▪ existence : 99, 107
▪ fin : 99, 107
▪ identité au non-être : 252
▪ opposition  au  bien : 246, 

266
▪ privation : 266,  274-275, 

520

manichéisme [erreur]
manichæismus, -i (m.)

Théologie dogmatique spé-
ciale

Hérésie  de  Manès  qui 
soutenait  l'existence  de 
deux  principes  premiers, 
l'un  bon  et  l'autre  mau-
vais.

▪ omniprésence divine : 386
▪ principe contraire : 386

mariage
matrimonium, -i (n.)

Domestique
Contrat  par  lequel  un 
homme  s'unit  à  une 
femme en vue d'éduquer 
des enfants.

▪ Ancien Testament : 78

mathématiques
mathematica, -æ (f.)

Sagesse spéculative
Science considérant  l'être 
sous  sa  raison  quantita-
tive.

▪ absence d'erreur : 336
▪ abstraction  de  raison : 

254, 336, 533
▪ forme : 10
▪ objet : 254
▪ rapport  à  la  grandeur : 

336
▪ science : 248
▪ sujet matériel : 533

matière  (ou cause maté-
rielle) materia, -æ (f.);

causa materialis
Cosmologie

Seconde  cause  intrin-
sèque,  désignant  le  prin-
cipe  d'individuation  dont 
est fait une chose.

▪ absence de non-être : 241
▪ détermination : 271, 322
▪ imperfection : 197,  200, 

206, 317, 322
▪ infinité : 317, 331, 347
▪ limitation : 322, 331, 341
▪ participation : 131
▪ partie essentielle : 378
▪ principe  d'individuation : 

128, 135
▪ puissance : 130, 164, 186, 

188, 197-198, 322, 348
▪ puissance  aux  accidents : 

331
▪ rapport à l'agent : 240
▪ rapport à la forme : 240
▪ rapport  à  la  substance : 

135
▪ science : 31, 342
▪ second : 200

matière première
materia prima

Cosmologie
Principe  matériel  du  pré-
dicament  substantiel,  fai-
sant écho à la forme pre-
mière.

▪ créature  par  association : 
335

▪ distinct de Dieu : 392
▪ étendue : 392, 401
▪ inexistence par soi : 335
▪ infinité relative : 331, 335
▪ non-infinité absolue : 331, 

335

▪ partie d'un composé : 182
▪ premier  sujet  du  mouve-

ment : 493
▪ privation : 253
▪ puissance à la bonté : 253
▪ puissance  à  l'être : 253, 

335
▪ raison  d'aptitude : 247, 

253
▪ rapport à Dieu : 182, 191
▪ simplicité : 182

menuisier lignarius, -i (m.)
Menuiserie

Artisan  travaillant  les  ou-
vertures  extérieures  des 
ouvrages architecturaux.

▪ genre : 39

mesure mensura, -æ (f.)
Mathématiques

Unité  servant  de  compa-
raison  entre  plusieurs 
nombres.

▪ diversité  fonction  des  
genres : 487

▪ objets divers : 494
▪ primauté  de  la  mesure : 

500
▪ simplicité de la – : 496
Ontologie

Deuxième prédicament et 
premier accident du trans-
cendantal du bien, soit la 
bonté de la quantité.

▪ dénomination : 313
▪ mode : 264, 271
▪ raison de perfection : 272
▪ relation : 313
Théologie dogmatique spé-
ciale

Bonté de la quantité dans 
la Création.

▪ cause suprême : 352

mesure proportionnée
mensura proportionata

Mathématiques
Mesure homogène à l'ob-
jet mesuré.

▪ genre : 152, 160
▪ homogène à l'objet : 160

métaphore
metaphora, -æ (f.)

Littérature
Procédé  littéraire  consis-
tant à exprimer une chose 
abstraite par comparaison 
ou ressemblance avec une 
chose concrète.

▪ définition : 64
▪ fin : 67

métaphysique  (ou philo-
sophie première)

metaphysica, -æ;
philosophia prima

Sagesse spéculative
Science considérant  l'être 
en tant que tel.

▪ indépendance  de  la  ma-
tière : 534

militaire (art)
(ars) militaris

Littérature

Science visant le bien utile 
de la défense de la cité.

▪ science supérieure : 32, 34

mode modus, -i (m.)
Ontologie

Détermination  quel-
conque d'un être, présup-
posée par sa forme.

▪ bonté : 265, 269, 272-273, 
275

▪ cause : 268
▪ définition : 271
▪ être : 273

monde mundus, -i (m.)
[cf aussi univers]
Théodicée

Conception de la Création 
sous  son  aspect  de  tout 
perceptible à nos sens.

▪ unité : 531

morale (théologie)
(theologia) moralis

Théologie pratique
Partie  de  la  théologie 
considérant  les  actes  hu-
mains en rapport à la béa-
titude, et qui perfectionne 
ainsi l'éthique (naturelle).

▪ division : 24
▪ fin : 7
▪ forme : 24
▪ genre : 24
▪ matière : 25
▪ sagesse : 38
▪ science : 18

moteur
movens, -ntis (n.)

Cosmologie
Principe  qui  donne  le 
mouvement  en  tant  qu'il 
est déjà en acte.

▪ effet : 102
▪ premier [cf Moteur  pre-

mier]
▪ second : 102
▪ simultané  au  mouve-

ment : 365

moteur premier
primum movens

Théodicée
Conception  de  Dieu  sous 
sa raison de premier prin-
cipe de tout mouvement.

▪ démonstration : 102
▪ immobilité : 118
▪ propre à Dieu : 118

mouvement
motus, -i (m.)

Cosmologie
Acte par lequel un être en 
puissance  obtient  une 
perfection.

▪ acte successif : 348
▪ cause : 102, 108
▪ changement relatif : 413
▪ composition : 413
▪ définition : 102, 415
▪ division en linéaire  et  cir-

culaire : 343
▪ étendue : 414
▪ existence : 102

▪ indivisible : 377
▪ infinité relative : 339, 348
▪ mesure  du  – : 466,  473, 

493
▪ moteur nécessaire : 408
▪ non permanence : 481
▪ objet  du  mouvement : 

372, 481
▪ perfection : 414
▪ premier sujet : 493
▪ puissance  relative : 348, 

412
▪ puissance à exister : 415
▪ quantité continue : 339
▪ stabilité relative : 413
▪ succession : 435
▪ raison de terme : 436
▪ rapport à la fin : 419

mouvement circulaire
motus circularis

Cosmologie
Déplacement  corporel  re-
venant à son point de dé-
part.

▪ lieu : 343
▪ limitation : 343
▪ raison de termes : 469

mouvement linéaire
motus rectus

Cosmologie
Déplacement  latéral  d'un 
corps.

▪ agent extérieur : 343
▪ lieu : 343
▪ limitation : 343

mouvement  local  angé-
lique

motus localis angelicus
Théologie dogmatique spé-
ciale

Changement  de  lieu  des 
créatures angéliques.

▪ mutabilité : 481

mouvement premier
motus primus

Cosmologie
Mouvement créé dont dé-
pendent tous les autres.

▪ cause  des  autres  mouve-
ments : 489

▪ mesure : 466, 489, 499
▪ unité : 494

mouvement substantiel
motus substantialis

Cosmologie
Changement  affectant  la 
substance d'un être.

▪ absence de matière : 418, 
425

moyen-terme
medium demonstrationis
Logique

Terme  commun  aux  pré-
misses,  constituant  la 
forme  d'une  démonstra-
tion.

▪ quiddité  de la  chose : 92, 
97

multitude
multitudo, -inis (f.)



294 | Somme théologique, Annexes (tome I)

Ontologie
Privation  d'unité,  c'est-à-
dire de l'un selon la quan-
tité.

▪ acte  successif : 348,  356-
357

▪ augmentable  à  l'infini : 
355

▪ cause  accidentelle  d'uni-
té : 531

▪ confusion : 70
▪ créature : 354
▪ définition par l'un : 516
▪ espèces : 354
▪ infinité relative : 355
▪ – accidentelle : 353
▪ – essentielle : 353
▪ limitation : 352-355, 358
▪ obtention  par  division : 

355
▪ opposition  à  l'un : 517-

518, 523-524
▪ opposition  au  peu : 515, 

523
▪ privation : 520
▪ raison  de  division : 516-

518, 524
▪ rapport à l'être : 511
▪ rapport à l'unité : 522
▪ tout hétérogène : 521
▪ unité  relative : 507-509, 

513, 520

musique musica, -æ (f.)
Art spéculatif

Science organisant harmo-
nieusement  les  sons  en 
vue du bien délectable de 
l'homme.

▪ arithmétique : 29
▪ forme : 14

N
nature (ou causes extrin-

sèques) natura, -æ (f.);
causas extrinsecas

Cosmologie
Principe  intrinsèque  de 
mouvement d'un être, re-
groupant les causes finale 
et efficiente.

▪ cause : 108
Théologie morale générale

L'essence d'un être consi-
dérée  en  rapport  à  la 
Création.

▪ préalable à la grâce : 96

nécessaire
necessarium, -i (n.)

Logique
Mode  d'existence  de  ce 
qui  ne  peut  pas  ne  pas 
être.

▪ cause : 104
▪ existence : 104
▪ mode de vérité : 463
▪ procession finie : 104

négation negatio, -nis (f.)
Logique

1.  Espèce  d'énonciation 
exprimant  l'acte  naturel 
de  la  division  intellec-
tuelle. – 2. Quatrième es-
pèce  d'opposition,  dési-

gnant la simple opposition 
relative.

▪ de raison : 429, 438
▪ raison de déficience : 429

noblesse
dignitas, -atis (f.)

Ontologie
Qualité de ce qui est élevé 
en éminence.

▪ cause : 105
▪ degré : 105

nom nomen, -inis (n.)
Logique

Phonème  signifiant  la 
quiddité d'un terme.

▪ expression : 239
▪ ordre : 234
▪ terme vocal : 239

Nom divin
nomen divinum

Théologie dogmatique spé-
ciale

Phonème exprimant posi-
tivement ou négativement 
un attribut de Dieu.

▪ concrets : 141
▪ nom privatif : 534
▪ ordre : 240
▪ origine : 240
▪ tiré de ses effets : 97

nombre
Théologie dogmatique spé-
ciale

Multitude quantitative de 
la Création.

▪ cause suprême : 352
Arithmétique

Multitude  quantitative 
mesurée par une unité.

▪ accident: 402
▪ acte  successif : 348,  356-

357
▪ contenu : c151
▪ décompte : 492
▪ définition : 354
▪ diversifié  par  son  objet : 

492
▪ division en unités : 507
▪ espèce : 264, 271, 354
▪ espèce de quantité : 507
▪ étendue : 393
▪ infinité relative : 349, 356-

357
▪ limitation  des  espèces : 

354
▪ mesure : 152, 160
▪ mesuré par l'un : 518
▪ modification : 271
▪ présence: 402
▪ raison de multitude : 518
▪ raison de perfection : 272
▪ un par l'espèce : 511

non-être
non ens, -ntis (n.)

Ontologie
Privation d'être.

▪ être relatif : 520
▪ privation : 520
▪ raison d'appétit : 243
▪ rapport à l'être : 155

O

objet objectum, -i (n.)
Logique

Etre  recevant  l'action  ou 
la passion d'un sujet.

▪ contenu : 47
▪ définition : 44

œil oculus, -i (m.)
Anatomie

Organe  de  la  vue  chez 
l'animal.

▪ acte : 123
▪ mal : 252
▪ métaphore : 123
▪ rapport à la vue : 252

œuvre de réparation
opus reparationis

Théologie mystique
Pratique  obtenant  la  re-
mise de ses péchés.

▪ science : 48

omniprésence divine
omnipræsentia divina

Théologie dogmatique spé-
ciale

Etendue  du  rapport  de 
Dieu à tous les lieux.

▪ chez les démons : 369
▪ comme agent : 365
▪ contenance  des  choses : 

367
▪ continuelle : 365
▪ intime : 365
▪ mode  de  présence : 365, 

383-387, 391
▪ –  essentielle : 386-387, 

400
▪ – par puissance : 386-387
▪ – passive : 386-387
▪ présence dans l'âme : 384
▪ présence  par  la  grâce [cf 

Grâce]
▪ présence partagée : 375
▪ présence  par  union [cf 

Gloire]
▪ présence totale : 375, 378
▪ propre à Dieu : 316,  398-

400, 423
▪ universalité : 364-365, 

368-369,  373-375,  378, 
384, 398, 414, 423

▪ virtuelle : 375, 376

opération
operatio, -nis (f.)

Psychologie
Acte d'une faculté.

▪ science : 23, 25

opposition
oppositio, -nis (f.)

Logique
Espèce  de  relation  entre 
deux termes exclusifs.

▪ non composition avec son  
opposé : 514

▪ non prédicat de son oppo-
sé : 513

▪ obstacle réciproque : 351
▪ opposé unique : 515
▪ sujets divers : 203

ordre ordo, -dinis (f.)
Ontologie

Inclination  d'un être  à  sa 

fin,  consécutive  à  sa 
forme.

▪ appelle  un  ordonnateur  
unique : 531

▪ bonté : 265, 269, 272-273, 
275

▪ cause : 106, 268
▪ définition : 271
▪ être : 273
▪ inclination  vers  une  fin : 

273
▪ universalité : 106

outil
instrumentum, -i (m.)

Art pratique
Instrument  par  lequel  un 
artisan  produit  son 
œuvre.

▪ multitude  accidentelle : 
353

P
panthéisme [erreur]

pantheismus, -i (m.)
Théodicée

Erreur confondant Dieu et 
les créatures.

▪ notion de Dieu : 185

partie (d'un tout)
pars, -rtis (f.)

Logique
Division unie d'un tout.

▪ ajout au tout : 503
▪ cause : 105
▪ division : 378, 503
▪ division formelle : 176
▪ principe logique : 83
▪ puissance : 175
▪ raison de matière : 347
▪ suprême : 105
▪ rapport au tout : 83, 175-

176
▪ un par le tout : 511

partie dissemblable
pars dissimilis

Logique
Portion  formellement  dif-
férente à son tout.

▪ rapport au tout : 176

partie essentielle
pars essentialis

Logique
Portion du tout que forme 
l'essence.

▪ définition : 378

partie quantitative
pars quantitativa

Logique
Portion du tout que forme 
le  prédicament  quantita-
tif.

▪ définition : 378
▪ localisation : 378

partie similaire
pars similis

Logique
Portion  formellement 
identique à son tout.

▪ rapport au tout : 176

passion passio, -nis (f.)
Psychologie

Mouvement  de  l'appétit 
sensible.

▪ division : 127, 134
▪ rapport à l'âme : 127

perfection
perfectio, -nis (f.)

Cosmologie
Etat  de  ce  qui  se  trouve 
totalement en acte.

▪ absence de défaut : 270
▪ cause : 105
▪ critère : 105
▪ définition : 198-199
▪ degré : 105
▪ division : 230, 305
▪ étymologie : 193, 199
▪ multitude : 382
▪ préalable : 96
▪ raison d'acte : 198, 228
▪ raison d'appétit : 250
▪ raison effective : 260
▪ rapport au tout : 433, 442
▪ référence : 105
▪ reproduction  identique : 

260
▪ ressemblance  à  l'agent : 

290

perfection créée
perfectio creata

Cosmologie
Actuation totale acquise.

▪ cause : 297
▪ multitude : 202, 208
▪ opposition : 203, 208
▪ ressemblance à Dieu : 292

perfection divine
perfectio divina

Théologie dogmatique spé-
ciale

Actuation  totale  pure  et 
éternelle.

▪ absence de privation : 534
▪ absolue : 205-207,  210, 

530
▪ propre à  Dieu :  192,  196, 

198-199, 323
▪ simple : 179
▪ suprême : 112,  317,  414, 

527
▪ unité : 179, 208

perséité (ou in se)
perseitas, -atis (f.)

Ontologie
Caractère  de ce  qui  n'est 
pas par un autre, mais par 
soi (per se).

▪ connaissable : 82-83,  85-
86, 88

▪ impossible opposition : 85
▪ origine : 313
▪ – du lieu : 399
▪ première : 313

perspective
perspectiva, -æ (f.)

Géométrie
Science subalternée de la 
géométrie,  représentant 
les objets en trois dimen-
sions.

▪ forme : 14



Somme théologique, Annexes (tome I) | 295

philosophie  (ou sagesse 
naturelle)

philosophia, -æ (f.);
sapientia naturalis

Sagesse
Science  de  la  connais-
sance des choses par leurs 
raisons et principes natu-
rels les plus élevés.

▪ agent : 59
▪ division : 26
▪ matière : 5
▪ mode : 6-8, 10, 59
▪ rapport  avec la théologie  

[cf Théologie]

physique physica, -æ (f.)
Sagesse spéculative

Science considérant  l'être 
sous sa raison mobile.

▪ forme : 10

pied pes, -dis (m.)
Anatomie

Membre du corps humain 
qui termine la jambe pour 
reposer sur le sol.

▪ tout : 176

platonisme [erreur]
platonismus, -i (m.)

Courant  philosophique 
partiellement  idéaliste, 
émanant de Platon.

Théodicée
▪ bonté participée : 313
▪ mouvement divin : 415
Ontologie
▪ nombre substantiel : 507

poétique poetica, -æ (f.)
Art spéculatif

Science de la poésie.
▪ fin délectable : 67
▪ métaphore : 61, 67

poids pondus, -eris (n.)
Théologie dogmatique spé-
ciale

Mesure  de  l'importance 
de  chaque chose  dans  la 
Création.

▪ cause suprême : 352
Chimie

Mesure quantitative de la 
pesanteur exercée sur les 
corps.

▪ raison de perfection : 272
▪ ordre : 264, 271

point punctum, -i (n.)
Géométrie

Unité  indivisible  formant 
le principe d'une ligne.

▪ accident : 541
▪ définition : 438, 524
▪ détermination : 371, 377
▪ indivisible local : 377
▪ –  d'arrivée [cf arrivée (–  

d')]
▪ – de départ [cf  départ (–  

de)]
▪ genre : 116, 154
▪ limitation : 158
▪ principe : 154, 158
▪ raison d'indivision : 536
▪ unité relative : 541

politique politica, -æ (f.)
Ethique sociale

Science  considérant  l'agir 
humain  en  rapport  au 
bien de la cité.

▪ science inférieure : 32, 34

polygone
polygonum, -i (n.)

Géométrie
Figure à plusieurs côtés.

▪ acte successif : 357
▪ division géométrique : 357
▪ infinité  d'espèces : 350, 

357

polythéisme [erreur]
polytheismus, -i (m.)

Erreur  soutenant  l'exis-
tence  de plusieurs  divini-
tés.

Théodicée
▪ erreur antique : 532

position situs, -us (m.)
Ontologie

Dixième  prédicament  et 
neuvième accident, se te-
nant  absolument  hors  de 
son  sujet,  et  en  considé-
rant l'ordre des parties.

▪ division : 115, 124
▪ propriété corporelle : 115
Théologie dogmatique spé-
ciale

Situation  métaphorique 
de  Dieu  vis-à-vis  des 
hommes.

▪ métaphore : 115, 124

possession
habitus, -us (m.)

Ontologie
Septième  prédicament  et 
sixième  accident,  se  te-
nant  absolument  hors  de 
son sujet,  et ne le mesu-
rant pas.

▪ définition : 443

possible
possibile, -is (n.)

Logique
Mode  d'existence  de  ce 
qui peut être.

▪ absence d'obstacle : 351
▪ absence d'opposition : 337
▪ définition : 104
▪ existence : 104

pratique  (sagesse  ou 
théologie) (sapientia

aut theologia) practica
Philosophie

Considération  des  prin-
cipes  régissant  l'agir  hu-
main en vue de son bien.

▪ division : 24-25
▪ éminence : 31
▪ fin : 23, 31-32
▪ matière : 25
Théologie

Considération  des  prin-
cipes  régissant  l'agir  hu-
main en vue de son retour 
à Dieu.

▪ fin : 32

▪ genre : 25-26, 31

prédicat
prædicatum, -i (n.)

Logique
Terme  catégorématique 
occupant la fonction d'at-
tribut  d'un  autre  terme 
catégorématique,  au  sein 
d'une énonciation.

▪ rapport  à  l'essence : 155-
156

▪ rapport  au  genre : 155-
156

premier par soi
per se primo

Théodicée
Caractère propre au Créa-
teur  d'être  la  substance 
même,  avant  toutes  les 
autres.

▪ Agent – [cf Agent –]
▪ définition : 399

premiers principes
prima principia

Epistémologie
Lois  naturelles  premières 
et  indémontrables  de  la 
raison.

▪ division : 86
▪ évidence : 82-83, 86

prémisse
præmissa, -æ (f.)

Logique
Enonciation  composant 
une argumentation en vue 
d'une conclusion.

▪ nécessité : 456

présence
præsentia, -æ (f.)

Cosmologie
Relation entre  un être  et 
un lieu qui lui est plus ou 
moins contiguë.

▪ contact  de  l'agent : 365, 
384

▪ division : 389
▪ liée  à  l'opération : 364, 

384
▪ per se primo : 399
▪ –  par  puissance [cf Pré-

sence par puissance]
▪ quantitative : 378
▪ simple – passive [cf Cause  

première]

présence essentielle
præsentia essentialis

Cosmologie
Présence  substantielle 
d'un être en un lieu.

▪ propre  à  Dieu : 378-380, 
388

▪ substantielle : 385

présence par puissance
præsentia potentialis

Cosmologie
Présence d'un être en un 
lieu  tombant  sous  son 
pouvoir.

▪ étendue : 385

présence passive
præsentia passiva

Cosmologie
Présence d'un être en un 
lieu tombant sous son re-
gard immédiat.

▪ étendue : 385
▪ non-substantielle : 380, 

385, 389

principe
principium, -i (n.)

Logique
Idée dont procède un rai-
sonnement.

▪ –  démonstratif [cf pré-
misse]

Epistémologie
Ce  dont  une  chose  pro-
cède de quelque manière.

▪ certitude : 28
▪ contenu : 47
▪ division : 42
▪ forme : 47
▪ matière : 47
▪ scientifique : 28, 47
▪ simplicité : 100

principe de réciprocité
principium ad invicem

Epistémologie
Principe  interactif  entre 
les causes.

▪ ordre de réalisation : 260
▪ ordre d'intention : 260
▪ primauté : 260

privation
privatio, -nis (f.)

Logique
Troisième espèce d'oppo-
sition  entre  plusieurs 
termes,  qualifiant  une 
simple absence de ce qui 
est naturellement dû.

▪ destruction partielle : 519
▪ distinction de la matière : 

241
▪ fondement : 519
▪ genre par réduction : 154
▪ graduation  relative : 535, 

540
▪ imperfection : 527, 530
▪ négation en un sujet : 519
▪ opposition  à  la  posses-

sion : 516
▪ prédicat opposé : 520
▪ – d'un mal : 243

privation de formes spé-
cifiques privatio

formarum specialium
Logique

Privation  ne  se  fondant 
pas sur un certain être.

▪ fondement : 519

procession
processio, -nis (f.)

Cosmologie
Mouvement  effectif  éma-
nant d'un principe.

▪ un par le principe : 511

profondeur
profunditas, -atis (f.)

Géométrie

Dimension  tridimension-
nelle d'une surface.

▪ genre : 112, 121

propriétaire
possessor, -is (m.)

Domestique
Détenteur  de  l'abusus 
d'un bien.

▪ présence passive : 385

Providence divine
Providentia divina

Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception  de  Dieu  en 
tant qu'il conduit tout, jus-
qu'aux  futurs  les  plus 
contingents.

▪ assistance : 65
▪ signification : 74

prudence
prudentia, -æ (f.)

Monastique
Vertu  donnant  la  droite 
raison des actes à poser.

▪ définition : 39
▪ genre : 39

prudent
prudens, -ntis (m.)

Monastique
Homme pourvu de la ver-
tu de prudence.

▪ sagesse : 39

puissance potentia, -æ (f.)
Cosmologie

Capacité d'une chose à re-
cevoir une certaine déter-
mination.

▪ actualisation : 119
▪ division : 22
▪ fin : 102
▪ forme : 22, 47
▪ matière : 47
▪ postérieure à l'acte : 412
▪ raison de principe : 390
▪ rapport à l'acte : 102, 119, 

188
▪ rapport à l'agent : 390
▪ réduction  à  l'acte : 200, 

349, 356
▪ unité : 20, 22

puissance extrinsèque
potentia extrinseca

Cosmologie
Puissance  dont  la  vertu 
est externe à un être.

▪ définition : 422
▪ rapport au Créateur : 422, 

424

puissance intrinsèque
potentia intrinseca

Cosmologie
Puissance  dont  la  vertu 
est interne à un être.

▪ définition : 422
▪ division : 423-424

puissance passive
potentia passiva

Cosmologie
Puissance  selon  laquelle 



296 | Somme théologique, Annexes (tome I)

un être peut atteindre sa 
propre perfection.

▪ définition : 423

pythagorisme [erreur]
pythagorismus, -i (m.)

Courant  philosophique 
émanant  de  Pythagore, 
philosophe ionien.

Ontologisme
Erreur mettant le nombre 
au principe des choses.

▪ nombre substantiel : 507

Q
qualité qualitas, -atis (f.)

Ontologie
Troisième prédicament  et 
deuxième  accident,  inhé-
rent  au  sujet  et  consé-
quent  à  sa  forme,  modi-
fiant la substance en elle-
même.

▪ division : 113
▪ limitation  de  l'être : 245, 

251

quantité
quantitas, -atis (f.)

Mathématiques
Tout  mesurable  par  un 
nombre.

▪ infinité : 337, 346-347
▪ infinité  matérielle : 318, 

325, 347
▪ science : 342
Ontologie

Deuxième prédicament et 
premier  accident,  inhé-
rent  au  sujet  et  consé-
quent  à  sa  matière, 
consistant dans la divisibi-
lité  interne  et  l'extension 
d'un corps.

▪ accident : 342
▪ division  dimensionnelle : 

121, 129
▪ division formelle : 158
▪ division principale : 154
▪ forme : 325, 344
▪ liée à la matière : 129
▪ limitation  de  l'être : 245, 

251, 336
▪ rapport au corps : 172

quantité continue
quantitas continua

Mathématiques
Tout  mesurable  et  dont 
les parties sont liées entre 
elles.

▪ définition : 338
▪ divisible  à  l'infini : 338, 

347, 355
▪ genre : 158
▪ principe : 158

quantité discrète
quantitas discreta

Mathématiques
Tout  mesurable  et  dont 
les  parties  ne  sont  pas 
liées entre elles.

▪ genre : 158
▪ principe : 158

R

raison ratio, -nis (f.)
Logique

Principe formel et objectif 
que  l'homme  conçoit 
d'une chose.

▪ être de – [cf être de –]
▪ premier : 239
Psychologie

Intelligence  connaissant 
son objet de manière dis-
cursive.

▪ acte : 154
▪ genre : 154
▪ préalable à la Foi : 96
▪ propre à l'homme : 154
▪ spirituel : 122

règne divin regnum Dei
Théologie dogmatique spé-
ciale

Gouvernement  moral  de 
Dieu sur les êtres.

▪ durée : 451
▪ simultané : 451

relation prédicamentale
relatio prædicamentalis

Ontologie
Quatrième  prédicament 
et  troisième  accident,  in-
hérent  de  manière  non 
absolue au  sujet,  et  sous 
l'aspect duquel une chose 
se  rapporte  à  une  autre 
(substantiellement  ou  ac-
cidentellement,  mais  non 
essentiellement).

▪ dénomination : 313

relation divine ad extra
relatio divina ad extra

Théologie dogmatique spé-
ciale

Quatrième  prédicament 
et  troisième  accident,  in-
hérent  de  manière  non 
absolue au  sujet,  et  sous 
l'aspect duquel une chose 
se  rapporte  à  une  autre 
(substantiellement  ou  ac-
cidentellement,  mais  non 
essentiellement).

▪ de raison : 298
▪ réellement  dans  la  créa-

ture : 298

repos quies, -etis (f.)
Cosmologie

Etat de ce qui n'est pas en 
mouvement.

▪ définition : 473
▪ mesure : 473

résurrection humaine
resurrectio humana

Théologie dogmatique spé-
ciale

Dogme de foi selon lequel 
toute  âme  humaine  re-
couvrera son corps au ju-
gement général.

▪ cause : 54

Révélation
Revelatio, -nis (f.)

Lieux théologiques
Dépôt  de  la  foi  clos  à  la 

mort  du  dernier  Apôtre, 
et  transmis  par  la  Tradi-
tion  et  la  Sainte  Ecriture 
sous  le  sceau  du  Magis-
tère fidèle.

▪ matière : 7-9
▪ métaphore : 68
▪ science : 40, 42

rire risibile, -is (n.)
Psychologie

Expression orale de l'intel-
ligence  d'un  décalage 
anormal dans la réalité.

▪ accident propre : 146, 166
▪ homme : 166

roi rex, -egis (m.)
Politique

Souverain  détenant  le 
gouvernement  d'un  pays 
par  succession  hérédi-
taire.

▪ mode de présence : 385

S
sage sapiens, -ntis (m.)

Monastique
Vertu de celui qui détient 
la sagesse.

▪ définition : 39
▪ forme : 39
▪ ordre : 39

sagesse sapientia, -æ (f.)
Monastique

Vertu  intellectuelle  qui 
nous fait connaître la cau-
salité  lointaine  d'une 
chose.

▪ accident : 161, 167
▪ acte : 244
▪ définition : 39
▪ division : 43
▪ jugement : 39
▪ matière : 40
▪ ordre : 35, 39
▪ perfection : 204, 210
▪ principe : 35, 55
▪ raison d'appétit : 237
▪ –  naturelle [cf philoso-

phie]
▪ –  pratique [cf pratique  

(–)]
▪ –  spéculative [cf spécula-

tive (–)]
▪ –  surnaturelle [cf théolo-

gie]

sagesse artistique
sapientia artistica

Arts
Connaissance  des  prin-
cipes  lointains  de  la  pro-
duction des choses.

▪ cause des arts : 416

Sagesse divine
Sapientia divina

Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception  de  Dieu  en 
tant qu'il connaît actuelle-
ment  toutes  choses  sous 
tous les modes.

▪ cause effective : 416
▪ cause formelle : 416

▪ effet : 14-15, 22, 34
▪ ontologique : 210
▪ ordre : 41
▪ procession diffusive : 416
▪ par essence : 409
▪ sagesse : 41
▪ simplicité : 22
▪ substantielle : 161,  167, 

306
▪ unité : 22, 26

saint sanctus, -i (m.)
Théologie morale

Bienheureux  ayant  mon-
tré une vie vertueuse sur 
Terre.

▪ connaissance : 19
▪ Foi : 126

Sainte Ecriture
Sacra Scriptura

Exégèse
Recueil  de  la  Révélation 
écrite  reconnue  par  le 
Concile de Trente comme 
d'inspiration divine.

▪ article de Foi : 77
▪ auteurs [cf  Auteurs  sa-

crés]
▪ dignité : 73
▪ efficacité : 70
▪ fin : 51, 60
▪ forme : 50
▪ infaillibilité : 60, 79
▪ matière : 45, 50
▪ métaphore : 63-66, 68-69, 

112,  114-116,  121,  123-
127, 133-134

▪ sens multiples : 71-78
▪ simplicité : 77
▪ universalité : 66

Saint-Esprit  [cf Dieu  le  
Saint-Esprit]

salut [cf béatitude]

science scientia, -æ (f.)
Logique

Connaissance  acquise  au 
moyen d'un raisonnement 
inductif ou déductif.

▪ cause : 11, 15, 91
Monastique

Vertu  intellectuelle  qui 
nous fait connaître la cau-
salité  prochaine  d'une 
chose.

▪ acte second : 233
▪ certitude : 28, 31
▪ division  par  subalterna-

tion : 10, 14, 29, 34
▪ éminence : 28
▪ fin : 44, 54
▪ forme : 5,  10, 14, 31, 44-

47, 54
▪ matière : 5, 10, 12, 17, 31, 

46-47
▪ principe : 28,  36,  42,  46-

47, 54-55
▪ relation à son objet : 298
▪ – naturelle [cf physique]
▪ – sur Dieu [cf théologie]
▪ unité : 17

science divine
scientia divina

Théologie dogmatique spé-

ciale
Conception  de  Dieu  en 
tant qu'il connaît actuelle-
ment toutes les causalités.

▪ de lui-même : 415
▪ lieu : 390

science subalternée
scientia subalternata

Monastique
Science recevant ses prin-
cipes d'une science supé-
rieure.

▪ relation : 29, 34, g28

science subalternante
scientia subalternans

Monastique
Science  démontrant  les 
principes d'une science in-
férieure.

▪ défense des principes : 56
▪ réfutation des erreurs : 56
▪ relation : 29, 34

semence semen, -inis (n.)
Psychologie

Principe matériel de géné-
ration  des  êtres  vivants 
entre eux.

▪ imperfection : 194, 200
▪ principe matériel : 200

sens sensus, -us (m.)
Psychologie

Faculté  passive  immaté-
rielle  de  perception  des 
choses  conduisant  à  s'en 
former une image.

▪ appétit : 261
▪ ordre : 261

sens allégorique
sensus allegoricus

Exégèse
Signification spirituelle de 
la  loi  nouvelle  par  la  loi 
ancienne.

▪ définition : 75
▪ fondement : 77
▪ genre : 78

sens anagogique
sensus anagogicus

Exégèse
Signification spirituelle de 
la gloire des élus par une 
chose terrestre.

▪ définition : 75
▪ genre : 78

sens analogique
sensus analogicus

Littérature
Signification  littérale  d'un 
texte   exprimant  une 
chose  proportionnelle-
ment identique.

▪ définition : 78
▪ genre : 78

sens commun
sensus communis

Psychologie
Premier  sens  interne ras-
semblant  les  sensations 
reçues  des  cinq  sens  ex-



Somme théologique, Annexes (tome I) | 297

ternes.
▪ objet : 22

sens étiologique
sensus ætiologicus

Littérature
Signification  littérale  d'un 
texte  exprimant  la  cause 
d'une chose.

▪ définition : 78
▪ genre : 78

sens externe
sensus exterioris

Psychologie
Faculté de perception pas-
sive de l'accident d'un ob-
jet corporel, par une  spe-
cies impressa propre.

▪ division formelle : 22

sens historique
sensus historicus

Littérature
Signification  littérale  d'un 
texte relatant simplement 
un fait.

▪ définition : 74, 78
▪ genre : 78

sensitive (âme ou vie)
(anima vel vita) sensistiva

Littérature
Deuxième  degré  de  vie, 
propre aux animaux.

▪ propre à l'animal : 154

sens littéral
sensus litteralis

Littérature
Signification  d'une  chose 
par  le  terme  correspon-
dant à sa quiddité exacte.

▪ définition : 74, 79
▪ division formelle : 78-79
▪ multiplicité : 77
▪ raisonnement : 77

sens moral
sensus moralis

Exégèse
Signification  spirituelle 
des  événements  présents 
par  des  événements  pas-
sés.

▪ définition : 75

sens parabolique
sensus parabolicus

Littérature
Signification  littérale  d'un 
texte de manière figurée.

▪ définition : 72, 79
▪ genre : 79

sens  spirituel  ou mys-
tique sensus spiritualis
Exégèse

Signification  d'une  chose 
de  l'âme  par  une  chose 
corporelle.

▪ définition : 75
▪ division formelle : 75, 78
▪ fondement : 75

sens tropologique
sensus tropologicus

Exégèse
Signification  spirituelle  fi-
gurée.

▪ genre : 78

sensible sensibile, -is (n.)
Littérature

Objet direct des sens.
▪ division formelle : 22
▪ faculté : 22

siècle sæculum, -i (n.)
Cosmologie

Subdivision du temps cor-
respondant à la durée de 
100 années.

▪ définition : 451, 497

signification
significatio, -nis (f.)

Logique
Expression  orale  d'une 
idée.

▪ division formelle : 79

signification figurée
significatio figurata

Littérature
Expression indirecte d'une 
idée, sous la forme d'une 
image orale.

▪ définition : 79
▪ genre : 79

signification propre
significatio propria

Littérature
Expression d'une idée par 
le  terme  lui  correspon-
dant directement.

▪ genre : 79

similitude
similitudo, -inis (f.)

Ontologie
Troisième prédicament  et 
deuxième  accident  du 
transcendantal de la rela-
tion,  soit  la  qualité  de la 
relation.

▪ définition : 213, 216
▪ degrés : 216-218
▪ genre : 212
▪ image : 222
▪ raison de forme : 261
▪ réciproque : 222

simple
simplex, -icis (n.)

Ontologie
Ce qui n'a pas de parties.

▪ connaissance  composée : 
435, 438, 491, 524

▪ définition négative : 438
▪ mode d'indivision : 506
▪ opposition  au  composé : 

506
▪ représentation : 142

simplicité divine
simplicitas divina

Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception  de  Dieu  sous 
sa  raison  d'absence  de 
parties.

▪ absence d'accidents : 161-

168, 172, 306
▪ absence  d'addition : 143, 

149, 165
▪ absence  de  composition  

externe : 180-191
▪ absence  de  composition  

interne : 169-179
▪ absence  de  différence  

spécifique : 157, 172
▪ absence de fin : 287, 306
▪ absence  de  genre : 151-

160,  162,  168,  172,  212, 
295, 300

▪ absence de matière : 326
▪ absence de parties : 372
▪ absence de quantité : 318
▪ absence  de  sujet : 163, 

172
▪ absence  de  suppôt : 136-

142, 172, 529
▪ absolue : 182-183,  202, 

293, 413, 539
▪ accidents  substantiels : 

306
▪ essence même : 148
▪ être  distinct  des  autres : 

319, 326, 379, 388
▪ étude : 111
▪ existence  même : 101, 

143-150,  155,  165,  172, 
177,  195,  204,  207,  210, 
213,  221,  306,  365,  449, 
529, 539

▪ incorporel : 112-125,  129, 
172, 318, 377, 441

▪ individuation [cf sub-
stance immatérielle]

▪ nom privatif : 534
▪ subsistant  par  soi : 323, 

326
▪ unicité : 128

singulier singularis, -e
Logique

Extension  d'un  terme  ré-
duite à l'un de ses sujets.

▪ étude : 12
▪ incommunicable : 529

soleil sol, -is (m.)
Astronomie

Astre  illuminant  les  pla-
nètes de notre galaxie.

▪ effet propre : 365
▪ mouvement  par  méta-

phore : 410, 417

son sonus, -i (m.)
Psychologie

Objet propre de l'ouïe.
▪ premier audible : 239

sources de la Révélation
fontes Revelationis

Lieux théologiques
Moyens  par  lesquels  le 
dépôt  de  la  foi  nous  est 
transmis.

▪ Sainte  Ecriture [cf Sainte  
Ecriture]

▪ Tradition [cf Tradition]

soustraction
subtractio, -nis (f.)

Arithmétique
Retrait  de  grandeurs  ten-
dant vers les parties.

▪ modification  d'espèce : 

271

spéculative (sagesse)
(sapientia) speculativa

Philosophie
Connaissance  des  prin-
cipes les plus élevés de la 
nature.

▪ éminence : 31
▪ genre : 25-26

subsistance
subsistantia, -æ (f.)

Ontologie
Actualisation  ultime  de 
l'individualité  d'un  être, 
soit  de  sa  substance,  en 
faisant un tout incommu-
nicable.

▪ connaissance  humaine : 
141

▪ rapport au suppôt : 140

subsistance divine
subsistantia divina

Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception  de  Dieu  sous 
sa  raison  d'individuation 
de son être.

▪ connaissance  humaine : 
141

▪ mode  de  distinction [cf 
simplicité divine]

substance
substantia, -æ (f.)

Ontologie
Premier  prédicament  dé-
signant l'être existant par 
lui-même.

▪ bien relatif : 231
▪ définition : 151, 159
▪ délimitation : 319
▪ division essentielle : 139
▪ limitation  de  l'être : 245, 

251
▪ perfection : 305
▪ premier analogué : 229
▪ principe  générique : 162, 

168
▪ rapport à l'être : 159
▪ – corporelle [cf corps]
▪ – première [cf suppôt]
▪ – seconde [cf essence]

substance  composée  ou 
matérielle substantia

composita aut
materialis

Ontologie
Substance  divisible  en 
deux  principes  formel  et 
matériel.

▪ composition : 178

substance divine
substantia divina

Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception  de  Dieu  sous 
sa  raison  d'être  existant 
par soi.

▪ mode  de  distinction [cf 
simplicité divine]

▪ non-générique : 151-152, 
159-160

substance  simple  ou  im-
matérielle substantia
simplex aut immaterialis
Ontologie

Substance  s'identifiant  à 
son  essence  puisque 
constituée d'un seul prin-
cipe formel.

▪ Dieu : 135, 140
▪ individuation : 135, 140
▪ irrecevable : 135
▪ subsistance : 135, 140
▪ suppôt : 140, 163

substance  spirituelle  ou 
incorporelle substantia

spiritualis aut
incorporalis

Ontologie
Substance formée d'un es-
prit,  mais  pouvant  entrer 
en  composition  avec  un 
corps.

▪ absence de lieu : 370, 376-
377

▪ contenance : 367
▪ espèces : 377
▪ forme subsistante : 423
▪ immobilité formelle : 423
▪ indivisibilité : 377
▪ mobilité locale : 423-424
▪ mobilité morale : 423-424
▪ présence locale : 378
▪ présence  par  vertu : 376-

377

suite successio, -nis (f.)
Arithmétique

Série  de  nombres  infor-
mée par une raison com-
mune.

▪ absence d'uniformité : 435

sujet subjectum, -i (n.)
Ontologie

Substance recevant les ac-
cidents.

▪ unité : 541

superficie
superficies, -ei (f.)

Géométrie
Délimitation d'un corps.

▪ définition : 340
▪ limitation : 340
▪ quantité accidentelle : 378

suppôt  (ou substance 
première)

suppositum, -i;
substantia prima

Ontologie
L'individualité  informée 
d'une essence universelle, 
et qui forme un tout indé-
pendant.

▪ définition : 139
▪ distinction  de  l'essence : 

136-137, 142
▪ forme : 139
▪ incommunicable : 529, 

c263
▪ matière individuelle : 139
▪ rapport à la nature : 139
▪ rapport  aux  accidents : 

139



298 | Somme théologique, Annexes (tome I)

▪ synonyme : 139

suppôt divin
suppositum divinum

Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception  de  Dieu  sous 
sa raison de tout substan-
tiel.

▪ identique  à  la  déité [cf 
simplicité divine]

suprême summum, -i (n.)
Ontologie

Relation  de  ce  qui  se 
trouve au-dessus de tous 
les autres.

▪ comparaison : 294-295

surnaturel
supernaturale, -is (n.)

Ontologie
Ce qui dépasse toutes les 
créatures  (même  angé-
liques).

▪ connaissance par le natu-
rel : 94

T
temps tempus, -oris (n.)

Cosmologie
Durée  mesurant  le  mou-
vement  des  substances 
composées.

▪ accident du premier mou-
vement : 494

▪ acte successif : 348, 356
▪ connaissance : 450
▪ consécutive  au  mouve-

ment : 449
▪ définition : 435
▪ distinct de l'instant : 442
▪ diversité  des  êtres  mesu-

rés : 489, 499
▪ division matérielle : 464
▪ durée : 464
▪ infinité relative : 339, 348
▪ mesure : 435-436,  468, 

473, 481
▪ mesure  des  anges : 474, 

482
▪ mesure  du  premier  mou-

vement : 489, 494, 499
▪ nombre continu : 492
▪ nombre  du  mouvement : 

435, 439
▪ objet du temps : 469-470, 

472
▪ objet fini : 469
▪ objet successif : 471, 470
▪ puissance relative : 348
▪ quantité continue : 339
▪ rapport  au  mouvement : 

472, 481, 494
▪ rapport  à l'éternité : 467-

471
▪ raison  de  termes : 436, 

468, 479
▪ succession : 442, 467-468, 

470, 475, 480-481
▪ unicité : 490-494, 499

terme terminus, -i (m.)
Cosmologie

Borne extrême d'un mou-
vement.

▪ référence  aux  causes  ex-

trinsèques : 436
Logique

Aboutissement  de la  pre-
mière  opération  de  l'es-
prit d'abstraction.

▪ – mental [cf concept]

terme oral  (ou phonème 
significatif)

vox significativa
Logique

Expression orale du terme 
mental.

▪ signification : 74

Terre Terra, -æ
Astronomie

Unique  planète  du  sys-
tème  solaire  peuplée 
d'êtres vivants.

▪ ronde : 10

théodicée  (ou théologie 
naturelle)

theodicea, -æ (f.);
theologia naturalis

Métaphysique
Science  suprême  de  la 
philosophie  aboutissant  à 
la  connaissance  de  Dieu 
par la raison naturelle.

▪ difficulté : 8
▪ forme : 40
▪ genre : 10
▪ matière : 5

théologie  (ou sagesse 
surnaturelle)

theologia, -æ (f.);
sapientia supernaturalis

Sagesse
Science  de  la  connais-
sance de Dieu et de ce qui 
s'y rapporte,  à la  lumière 
de la révélation virtuelle.

▪ argumentation : 52,  54, 
57-58

▪ autodéfense [cf apologé-
tique]

▪ cause : 11, 15, 22, 28, 34, 
41, 43, 57-58

▪ certitude : 28, 31, 33
▪ définition : 46
▪ division : 1, 25-26, 80
▪ éminence : 30-31,  34,  56, 

58, 61
▪ étude : 3
▪ étymologie : 46
▪ fin : 6, 16, 23, 51, 80
▪ foi : 16, 51, 60
▪ fondement : 16
▪ forme : 4,  14,  20,  22,  26, 

31,  34,  40,  42-44,  46-50, 
58, 60

▪ genre : 10, 16
▪ instrument : 37,  43,  54, 

59-60
▪ limite : 44, 49
▪ manifestation : 34
▪ matière : 5,  7-8,  16-18, 

21, 25-26, 31, 40, 44-50
▪ métaphore : 64-68
▪ mode : 6-10
▪ nécessité : 6-8
▪ rapport  avec  la  philoso-

phie : 29-30, 34
▪ rapport avec la raison : 4, 

9, 36, 42
▪ sagesse : 38-41
▪ Sainte Ecriture : 60
▪ science : 14, 16
▪ spéculative : 26, 31
▪ –  de  Dieu [cf Sagesse  di-

vine]
▪ –  dogmatique [cf dogma-

tique]
▪ – naturelle [cf théodicée]
▪ –  pratique [cf pratique  

(théologie)]
▪ unité : 19-20, 22, 26
▪ vérité : 62

théologie  dogmatique 
fondamentale

théologia dogmatica
fundamentalis

Théologie dogmatique
Fonction  théologique 
considérant  la  Révélation 
formelle comme principes 
théologiques.

▪ emploi  de  métaphores : 
441

totalité essentielle
totum essentiale

Logique
Tout que forme l'essence.

▪ présence locale : 378

totalité quantitative
totum quantitativum

Logique
Tout que forme le prédica-
ment quantitatif.

▪ présence locale : 378

tout totum, -i (n.)
Logique

Ensemble  unifié  et  com-
plet.

▪ division  des  touts : 378, 
521

▪ division en parties : 347
▪ en acte : 175
▪ ordre : 279
▪ partie : 83, 105
▪ principe logique : 83
▪ raison de forme : 347
▪ rapport à la forme : PeriH 

375
▪ rapport aux parties : 378, 

431
▪ science : c271
▪ –  générique [cf – hétéro-

gène]
▪ – hétérogène [cf – hétéro-

gène]
▪ –  homogène [cf –  homo-

gène]

tout  hétérogène  ou gé-
nérique

totum heterogeneum
aut genericum

Logique
Tout  composé  de  parties 
spécifiquement  dissem-
blables.

▪ forme propre : 521
▪ parties  dissemblables : 

521

tout homogène ou analo-

gique
totum homogeneum

aut analogicum
Logique

Tout  composé  de  parties 
proportionnellement sem-
blables.

▪ forme du tout : 521
▪ parties semblables : 521

toute-puissance divine
omnipotentia divina

Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception  de  Dieu  sous 
sa raison de puissance ac-
tive suprême.

▪ absence de faiblesse : 177
▪ étendue : 362, 381
▪ métaphore : 112, 121
▪ mode : 381
▪ non-contradiction : 333
▪ propre à  Dieu : 306,  327, 

333
▪ suprême : 362

Tradition Traditio, -nis (f.)
Sources théologiques

Science de la transmission 
orale du dépôt de la Révé-
lation non-scripturaire.

▪ autorité : 16

transcendantal
transcendentalis, -is (f.)

Ontologie
Terme  réellement  iden-
tique à l'être, mais distinct 
par sa raison propre.

▪ identité matérielle : 283
▪ principes identiques : 519

triangle
triangulum, -i (n.)

Géométrie
Polygone à trois côtés.

▪ genre : 346
▪ limitation : 346

Trinité (Très Sainte)
(Sanctissima) Trinitas

Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception  de  l'unité  de 
Dieu en trois Personnes.

▪ en Dieu : 296
▪ unité suprême : 538

triple tricubita, -æ (f.)
Mathématiques

Raison  de  progression 
d'une suite de trois unités 
de même essence.

▪ genre : 346
▪ limitation : 346

U
un unum, -i (n.)

Ontologie
Deuxième  transcendantal 
de  l'être  le  considérant 
sous sa raison absolue de 
négation.

▪ cause  essentielle  d'unité : 
531

▪ convertible  avec  l'être : 

301, 313, 506-507, 519
▪ distinction de raison : 504, 

506, 512
▪ division : 29, 39, 41
▪ graduation relative : 540
▪ identité  réelle  à  l'être : 

507-508, 505-506
▪ indivis actuel : 510
▪ indivis essentiel : 510
▪ modes d'opposition : 518
▪ multiplicité  accidentelle : 

510
▪ multiplicité  potentielle : 

510
▪ multiplicité relative : 510
▪ primauté  sur  le  multiple : 

524-525
▪ privation : 518-519,  527, 

535
▪ raison de négation de di-

vision : 506
▪ raison d'indivis : 307, 506-

507,  509,  516-518,  522, 
536, 539-540

▪ raison de partie de la mul-
titude : 522

▪ rapport  à  l'essence : 301, 
307, 542

▪ représentation : 142
▪ science  métaphysique : 

534
▪ simplicité : 524
▪ substantiel : 508
▪ substance simple ou com-

posée : 307
▪ unité absolue : 510
▪ unité du sujet : 510

unicité unicitas, -atis (f.)
Ontologie

Deuxième prédicament et 
premier accident du trans-
cendantal  de  l'un,  soit 
l'unité de la quantité.

▪ multiplicité relative : 510
▪ opposition  au  multiple : 

503
▪ quantification  de  l'être : 

503
▪ unité relative : 510

unité unitas, -atis (f.)
Arithmétique

Principe  indivisible  d'une 
quantité discrète.

▪ accident : 541
▪ ajout  réel  à  l'être : 507-

508
▪ distinct  du  transcendan-

tal : 507
▪ genre  quantitatif : 116, 

154, 507-508
▪ limitation : 158
▪ opposition : 518
▪ principe du nombre : 154, 

158, 502
▪ raison de mesure : 518
▪ raison d'indivision : 536
▪ science  mathématique : 

533
▪ sujet matérielle : 533
▪ unité  accidentelle : 507-

510, 541

unité accidentelle
unum accidentale

Ontologie



Somme théologique, Annexes (tome I) | 299

Prédicament de ce qui est 
un en un autre et non par 
soi.

▪ indivise accidentelle : 510
▪ multiplicité  essentielle : 

510
▪ unité  de  principe : 493, 

510
▪ unité de sujet : 493

unité divine
unitas divina

Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception  de  Dieu  sous 
sa raison négative d'indivi-
sion.

▪ absence  d'unité  quantita-
tive : 533

▪ par essence : 313
▪ suprême : 538-539
▪ unicité : 532
▪ unité : 528-531

univers universum, -i (n.)
Cosmologie

Ensemble des galaxies for-
mant  comme  le  premier 
lieu, soit le premier corps 
contenant tous les autres.

▪ étendue : 394, 403
▪ présence  accidentelle : 

403
▪ second : 403
▪ tout corporel : 394, 403

universel universalis, -e
Logique

Extension d'un terme en-
globant l'ensemble de ses 
sujets.

▪ distinct de Dieu : 392
▪ étendue : 328, 392, 401
▪ non subsistant : 313
▪ permanence : 392
▪ premier : 236

utile (bien)
utile (bonum)

Monastique
Fin  intermédiaire  recher-
chée comme fin ultime.

▪ définition : 281-282, 284
▪ raison  de  moyen : 279, 

282, 284
▪ troisième analogué : 284-

285

V
vérité verum, -i (n.)

Logique
Adéquation de l'intellect à 
la réalité, rendant le juge-
ment bon.

▪ connaissable  par  soi : 84, 
90

▪ dans l'intellect : 463
Ontologie

Quatrième transcendantal 
de  l'être  le  considérant 
sous sa raison de connais-
sable.

▪ cause : 105
▪ degré : 105
▪ éternité : 463

▪ identité à Dieu : 141
▪ métaphore : 62
▪ transcendantal : 5,  14, 

105

vertu virtus, -utis (f.)
Monastique

Habitus disposant  un 
homme au bien moral.

▪ acte second : 233
Ontologie

Troisième prédicament  et 
deuxième  accident  du 
transcendantal  du  bien, 
soit la bonté de la qualité.

▪ accident : 161, 167
▪ proportionnelle  à  l'es-

sence : 327-328

vertu divine virtus divina
Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception  de  Dieu  sous 
sa  raison  de  parfaite  dis-
position au bien.

▪ substantielle : 161, 167

vertueux
virtuosus, -a, -um

Monastique
Qualité de l'homme dispo-
sé  au  bien  de  manière 
stable.

▪ jugement : 43

vie vita, -æ (f.)
Psychologie

Mouvement  spontané  et 

immanent  de  certains 
êtres.

▪ acte : 244
▪ acte non-transitif : 406
▪ incorporelle : 120
▪ perfection : 204, 210
▪ raison d'appétit : 237
▪ rapport à l'agir : 439
▪ rapport à l'âme : 120
▪ sagesse : 39

vie divine vita divina
Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception  de  Dieu  sous 
sa  raison  d'activité  spon-
tanée et immanente.

▪ identité à Dieu : 138, 140, 
141

visible visibilis, -e
Psychologie

Caractère  de  l'objet  per-
ceptible par un sujet.

▪ forme : 20
▪ genre : 22

voie de salut via salutis
Théologie morale générale

Conception  de  Notre-Sei-
gneur  sous  sa  raison 
d'unique  médiation  pour 
obtenir son Ciel

▪ identité à Dieu : 139

volonté
voluntas, -atis (f.)

Psychologie

Faculté  appétitive  par  la-
quelle  un esprit  se  dirige 
vers le bien conçu intellec-
tuellement.

▪ bonté : 263
▪ lieu : 390
▪ mouvement : 415
▪ rapport à la fin : 263
▪ rapport à la créature : 422
▪ user : 263

volonté divine
voluntas divina

Théologie dogmatique spé-
ciale

Conception  de  Dieu  en 
tant qu'il se porte au bien 
de  manière  toujours  ac-
tuelle.

▪ lieu : 390
▪ satisfaction : 133

volonté humaine  (ou ap-
pétit  élicite  raison-
nable) voluntas

humana; appetitus
elicitus rationalis

Psychologie
Faculté  de  l'âme  raison-
nable  par  laquelle elle se 
dirige au bien désiré intel-
lectuellement.

▪ cause : 133
▪ faillibilité : 108
▪ genre : 59
▪ mouvement : 108
▪ rapport à la Charité : 59

Table logique des schémas proposés
du tome I

(ordonnés par science selon l'avancé de nos investigations)

0 | De la Sagesse
> Division :
> 1 | Division analogique : Sagesse surnaturelle et naturelle
Schéma- Degrés analogiques de sagesse p20
Schéma- Division des sciences p38
Schéma- Supériorité des sciences spéculatives surnaturelles sur les naturelles p43
Schéma- Supériorité des sciences pratiques surnaturelles sur les naturelles p43

1 | De la Théologie Sacrée (ou Sagesse surnaturelle ; ou Doctrine Sacrée)
> Définition :
> Genre prédicamental : Sagesse
Schéma- Subordination de notre théologie d'ici-bas à celle des bienheureux p26
> Cause matérielle : Tout être sous la raison de Dieu
> Cause formelle : La lumière de la révélation virtuelle
Schéma- Définition de notre théologie p56

1.1 | De la Théologie pratique (ou Discipline surnaturelle)
1.1.2 | De la Théologie morale
1.1.2.1 | De la Morale monastique
1.1.2.1.1 | De la Théologie morale générale
1 | La béatitude éternelle

Schéma- L'éternité participée p323

1.2 | De la Théologie dogmatique
> Division :
> 1 | Division matérielle : Théologie fondamentale et spéciale
Schéma- Division de la théologie dogmatique p59
Schéma- Distinction des fonctions théologiques selon sa procession démonstrative p62



300 | Somme théologique, Annexes (tome I)

1.2.1 | De la Théologie dogmatique spéciale
> Division :
> 1 | Division matérielle : Dieu et les créatures
Schéma- Division de la théologie dogmatique spéciale p77

1 | Dieu
Schéma- Distinctions de raison en Dieu p151

1.1 | Dieu en tant qu'il est un
1.1.1 | Les attributs de Dieu
1.1.1.4 | La bonté divine

Schéma- La bonté de Dieu p211
Schéma- Perfection de la bonté incréée p228

1.1.1.5 | L'infinité de Dieu
Schéma- L'infinité de Dieu p238

1.1.1.6 | L'omniprésence de Dieu dans les choses
Schéma- Omniprésence de Dieu dans la Création p264
Schéma- Transcendance et immanence de Dieu avec les créatures p270
Schéma- Double ubiquité de Dieu p275
Schéma- Ubiquité divine p281
Schéma- Ubiquité effective de Dieu p282
Schéma- Ubiquité per se primo de Dieu p288

1.1.1.7 | L'immutabilité de Dieu
Schéma- Rapport de Dieu au mouvement p292
Schéma- Immutabilité de Dieu p296

1.1.1.8 | L'éternité de Dieu
Schéma- Trois espèces de durée p307
Schéma- Caractères de l'éternité p312
Schéma- Eternité de Dieu p318
Schéma- L'ævum entre éternité et temps p336

1.1.1.9 | L'unité de Dieu
Schéma- Unité de Dieu p345

1.2.2 | De la Théologie dogmatique fondamentale
1.2.2.1 | Des Lieux théologiques
1.2.2.1.2 | Des Sources théologiques

Schéma- Force des arguments d'autorité et de raison en théologie p63
1.2.2.1.2.2 | De l'Exégèse

Schéma- Mode métaphorique de la Sainte Ecriture p67
Schéma- Diversité des sens de la Sainte Ecriture p73

2 | De la Philosophie (ou Sagesse naturelle)
> Définition :
> Cause matérielle : L'être
> Cause formelle : La connaissance des principes
Schéma- Rapport entre un objet et un sujet p31

2.1 | De la Logique
1 | Grande logique (ou logique matérielle)
1.1 | Le terme
1.1.1 | Le terme mental

Schéma- Les deux aspects logiques du concept : compréhension et extension p12
1.1.2 | Le terme oral

Schéma- Division des degrés de similitude p168
 1 | La définition
 1.1 | Le tout

Schéma- Distinction des deux formes de tout p129
Schéma- Rapport du tout aux parties p141

 1.1.1 | Le tout univoque (ou prédicable)
Schéma- Division d'un tout univoque p129
Schéma- Division des cinq prédicables p133

1.2 | L'énonciation
Schéma- Evidence d'une proposition p82

1.3 | La démonstration
> Définition :
> Cause formelle : Le syllogisme
Schéma- Organisation d'un article démonstratif p15
Schéma- Organisation du syllogisme p17
> Division :
> 1 | Division formelle : Démonstration par la cause et par les effets



Somme théologique, Annexes (tome I) | 301

Schéma- Modes de connaissance de la réalité p89

2.2 | De la Philosophie spéculative
> Division :
> 1 | Division analogique : Métaphysique, mathématiques et physique
Schéma- Division des sciences spéculatives p104

2.2.1 | De la Métaphysique
Schéma- Division de la métaphysique p186

2.2.1.1 | De la Théodicée (ou Théologie naturelle)
2 | Démonstration de l'existence de Dieu
2.1 | Les cinq voies physiques

Schéma- Causalité entre le Créateur et ses créatures p147
2.1.1 | 1ère voie du Mouvement

Schéma- Démonstration de l'existence de Dieu à partir du changement p95
2.1.2 | 2ème voie de la Causalité efficiente

Schéma- Démonstration de l'existence de Dieu à partir de la causalité efficiente p95
2.1.3 | 3ème voie de la Contingence des choses

Schéma- Démonstration de l'existence de Dieu à partir de la contingence des êtres p95
2.1.4 | 4ème voie des Degrés de perfection dans les choses

Schéma- Démonstration de l'existence de Dieu à partir de l'imperfection des êtres p95
Schéma- Similitude de forme entre l'effet et ultimement sa cause première p216
Schéma- Erreur platonicienne sur la bonté participée p234
Schéma- Unicité de Dieu p363

2.1.5 | 5ème voie du Gouvernement des choses
Schéma- Démonstration de l'existence de Dieu à partir de l'ordre de l'univers p95

2.2.1.2 | De l'Ontologie
> Erreurs :
> 1 | Erreur par excès : L'ontologisme
> 2 | Erreur par défaut : L'évolutionnisme
Schéma- Evolution réelle de la créature et évolutionnisme p156

1 | L'entité (c'est-à-dire l'être en tant qu'être)
> Définition :
Schéma- Division de l'être entre essence et existence p123
> Puissance : L'essence
> Acte : L'existence

2 | Les transcendantaux
Schéma- Division des transcendantaux p98, p177

2.1 | Les transcendantaux propres
2.1.1 | Les transcendantaux absolus
2.1.1.1 | La quiddité

> Division :
> 1 | Division analogique de l'entité : Les catégories
Schéma- Division des dix catégories p135
Schéma- Rapports des prédicaments aux transcendantaux p189

2.1.1.1.1 | La substance
> Définition :
Schéma- Division de la substance entre suppôt et essence p117
> Cause matérielle : Le suppôt (ou substance première)
> Cause formelle : L'essence (ou substance seconde)
> Division :
> 1 | Division formelle : Les substances simple et composé
Schéma- Division des catégories de l'être entre substance et accidents p105

2.1.1.1.2 | L'accident
Schéma- Comparaison des perfections entre elles p163

2.1.1.1 | L'un
> Division :
> 1 | Division analogique de l'entité : Les catégories de l'un
Schéma- Division de l'un transcendantal p351
Schéma- Degrés d'unité entre les êtres p369

2.1.2 | Les transcendantaux relatifs
2.1.2.3 | Le bien

Schéma- Division de la bonté selon les deux actes p171
Schéma- Perfection de la bonté créée p228
> Division :
> 1 | Division matérielle du bien : Le mode, l'espèce et l'ordre
Schéma- Exigences matérielles du bien p199



302 | Somme théologique, Annexes (tome I)

> 1 | Division analogique du bien : Les catégories (ou prédicaments) du bien
Schéma- Division du bien transcendantal p208

2.2 | Le semi-transcendantal du beau
Schéma- Le beau, semi-transcendantal p196

2.2.1.3 | De l'Epistémologie
Schéma- Défense du principe de réciprocité des causes p201

2.2.2 | Des Mathématiques
Schéma- L'infinité selon le prédicament de la quantité p254
Schéma- L'infinité des multitudes quantitatives et transcendantales p261

2.2.3 | De la Physique
2.2.3.1 | De la Philosophie physique
2.2.3.1.1 | De la Cosmologie
1 | Le mouvement
1.1 | Les termes du mouvement

Schéma- Division de l'être entre puissance et acte p31
1.1.2 | La puissance

Schéma- Division des puissances mobiles p303
Schéma- Division des puissances mobiles intrinsèques p303

1.2 | La causalité
> Division :
> 1 | Division formelle : Les causes analogues et univoques
Schéma- Distinction des causalités p161
Schéma- Causalités univoque et analogue p222

1.2.2 | La causalité univoque
> Division :
> 1 | Division formelle : Les causes intrinsèques et extrinsèques
Schéma- Division des quatre causes physiques p111
Schéma- Ordres d'intention et de réalisation p195

1.2.2.2 | Les causes intrinsèques (ou l'essence)
1.2.2.2.2 | La cause matérielle
1.2.2.2.2.1 | La matière première

Schéma- Actualisation d'un être p243
1.2.2.2.2.1 | La matière seconde

Schéma- Actuation accidentelle d'un être p249
1.3 | Les concomitants au mouvement
1.3.2 | Le temps

Schéma- Unité du temps p342
Schéma- L'instant présent, comme unité du temps p330

1.3.3 | Le lieu
Schéma- Définition du lieu p276

2.2.3.1.2 | De la Psychologie
1 | La vie

> 1 | Division des facultés : Les facultés cognitive et appétitive
 2 | L'appétit

Schéma- Division des appétits, et rapport au bien suprême p217
> 2 | Division formelle : Les vies végétative, sensitive, et raisonnable

1.3 | La vie raisonnable
Schéma- Division des facultés humaines p183

1.3.1 | La connaissance raisonnable
Schéma- Modes de connaissance du réel p175
Schéma- Ordre de perception du réel p358

2.2.3.2 | Des Sciences physiques
2.2.3.2.4 | Selon le temps : l'histoire
1 | Division matérielle
 1 | Histoire de la scolastique

Schéma- Les contemporains de saint Thomas p3
Schéma- Tour d'horizon de la scolastique p3

2.3 | De la Philosophie pratique
> Division :
> 1 | Division finale : L'honnête, le délectable et l'utile
Schéma- Division de la bonté seconde p207

2.3.1 | De l'Ethique
2.3.1.1 | De l'Ethique sociale
2.3.1.1.1 | De la Politique

> Erreur :



Somme théologique, Annexes (tome I) | 303

> 1 | Erreur par excès : La Révolution
Schéma- La dialectique hégélienne p297

2.3.1.3 | De la Monastique
1 | La félicité naturelle
2 | La vertu
2.1 | Les vertus intellectuelles
2.1.2 | Quant à la causalité

> Division :
> 1 | Division formelle : Sagesse et science
Schéma- Rapport entre les vertus de sagesse et de science p48

2.1.2.2 | La science
> Définition :
> Cause matérielle : La raison formelle de l'objet en tant qu'être
> Cause formelle : La lumière sub qua (ou la raison formelle de l'objet en tant qu'objet)
Schéma- Raisons formelles de l'objet en tant qu'être et tant qu'objet p31
> Division :
> 1 | Division relative : Sciences subalternante et subalternée
Schéma- Rapport entre les sciences subalternante et subalternée p25



Somme théologique, Prologue (com. Fr. Pie) | 1

Table des matières
du tome I

Préface de l'éditeur....................................................III

Prologue...................................................................2

Qu. I- De la doctrine sacrée......................................6
Art.  1-  Une autre doctrine s'avère-t-elle  nécessaire,  en 

plus des disciplines philosophiques ?...........................8
Art. 2- La doctrine sacrée est-elle une science ?............14
Art. 3- La doctrine sacrée forme t-elle une seule science ?

....................................................................................18
Art. 4- La doctrine sacrée est-elle une science pratique ?

....................................................................................22
Art.  5-  La  doctrine  sacrée  est-elle  plus  noble  que  les 

autres sciences ?........................................................25
Art. 6- La doctrine sacrée est-elle une sagesse ?............29
Art. 7- Dieu est-il le sujet de cette science ?...................34
Art. 8- Cette doctrine est-elle démonstrative ?..............38
Art. 9- La Sainte Ecriture doit-elle user de métaphores ?

....................................................................................43
Art. 10- La Sainte Ecriture renferme-t-elle plusieurs sens 

sous une même lettre ?..............................................47

Qu. II- De Dieu, Dieu existe-t-il ?.............................52
Art.  1-  L'existence  de  Dieu  est-elle  évidente  par  elle-

même ?.......................................................................54
Art. 2- L'existence de Dieu est-elle démontrable ?.........59
Art. 3- Dieu existe-t-il ?...................................................63

Qu. III- De la simplicité de Dieu..............................71
Art. 1- Dieu est-il corporel ?............................................74
Art. 2- Dieu est-il composé de matière et de forme ?....80
Art. 3- Dieu s'identifie-t-il à son essence ou à sa nature ?

....................................................................................84
Art. 4- L'essence de Dieu est-elle la même chose que son 

existence ?..................................................................88
Art. 5- Dieu appartient-il à un genre quelconque ?........93
Art. 6- Existe-t-il des accidents en Dieu ?.......................98
Art. 7- Dieu est-il absolument simple ?.........................102
Art.  8-  Dieu  entre-t-il  en  composition  avec  les  autres 

êtres ?.......................................................................106

Qu. IV- De la perfection de Dieu...........................111
Art. 1- Dieu est-il parfait ?.............................................113
Art. 2- Toutes les perfections des choses se trouvent-elles 

en Dieu ?...................................................................117
Art.  3-  Se peut-il  qu'une créature donnée ressemble à 

Dieu ?........................................................................122

Qu. V- Du bien en général.....................................127
Art. 1- Le bien diffère-t-il réellement de l'être ?...........129
Art. 2- Le bien est-il premier sur l'être, selon la raison ?

..................................................................................134

Art. 3- Tout être est-il bon ?..........................................139
Art. 4- Le bien a-t-il raison de cause finale ?.................143
Art.  5-  La raison du bien consiste-t-elle  dans le mode, 

l'espèce et l'ordre ?..................................................147
Art. 6- Convient-il de diviser le bien en honnête, utile et 

délectable ?..............................................................154

Qu. VI- De la bonté de Dieu..................................159
Art. 1- Convient-il à Dieu d'être bon ?..........................160
Art. 2- Dieu est-il le bien suprême ?.............................164
Art. 3- Est-il propre à Dieu d'être bon par essence ?....169
Art. 4- Tout est-il bon par bonté divine ?......................174

Qu. VII- De l'infinité de Dieu.................................178
Art. 1- Dieu est-il infini ?...............................................179
Art. 2- Se peut-il qu'un autre être que Dieu soit infini par 

essence ?..................................................................184
Art. 3- Se peut-il que quelque chose soit infini en acte se-

lon l'étendue ?..........................................................188
Art. 4- Est-ce que les choses peuvent présenter une mul-

titude infinie ?..........................................................194

Qu. VIII- De l'existence de Dieu dans les choses....199
Art. 1- Dieu est-il en toutes choses ?............................200
Art. 2- Dieu est-il partout ?...........................................205
Art. 3- Dieu est-il partout par son essence, sa présence et 

sa puissance ?...........................................................210
Art. 4- Est-ce le propre de Dieu d'être partout ?..........216

Qu. IX- De l'immutabilité de Dieu.........................221
Art. 1- Dieu est-il absolument immuable ?...................222
Art. 2- L'immutabilité est-elle le propre de Dieu ?.......227

Qu. X- De l'éternité de Dieu..................................234
Art. 1- Convient-il de définir l'éternité comme la posses-

sion  toute  simultanée  et  parfaite  de  l'interminable 
vie ?..........................................................................235

Art. 2- Dieu est-il éternel ?............................................240
Art. 3- Est-il propre à Dieu d'être éternel ?...................244
Art. 4- L'éternité diffère-t-elle du temps ?....................248
Art. 5- De la différence entre l'ævum et le temps........254
Art. 6- N'existe-t-il qu'un seul ævum ?.........................260

Qu. XI- De l'unité de Dieu.....................................266
Art. 1- Est-ce que l'un ajoute quelque chose à l'être ?.267
Art. 2- L'un et le multiple sont-ils opposés ?................273
Art. 3- Dieu est-il un ?...................................................279
Art. 4- Dieu est-il suprêmement un ?...........................283

Annexe I- Index alphabétique...............................286

Annexe II- Table logique des schémas proposés....299

Nota Bene : Des annexes plus complètes de l'ensemble de nos ouvrages sont disponibles sur notre site in-
ternet www.scholasapientiae.fr. Elles sont régulièrement actualisées.

http://www.scholasapientiae.fr/


2 | Somme théologique, Prologue (com. Fr. Pie)

Achevé d'imprimer aux Pays-Bas
par Pumbo.fr,

le 15 novembre 2019,
en la fête de saint Albert-le-Grand O.P.

Dépôt légal : novembre 2019
ISSN : 2426-2064 (HS n°1)


	St Thomas Aq - Som. théologique com. FP - Ante2
	Préface de l'éditeur

	St Thomas Aq - Som. théologique com. FP - IaQu003
	Question 3
		il reste à découvrir sa manière d'être, afin de savoir réellement ce qu'il est.
	Or,	puisqu'il nous est impossible de connaître de Dieu ce qu'il est, mais davantage ce qu'il n'est pas, ainsi il nous est impossible de considérer son mode d'être, mais plutôt la manière dont il n'est pas.
	Donc,	il nous faut considérer :
	premièrement, comment il n'est pas ;
	deuxièmement, comment il nous est connu* ;
	troisièmement, comment nous le nommons**.
	Or,	il est possible de montrer comment Dieu n'est pas en lui soustrayant tout ce qui ne lui convient pas, tels que la composition, le mouvement, et d'autres propriétés de ce type.
	Donc,
	premièrement, on s'interrogera sur sa simplicité, par laquelle on lui retranche toute forme de composition ;
	Et puisque, parmi les êtres corporels, les plus simples demeurent imparfaits et ne sont que les parties des autres, nous enquêterons deuxièmement sur sa perfection* ;
	troisièmement, sur son infinité** ;
	quatrièmement, sur son immutabilité*** ;
	cinquièmement, sur son unité****.
	premièrement, Dieu est-il un être corporel ?
	deuxièmement, y a-t-il en lui composition de matière et de forme ?
	troisièmement, y a-t-il en lui composition de quiddité (ou d'essence, ou encore de nature) et de sujet ?
	quatrièmement, y a-t-il en lui composition entre l'essence et l'existence ?
	cinquièmement, y a-t-il en lui composition entre un genre et une différence spécifique ?
	sixièmement, y a-t-il en lui composition entre un sujet et des accidents ?
	septièmement, est-il composé de quelque manière ou entièrement simple ?
	huitièmement, intervient-il dans la composition d'autres êtres ?
	Quæstio tertia.
		inquirendum restat quomodo sit, ut sciatur de eo quid sit.
	Sed	quia de Deo scire non possumus quid sit, sed quid non sit, non possumus considerare de Deo quomodo sit, sed potius quomodo non sit.
	Primo ergo considerandum est 
		quomodo non sit;
	secundo, quomodo a nobis cognoscatur*;
	tertio, quomodo nominetur**.
	Potest autem ostendi de Deo quomodo non sit, removendo ab eo ea quæ ei non conveniunt, utpote compositio-nem, motum, et alia hujusmodi.
	Primo ergo
		inquiratur de simplicitate ipsius, per quam removetur ab eo compositio.
	Et quia simplicia in rebus corporalibus sunt imperfecta et partes, secundo inquiretur de perfectione ipsius*;
	tertio, de infinitate ejus**;
	quarto, de immutabilitate***;
	quinto, de unitate****.
	Circa primum quæruntur octo.
	Primo: utrum Deus sit corpus.
	Secundo: utrum sit in eo compositio formæ et materiæ.
	Tertio: utrum sit in eo compositio quidditatis, sive essentiæ, vel naturæ, et subjecti.
	Quarto: utrum sit in eo compositio quæ est ex essentia et esse.
	Quinto: utrum sit in eo compositio generis et differentiæ.
	Sexto: utrum sit in eo compositio subjecti et accidentis.
	Septimo: utrum sit quocumque modo compositus, vel totaliter simplex.
	Octavo: utrum veniat in compositionem cum aliis.

	St Thomas Aq - Som. théologique com. FP - IaQu003a01
		le corps est ce qui possède trois dimensions.
	Or,	la Sainte Ecriture attribue ces trois dimensions à Dieu. En effet, on lie dans Job (XI*) :
	« La perfection de Dieu est plus haute que les cieux : que feras-tu ?
	Elle est plus profonde que le séjour des morts : qu'en sauras-tu ?
	Sa mesure est plus longue que la terre, elle est plus large que la mer. »
	Donc,	Dieu est corporel.
		tout ce qui a une figure est corporel, du fait que la figure désigne le post-prédicament qualitatif portant sur le prédicament de la quantité.
	Or,	il semble que Dieu soit doté d'une figure, puisqu'il est écrit dans la Genèse (I*) : « Faisons l'homme à notre image, selon notre ressemblance ». En effet, la figure est qualifiée d'image d'après ce passage aux Hébreux (I**) : « du fait qu'il est le rayonnement de sa gloire, et la figure de sa substance », c'est-à-dire son image.
	Donc,	Dieu est corporel.
		tout ce qui se compose de parties corporelles, est corporel.
	Or,	la Sainte Ecriture attribue à Dieu de tels membres corporels. En effet, il est dit :
		dans Job (XL*) : « as-tu un bras comme celui de Dieu ? » ;
	et	dans les Psaumes : « les yeux du Seigneur sont sur les justes »**, et « la droite du Seigneur a déployé sa force »***.
	Donc,	Dieu est corporel.
		le prédicament de position ne convient qu'aux êtres corporels.
	Or,	des propriétés propres à ce prédicament de position sont attribuées à Dieu dans la Sainte Ecriture. En effet, il est dit :
		dans Isaïe (VI*) : « je vis le Seigneur assis » ;
	et	toujours dans Isaïe (III**) : « le Seigneur se tient debout pour juger ».
	Donc, Dieu est corporel.
		rien ne peut être un point de départ ou d'arrivée local s'il n'est corporel, ou muni de quelque élément corporel.
	Or,	la Sainte Ecriture identifie Dieu à un terme local :
		comme point d'arrivée, d'après le Psaume* : « élevez-vous vers lui, et vous en serez illuminés » ;
	et	comme point de départ, d'après Jérémie (XVII**) : « ceux qui s'éloignent de vous seront inscrits sur la terre ».
	Donc,	Dieu est corporel.
	premièrement bien sûr, parce que
		aucun corps ne peut se mouvoir sans être mû lui-même, ce qui s'induit aisément de la réalité.
	Or,	on a montré plus haut* que Dieu est le premier moteur immobile.
	Donc,	il est évident que Dieu n'est pas corporel.
	Deuxièmement, parce que
		l'être premier doit nécessairement être en acte et d'aucune manière en puissance. En effet,
		dans un même être qui passe de la puissance à l'acte, la puissance est première sur l'acte dans le temps.
	Alors que dans l'absolu c'est l'acte qui prime sur la puissance. Car, ce qui est en puissance ne peut se ramener à l'acte que par l'intermédiaire d'un être déjà en acte.
	Or,	on a montré plus haut* que Dieu est l'être premier.
	Donc,	il s'avère impossible qu'existe en Dieu une quelconque puissance.
	Or,	tout corps est en puissance. Car, en tant que tel, le continu est divisible à l'infini.
	Donc,	il est impossible que Dieu soit corporel.
	Troisièmement, parce que
		Dieu est l'être le plus noble d'entre tous, comme cela ressort de ce qu'on a dit précédemment*.
	Or,	il est impossible qu'un corps constitue ce qu'il y a de plus noble parmi les êtres. Car,
		un corps
		ou est vivant, ou ne l'est pas ;
	et	il est manifeste qu'un corps vivant demeure plus noble qu'un corps non-vivant.
	Or,	le corps vivant ne peut l'être en tant qu'il est corps, sans quoi tout corps vivrait.
	Donc,
		il importe qu'un autre principe le fasse vivre, comme notre corps vit par le moyen d'une âme.
	Et,	ce principe par lequel vit le corps doit être plus noble que le corps lui-même.
	Donc,	il est impossible que Dieu soit corporel.
		comme on l'a déjà expliqué*, la Sainte Ecriture nous transmet les choses divines et spirituelles sous des images corporelles.
	Donc,	lorsqu'elle attribut trois dimensions à Dieu, sous cette image quantitative du corps,
		elle désigne la quantité de sa propre puissance. De telle sorte qu'elle figure :
	par la profondeur, sa puissance à connaître ce qui est caché ;
	par la hauteur, l'excellence de sa puissance sur toutes choses ;
	par la longueur, la durée de son existence ;
	par la largeur, l'affection de son amour pour toutes choses.
	Ou encore, comme l'écrit Denys dans son Traité des noms divins (IX**) :
	par la longueur de Dieu, on entend l'incompréhensibilité de son essence ;
	par la longueur, l'acte de sa puissance qui pénètre tout ;
	et par sa largeur, sa capacité d'extension à toute chose, dans la mesure où tout se trouve inclus sous le champ de sa protection.
		si on dit que l'homme est à l'image de Dieu,
		ce n'est pas selon le corps,
	mais	selon ce qui place l'homme au-dessus des autres animaux.
	Donc,	dans la Genèse (I*), après avoir dit : « Faisons l'homme à notre image, selon notre ressemblance », il est ajouté : « afin qu'il domine sur les poissons de la mer, etc ».
	Or,	l'excellence de l'homme sur tous les autres animaux lui vient de sa raison et de son intelligence.
	Donc, c'est bien selon l'intellect et la raison, lesquels sont incorporels, que l'homme est à l'image de Dieu.
		l'acte de l'œil est de voir ;
	donc,	on parlera d'œil pour Dieu, afin de signifier la puissance de sa vision, sous un mode intellectuel et non sensible. Et il en est de même des autres membres.
		être assis, en vertu de son immobilité et de son autorité ;
	et	se tenir debout, en raison de la force avec laquelle il doit soumettre tous ceux qui s'opposent à lui.
		on ne s'élève pas à Dieu par des sentiers corporels, puisqu'il est partout à la fois, mais bien par nos désirs spirituels.
	Et	c'est sous ce même mode qu'on peut s'éloigner de lui.
	Et donc, l'élévation et l'éloignement désignent bien, par similitude au mouvement local, des affections spirituelles.
	Articulus primus.
	I-	Corpus enim est quod habet trinam dimensionem.
	Sed	sacra Scriptura attribuit Deo trinam dimensionem: dicitur enim Job XI*:
	excelsior cælo est, et quid facies?
	profundior inferno, et unde cognosces?
	longior terra mensura ejus, et latior mari.
	Ergo	Deus est corpus.
		omne figuratum est corpus, cum figura sit qualitas circa quantitatem.
	Sed	Deus videtur esse figuratus, cum scriptum sit Gen. I*: Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram: figura enim imago dicitur, secundum illud Hebr. I**: cum sit splendor gloriæ, et figura substantiæ ejus, idest imago.
	Ergo	Deus est corpus.
		omne quod habet partes corporeas, est corpus.
	Sed	Scriptura attribuit Deo partes corporeas: dicitur enim
		Job XL*: si habes brachium ut Deus;
	et	in Psalmo, oculi domini super justos**; et, dextera Domini fecit virtutem***.
	Ergo	Deus est corpus.
		situs non convenit nisi corpori.
	Sed	ea quæ ad situm pertinent, in Scripturis dicuntur de Deo: dicitur enim
		Isaiæ VI*: vidi Dominum sedentem;
	et	Isaiæ III**: stat ad judicandum Dominus.
	Ergo	Deus est corpus.
		nihil potest esse terminus localis a quo vel ad quem, nisi sit corpus vel aliquod corporeum.
	Sed	Deus in Scriptura dicitur esse terminus localis
		ut ad quem, secundum illud Psalmi*: accedite ad eum, et illuminamini;
	et	ut a quo, secundum illud Hierem. XVII**: recedentes a te in terra scribentur.
	Ergo	Deus est corpus.
	Primo quidem, quia
		nullum corpus movet non motum: ut patet inducendo per singula.
	Ostensum est autem supra* quod Deus est primum movens immobile.
	Unde	manifestum est quod Deus non est corpus.
	Secundo, quia
		necesse est id quod est primum ens, esse in actu, et nullo modo in potentia.
		Licet enim in uno et eodem quod exit de potentia in actum, prius sit potentia quam actus tempore,
	simpliciter tamen actus prior est potentia: quia quod est in potentia, non reducitur in actum nisi per ens actu.
	Ostensum est autem supra* quod Deus est primum ens.
	Impossibile est igitur quod in Deo sit aliquid in potentia.
	Omne autem corpus est in potentia: quia continuum, inquantum hujusmodi, divisibile est in infinitum.
	Impossibile est igitur Deum esse corpus.
	Tertio, quia
		Deus est id quod est nobilissimum in entibus, ut ex dictis patet*.
	Impossibile est autem aliquod corpus esse nobilissimum in entibus. Quia
		corpus
		aut est vivum, aut non vivum.
	Corpus autem vivum, manifestum est quod est nobilius corpore non vivo.
	Corpus autem vivum non vivit inquantum corpus, quia sic omne corpus viveret:
	oportet igitur quod
		vivat per aliquid aliud, sicut corpus nostrum vivit per animam.
	Illud autem per quod vivit corpus, est nobilius quam corpus.
	Impossibile est igitur Deum esse corpus.
		sicut supra dictum est*, sacra Scriptura tradit nobis spiritualia et divina sub similitudinibus corporalium.
	Unde, cum trinam dimensionem Deo attribuit, sub similitudine quantitatis corporeæ,
		quantitatem virtualem ipsius designat: utpote
	per profunditatem, virtutem ad cognoscendum occulta;
	per altitudinem, excellentiam virtutis super omnia;
	per longitudinem, durationem sui esse;
	per latitudinem, affectum dilectionis ad omnia. –
	Vel, ut dicit Dionysius, cap. IX de Div. Nom.**,
	per profunditatem Dei intelligitur incomprehensibilitas ipsius essentiæ;
	per longitudinem, processus virtutis ejus, omnia penetrantis;
	per latitudinem vero, superextensio ejus ad omnia, inquantum scilicet sub ejus protectione omnia continentur.
		homo dicitur esse ad imaginem Dei,
		non secundum corpus,
	sed	secundum id quo homo excellit alia animalia:
	unde,	Gen. I*, postquam dictum est: Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram, subditur: ut præsit piscibus maris, et cetera.
	Excellit autem homo omnia animalia quantum ad rationem et intellectum.
	Unde	secundum intellectum et rationem, quæ sunt incorporea, homo est ad imaginem Dei.
		actus oculi est videre:
	unde	oculus de Deo dictus, significat virtutem ejus ad videndum modo intelligibili, non sensibili. Et simile est de aliis partibus.
		sedens, propter suam immobilitatem et auctoritatem;
	et	stans, propter suam fortitudinem ad debellandum omne quod adversatur.
		ad Deum non acceditur passibus corporalibus, cum ubique sit, sed affectibus mentis:
	et	eodem modo ab eo receditur.
	Et sic	accessus et recessus, sub similitudine localis motus, designant spiritualem affectum.


	St Thomas Aq - Som. théologique com. FP - Post1
	Index alphabétique
	du tome I
	Table logique des schémas proposés
	du tome I

	St Thomas Aq - Som. théologique com. FP - Post2
	Table des matières
	du tome I


