REGINALDUS GARRIGOU-LAGRANGE O.P.

PROFESSOR EX FACULTATE THEOLOGICA

DE
COMMENTARIUM IN
SANCTUM THOMAM AQUINATEM

TOMUS PRIMUS

PARS PRIMA SUMMAZ THEOLOGIA
A QUASTIONE I AD QU ASTIONEM XXVI

TRANZALTI
(GALLLAZ, BITURIGIS)

MMXV



Commentarium in Primam Partem Summa S. Thomae, De Deo Uno, auctore R.P.
Reginaldo Garrigou-Lagrange, O.P., Magistro in S. Theol.

NIHIL OBSTAT: IMPRIMI POTEST:
fr. Michzel Browne, O.P. die 9 Julii 1937
Magister in S. Theologia fr. Raymundus-M. Louis
fr. Thomas Philippe, O.P. Vic. Mag. Gen.
IMPRIMATUR:

Lutetize Parisiorum die 18 aprilis 1938
V. Dupin, v. 8.



SANCTA DEl GENITRICI
IN SIGNUM GRATI ANIMI
ET FILIALIS OBEDIENTILA
AUCTOR
LIBENTISSIME DEDICAT



© Editions Schola Sapientize, 2021
Les textes du RP Garrigou-Lagrange étant libres de droit,
chacun peut librement copier les pages,
pourvu qu'elles participent a la formation en science logique,
et encouragent le développement de cette science.

Numéro : Hors-série n°GL-1 de la revue des Cahiers scolastiques
ISSN : 2426-2064

Dépét légal : avril 2021

Edition : Schola Sapientize

Lierne, 36230 Tranzault, France
www.scholasapientiae.fr
Impression : Pumbo.fr (Pays-Bas)
Directeur de la publication : Mathieu Brulaire



http://www.scholasapientiae.fr/

INTRODUCTIO.

De momento ac significatione Summae Theologicae sancti Thomae

Bl um cursus iste sit explicatio Summae Theologicae sancti Thoma, ad modum introductionis utile est
d prius ostendere momentum seu valorem et significationem hujusce operis sub duplici aspectu histori-
¥ co et theoretico. Notamus solum ex historia theologize ea quae ignorare non licet.

1° In historia theologize distinguuntur generaliter tres principales periodi, scilicet periodus patristica a saeculo
I°ad VIII, quae est praesertim apologetica, polemica et positiva; periodus medii sevi a seeculo VIII ad XV, quae est
scholastica; periodus moderna a saeculo XVI ad tempus hodiernum, quae est praesertim positiva et critica.

In successione harum aetatum apparet progressus theologize, prout in qualibet periodo quaedam theologize
functio speciatim eminet, secundum necessitates temporum; in hac evolutione aliquid vere providentiale ma-
nifestatur. Sic in periodo patristica, theologia est prius apologetica (saculo IlI) ad conversionem mundi a pagani-
smo ad christianismum, postea fit praesertim polemica contra nascentes haereses in sinu Ecclesize, et istee hae-
reses circa principaliora dogmata versantur, scilicet circa Trinitatem, Incarnationem, Redemptionem, ut ariani-
smus, nestorianismus, monophysismus. Tunc theologia debet principia fidei defendere ex ipso Revelationis de-
posito; scil. ex Sacra Scriptura et Traditione divina, sic paulatim incipit theologia quae dicitur positiva, id est
quee colligit diversa puncta doctrinae revelatae in Sacra Scriptura et divina Traditione contenta. Theologia vero
systematica, quae omnia credenda et cum fide connexa coadunat in aliquod corpus doctrinale nondum proprie
existit in periodo patristica, nisi in quibusdam operibus sancti Augustini ut in libris de Trinitate, et saculo VIl in
opere sancti Joannis Damasceni de Fide orthodoxa.

In secunda autem periodo, scilicet medio avo, constituitur proprie theologia systematica, seu scholastica,
quee didactice et speculative exponit ac defendit doctrinam fidei et ex ea deducit conclusiones theologicas. Sic
paulatim constituitur corpus doctrinale in quo habetur, infra doctrinam fidei proprie dictam, ipsa scientia theo-
logica, satis communiter in Ecclesia recepta, qua superat sua universalitate et certitudine varia systemata
theologica plus minusve ad invicem opposita. Hac aetate scribuntur Summee theologicae, quae dicuntur Summae
prout integraliter tractant de omnibus. materiis ad theologiam pertinentibus et prout hae diversae materiae con-
siderantur sub lumine altiorum principiorum et fidei et rationis.

In tertia periodo, scilicet moderna, theologia rursus fit praesertim polemica et positiva contra protestantes,
necnon apologetica contra rationalistas. Haec tertia periodus vocari potest critica seu reflexiva, et in hoc etiam
apparet progressus theologize, prout reflexio critica sequitur normaliter cognitionem directam. Ut dicit enim
sanctus Thomas I° q. 79, a. 8: “scientia humana secundum viam acquisitionis vel inventionis, procedit a quibu-
sdam simpliciter intellectis, quae sunt prima principia. Et rursus in via judicii resolvendo redit ad prima princi-
pia, ad quae inventa examinat”. Sic in hac tertia periodo magis critice cognoscuntur et defenduntur contra pro-
testantes et rationalistas ipsa fidei fundamenta, seu fontes revelationis, scilicet s. Scriptura et divina Traditione,
et tunc constituuntur tractatus fundamentales de Revelatione, de Ecclesia, de Locis theologicis seu de metho-
dologia sacree theologize.

In hoc jam apparet progressus theologiae, quae sicut arbor crescit, et semper vitam suam renovat ex diligen -
tiori cognitione fontium ex quibus tanquam ex radicibus procedit.

2° Notandum est quod tria splendoris tempora in historia theologiae veniunt subito post magnum Concilium.
Sic post I Concilium Niczenum ann. 325 contra arianismum, florent saeculo IV et initio saeculi V, Patres majores
in ecclesia Graeca, sanctus Athanasius, sanctus Basilius, sanctus Gregorius Nazianzenus, sanctus Gregorius Nys -
senus, sanctus Joannes Chrysostomus, sanctus Cyrillus Alexandrinus, et in occidente sanctus Hilarius, sanctus
Ambrosius, sanctus Hieronymus, sanctus Augustinus, sanctus Leo magnus.

Pariter in secunda periodo post IV Concilium Lateranense, ann. 1215 contra Albigenses et Waldenses, florent
saeculo Xlll sanctus Albertus magnus, Alexander Halensis, sanctus Bonaventura, sanctus Thomas.

Denique tertia periodus splendoris est tempore Concilii Tridentini, 1545-1563; jam ante Concilium floruerunt
Cajetanus, Sylvester Ferrariensis, et tempore Concilii ac postea Soto, Bannez, Tolet, Medina, Salmanticenses,
Joannes a sancto Thoma, Suarez in theologia speculativa, omnes autem isti theologi sunt commentatores sanc-
ti Thomae, etiam Suarez quamvis ipse suum proprium eclectismum habeat. Eodem tempore in controversia
eminent Cano, sanctus Robertus Bellarminus, Natalis Alexander, Bossuet, et in exegesi Maldonat, Cornelius a
Lapide et alii.

Item post Concilium Vaticanum 1869-1870 scribunt renovatores theologize, Josephus Kleutgen S.J., Scheeben,
Schwane, Hefele, et inter renovatores thomismi Sanseverino, Cornoldi, S.J., Zigliara O.P., etc., etc. Leo XllI in




pluribus Encyclicis, speciatim in Encyclica £terni Patris 1879 valde commendat sancti Thomae doctrinam.

Ex hoc autem quod hae tres aetates aurea sacrae theologiae sequuntur magna Concilia apparet quomodo Spi-
ritus Sanctus dirigit, per vivum magisterium Ecclesiae docentis, progressivam dogmatis intelligentiam in ordine
ipsius fidei, et infra fidem ipsum theologiae progressum. Deus enim speciali providentia invigilat supra suam
scientiam, scilicet supra theologiam, quae proprie est scientia de Deo ex divina revelatione procedens. Et e con-
verso in his tribus generalibus periodis magna concilia quodammodo praeparata sunt per inquisitiones theolo-
gorum temporum praeparationis; sic labor humanus est causa dispositiva et Deus Ecclesiam docentem assi-
stens est causa principalis progressivee dogmatis intelligentize in ordine fidei, et etiam consequenter ipsius pro-
gressus theologize.

3° Notandum est quod in qualibet harum trium periodorum inveniuntur tempus praeparationis, tempus
splendoris, tempus stationis sine progressu, tunc fiunt compendia et compilationes, denique venit tempus de-
clinationis plus minusve profundee ut seeculum VII, sac. XIV, seec. XVIII.

In tempore splendoris apparet praesertim mirabilis diversarum theologize functionum harmonia, ad quam
non subito mens humana pervenire potest.

Generaliter enim in tempore preeparationis adsunt duz tendentize ad invicem quodammodo oppositee prop-
ter quemdam excessum in una vel altera parte, quidam verbi gratia exaggerant necessitatem speculationis ut
Alexandrina schola; alii autem exclusive vacant studio positivo Sacrae Scripturese, ut schola Antiochena. Item in
medio @vo, seaeculo Xll, Abaelardus plus aequo rationi tribuens in rebus fidei, in multos errores incidit, dum e
contrario plures in schola sancti Victoris nimis mystice et non satis rationaliter procedunt.

In tempore splendoris e contrario, speciatim szeculo Xlll, doctores perveniunt ad mirabilem et altam concilia-
tionem diversarum functionum theologize, quae simul tunc perficitur sub aspectu positivo, sub aspectu specu-
lativo et etiam affectivo. Omnes enim magni theologi tunc scribunt commentaria in Sacram Scripturam, profun -
de doctrinam Patrum praesertim sancti Augustini cognoscunt, et eminent in sapientia seu alta mysteriorum in-
telligentia pro vita christiana fructuosissima.

Hoc apparet saeculo XllI, in quo tamen remanent inter majores theologos notabiles differentize ingenii, incli-
nationis et methodi.

Sic sanctus Bonaventura in suis operibus, sancto Augustino plerumque adhaerendo, platonicee philosophize
potius quam aristotelicae favet, voluntatem intelligentize praeponit, et mysticee contemplationi prae theorica
speculatione incumbit. Eodem tempore sanctus Albertus magnus, valde versatus in rebus philosophicis, philo-
sophiam Aristotelicam ab erroribus commentatorum Arabum expurgat eamque ad usum theologize accommo-
dat, tanquam instrumentum magis praecisum, exactum, quam Platonica philosophia.

Sanctus Thomas denique, perficiens ea quae inceperat Albertus, ostendit valorem fundamentorum philoso-
phize aristotelicae circa primas rationis notiones et prima rationis principia, nec non circa principia constitutiva
tum rerum naturalium, tum naturae humanae; sic magis exacte determinat quodnam est objectum proprium in-
tellectus nostri, et proinde quid superat omnino cognitionem nostram naturalem, imo cognitionem naturalem
cujuslibet intellectus creati. Melius igitur quam antecessores sanctus Thomas distinxit rationem naturalem a
fide supernaturali, utramque tamen consociavit, diversas theologiz partes miro ordine logico exposuit prout
theologia est de Deo in se, de his quae a Deo procedunt, et ad Deum ordinantur; sic omnes materias theologi-
cas in unum corpus doctrinze collegit, cum qualitatibus quae raro uniuntur, scilicet cum magna simplicitate si-
mul et profunditate, nec non cum magno rigore logico simul et alto sensu inaccessabilitatis mysterii. Ideoque a
Summis Pontificibus ejus doctrina jugiter summis laudibus celebrata est, et Leo XllII in Encyclica £&terni Patris
scripsit: “Jamvero inter Scholasticos Doctores, omnium princeps et magister, longe eminet Thomas Aquinas,
qui, uti Cajetanus animadvertit, veteres doctores sacros quia summe veneratus est, ideo intellectum omnium
quodammodo sortitus est”. lllorum doctrinas, velut dispersa cujusdam corporis membra, in unum Thomas col-
legit et coagmentavit, miro ordine digessit et magnis incrementis ita adauxit, ut catholicae Ecclesize singulare
praesidium et decus jure meritoque habeatur,...

“Illud etiam accedit, quod philosophicas conclusiones angelicus Doctor speculatus est in rerum rationibus et
principiis, quae quam latissime patent et infinitarum fere veritatum semina suo velut gremio concludunt, a po-
sterioribus magistris opportuno tempore et uberrimo cum fructu aperienda. Quam philosophandi rationem
cum in erroribus refutandis pariter adhibuerit, illud a se impetravit, ut et superiorum temporum errores omnes
unus debellarit, et ad profligandos, qui perpetua vice in posterum exorituri sunt, arma invictissima suppedita -
rit.

“Preeterea rationem, ut par est, a fide apprime distinguens, utramque tamen amice consocians, utriusque
tum jura conservavit, tum dignitati consuluit, ita quidem ut ratio ad humanum fastigium Thomae pennis evecta,
jam fere nequeat sublimius assurgere; neque fides a ratione fere possit plura aut validiora adjumenta praestola-
ri, quam quae jam est per Thomam consecuta.”



In eadem Encyclica citantur plura testimonia Summorum Pontificum, et praesertim, veluti cumulus, Innocentii
VI judicium: “Hujus (Thomae) doctrina prae cceteris, excepta canonica, habet proprietatem verborum, modum
dicendorum, veritatem sententiarum, ita ut nunquam qui eam tenuerint, inveniantur a veritatis tramite devias-
se, et qui eam impugnaverit semper fuerit de veritate suspectus.”

Post saeculum XIll, incipit paulatim theologiz scolasticae prolapsus, sicut post aetatem Patrum majorum scil.
post saeculum IV'" et V'™ incoepit aetas Patrum minorum, a saeculo VI ad VIII.

Jam quidem initio saeculi XIV Joannes Duns Scotus in multis quaestionibus metaphysicis a synthesi sancti Tho-
mae recedit novamque scholam fundat. Duns Scotus dissentit a sancto Thoma praesertim in duobus: 1° Admittit
novam distinctionem, scil. formalem actualem ex natura rei, quam possibilem existimat inter distinctionem rea-
lem et distinctionem rationis, dum thomistae dicunt: distinctio aut antecedit considerationem mentis et est rea-
lis, aut eam non antecedit, sic rationis est, et non datur medium possibile. Hanc autem distinctionem formalem
Scotus ponit quandoque loco distinctionis realis sancti Thomae, v. g. inter essentiam creatam et esse, inter ani-
mam et facultates, ac facultates inter se, sic viam aperit nominalismo. Quandoque vero Scotus ad realismum
immoderatum tendit, prout hanc distinctionem formalem ponit loco distinctionis rationis sancti Thomae, v. g.
inter attributa divina, et in eadem creatura inter diversos gradus metaphysicos, v. g. inter animalitatem, vitalita-
tem, substantiam et ens. Proinde ens concipitur ut univocum, nam formaliter distinguitur ante consideratio-
nem mentis a substantia tum Dei, tum creaturae. Haec nova doctrina metaphysica non est, juxta thomistas, ab-
sque periculo pantheismi, nam si substantia creata et substantia divina sunt extra ens, prout ab eo formaliter
distinguuntur a parte rei, tunc nihil sunt, quia extra ens nihil est; et ens remaneret unicum®. Insuper per viam
formalismi, scholastica decidit ad subtilitates et discussiones verbales.

2° Alia innovatio Scoti pertinet ad ejus voluntarismum; sic tenet quod distinctio inter ordinem natureae et ordi-
nem gratize dependet a libero Dei arbitrio, ac si gratia non esset supernaturalis secundum suam essentiam, sed
solum de facto. Ratione ejusdem voluntarismi, Scotus affirmat quod Deus potuisset aliam legem moralem na-
turalem statuere quoad officia inter homines, et sic posset revocare preecepta “non occides, non furtum
facies”; sic Scotus viam aperit contingentismo et positivismo nominalistarum saeculi XIV2.

Eodem fere tempore Rogerus Bacon, eruditionis prodigium, non tamen a temerariis opinionibus liberum,
passim cum contemptu loquitur de Aristotelis philosophia, de Alberto Magno et sancto Thoma, quos pueros
vocat.

Contra Scotum pro sancto Thoma scribit inter alios Thomas de Sutton, O.P. Anglicus a patria dictus (1 1310) in
Commentariis super quatuor libros sententiarum. Sed defensionem doctrinae Scoti instituunt Petrus Aureolus
O.M., Antonius Andrea O.M., Richardus de Mediavilla O.M., Gerardus de Bononia, ord. carmelit. utriusque
scholze opiniones conciliare nititur.

In toto saeculo XIV et ineunte saeculo XV paulatim theologia scholastica in discussiones sape verbales, cavilla-
tiones et subtilitates inutiles decidit. Ratio principalis hujusce prolapsus fuit reviviscentia nominalismi, secun-
dum quem universalia sunt meri mentis conceptus vel voces communes; proinde ipsa natura rerum nequidem
imperfecte cognosci potest, sive agatur de natura rerum corporalium, sive de natura animae, ejus facultatum,
sive de fundamento legis naturalis, aut de essentia gratize et de ejus essentiali distinctione a natura nostra.

Sic negant isti principium: facultates, habitus et actus specificantur ab objecto formali. Quapropter nomina-
les, praesertim Guillelmus Ockam, sanam et altam doctrinam priorum magistrorum despicientes, excidium soli-
dae theologize scolasticae praeparaverunt, et viam aperuerunt erroribus Lutheri qui magistros nominalistas ha-
buit in scholis civitatis Wittenberg.

Saeculo vero XV incoepit theologiae scholasticae instauratio cum Joanne Capreolo O.P. (¥ 1444) qui vocatur
princeps thomistarum, cum Joanne de Turrecremata O.P. (1 1468) qui scripsit Summa de Ecclesia, cum Cajetano
O.P. (T 1534) thomisticee doctrinae egregius defensor, qui velut primus in scholis explicavit Summam Theologi-
cam sancti Thomae loco Sententiarum; eodem tempore Conradus Kéllin O.P. (¥ 1536) qui commentaria in eam-
dem Summam scripsit et Sylvester Ferrariensis O.P. (¥ 1523) in Summam contra Gentiles.

Hi ultimi theologi viam paraverunt theologiae aetatis modernae, quae cum sseculo XVI inceepit, et prius debuit
errores hujusce temporis confutare, scil. protestantismum, bajanismum et jansenismum, qui sunt attenuatio-
nes Lutheranismi et negant distinctionem essentialem inter ordinem naturae et ordinem gratize, ac adulterant
notionem praedestinationis et motionis divinee.

Ad confutationem horum errorum laboraverunt controversistae inter quos eminent sanctus Robertus Bellar -
minus S.J. (F 1621), Cano (T 1560), Bossuet (1 1704); theologi scholastici, ut, in Ordine Praadicatorum, Victoria
(T 1546), Soto (T 1560), Bannez (T 1604), Joannes a sancto Thoma (F 1644), Gonet ( 1681) et inter Carmelita-

1 Cf. Vacant, Etudes comparées sur la philosophie de saint Thomas et sur celle de Duns Scot. Paris 1891, p. 25.
2 Cf ibidem, pp. 14-16; 19-20.



8 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

nos Salmanticenses optima commentaria in opera sancti Thoma scripserunt; in Societate Jesu, Toletus (7
1596), Suarez (F 1617), Molina (T 1600), de Lugo (T 1660) aliam interpretationem Doctoris angelici proposue-
runt, Suarez eclecticus inquisivit viam mediam inter sanctum Thomam et Scotum, et minus quam Molina reces -
sit a doctrina thomistica de praedestinatione et gratia.

Hoc tempore in theologia positiva eminent Petavius, Thomassinus, Combefis, etc.

Seeculo vero XVIII° theologia a suo splendore paulatim decidit, adhuc tamen inter thomistas Car. Ren. Billuart,
et Card. Lud. Gotti clare et solide doctrinam Angelici propugnant, et sanctus Alphonsus Maria de Ligorio opera
praesertim moralia scribit, pro quibus meruit titulum Doctoris Ecclesize.

Denique, post revolutionem gallicam et bella temporis Napoleonis, cum pace rursus studia theologica, tutu
positiva tum speculativa, paulatim floruerunt, et deinde Concilium Vaticanum maxime fovit theologiz profec-
tum, contra positivismum et agnosticismum, cujus fructus apparuerunt in modernismo a Pio X damnato. Hic
Summus Pontifex sicut Leo XllI rursus valde commendat studium sancti Thomae operum et scribit: “ Magistros
autem monemus, ut rite hoc teneant, Aquinatem vel parum deserere praesertim in re metaphysica non sine
magno detrimento esse. Parvus error in principio, sic verbis ipsius Aquinatis licet uti, est magnus in fine.” (Ency.
Pascendi et Sacrorum Antistitum.)

Codex Juris Canonici tandem, ann. 1918 auctoritate Benedicti XV promulgato, dicit can. 1366, n. 2: “Philoso -
phize rationalis ac theologiz studia et alumnorum in his disciplinis institutionem professores omnino pertrac-
tent ad Angelici Doctoris rationem, doctrinam et principia, eaque sancte teneant.”

Hoc rursus dicitur in nova lege pro Doctoratu promulgata per Encyclicam Pii XI Deus scientiarum Dominus.

Haec omnia testimonia sive Summorum Pontificum, sive theologorum qui semper ad Summam theologicam
sancti Thomae recurrunt manifestissime ejus valorem et significationem proclamant.

Omnes cognoscunt opera recenter scripta circa Summam theologicam, ut sunt Commentaria P. Buonpensiere
O.P, del Padro O.P, P. Billot S.J., P. Mattiussi S.J., etc. et innumeri articuli periodicorum praesertim Revue Tho-
miste, Bulletin Thomiste, Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques, Angelicum, Gregorianum, nec non
multae monographize circa hanc vel alteram partem hujusce Summae, et articuli plurimi in Dictionnaire de
Théologie catholique et in aliis hujusce temporis Encyclopediis.

DE METHODO SANCTI THOMA

speciatim de Structura articulorum Summae Theologicae

Plures existimare videntur quod, antequam Cartesius Discursum de Methodo scriberet, philosophia traditio-
nalis regulas legitimi processus mentis ad scientiam tum adificandam tum docendam nondum plene et exacte
cognoscebat. Plures alii e contrario putant quod Cartesius, qui historiam et antecessores suos despiciebat, facil -
lime potuisset apud ipsos veras regulas methodi invenire; immo non desunt logici juxta quos scribi posset ad
mentem Aristotelis et sancti Thomae discursus de methodo magis scientificus quam cartesianum opus. Vellem
solum in hoc articulo breviter exponere principales lineas methodi sancti Thomae. Videamus primo, ad modum
status quaestionis, quid de ea dicant plures hodierni, deinde examinabimus, quomodo solidum fundamentum
hujusce methodi apud Aristotelem Angelicus invenerit ac ipse usus sit analysi in inquisitione inductiva, nec non
synthesi in demonstratione, denique quomodo analysim et synthesim intime conjunxerit sub divinae contem-
plationis lumine.

I. — De diversis judiciis circa hanc methodum.

Non desunt hodie qui dicunt: methodus sancti Thomae est nimis scholastica et artificialis seu factitia, non sa-
tis historica et realis. Est, ut aiunt, methodus nimis a priori, quasi semper per modum deductionis aut synthe-
sis, non satis per modum inductionis et analysis, aut in ipsa analysi nimis abstracta est; immo videtur quando-
que confundere logicas abstractiones cum rerum realitate. Quidam, inconscienter nominalistae, hodie asserunt:
“Sanctus Thomas loquitur quandoque de materia et forma, de essentia et exsistentia, ac si essent realitates di -
stinctae®’. — Certo quidem pro Angelico, ut scimus, jam ante considerationem mentis, materia non est forma,
essentia creata non est suum esse; ideoque ante considerationem mentis materia distinguitur a forma, et es-
sentia ab esse. Attamen forma et essentia non sunt, pro sancto Thoma, id quod est, sed id quo aliquid est tale,

3 Edgar oe Bruwne, Saint Thomas d'Aquin, 1928, p. 99: “Si I'on voulait s'attacher a la tradition de I'Ecole, on serait amené a croire que
dés ses origines, le thomisme a versé dans la confusion du logique et du réel... Il arrive a saint Thomas de parler de I' essence comme
d'une réalité... Il raisonne sur la matiere et la forme des choses corporelles comme s'il s'agissait de réalités distinctes et opposées.”



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 9

nec sequitur quod sint solum entia rationis, et non quid reale®. Sed multi hodierni nesciunt amplius distinguere
inter abstractionem metaphysicam considerationis directee et abstractionem logicam considerationis reflexae”:
ideo putant quod solum id quod est, est reale, scilicet ipsum singulare concretum; proinde pro illis abstractum
objectum non solum est non concretum sed non reale, sic essentia hominis, essentia virtutis, essentia societatis
etc. non essent quid reale; et tota metaphysica, non excepto contradictionis principio, ad logicam, ad abstrac-
tiones logicas, ad ens rationis reduceretur, seu, ut aiunt, ad immoderatum intellectualismum sine realitate et
vita. Non tamen auderent explicite dicere: “abstractum principium contradictionis, scil. aliquid non potest simul
esse et non esse, non est lex entis realis, sed solum lex logica operationum mentis, ut sunt syllogismi leges”.

Ad istud extremum autem perduceret haec inanis objectio hodie satis diffusa.

Insuper plures dicunt: methodus sancti Thomae saepe procedit non secundum naturalem modum mentis, sed
modo conventionali scholarum saeculi Xl scilicet semper prius proponendo objectiones, tres saltem, quae cum
majori fructu postea proponerentur; nam initio mentem obnubilant potiusquam lucem afferant. Mirum est
enim, addunt quidam, sanctum Thomam prius exponere errores, sub ista formula: “Videtur quod non”, postea
tantum veritatem, sub brevissimo auctoritatis argumento, longius autem modo theoretico, ac denique objec-
tiones antea propositas solvere.

Ideoque nonnulli hodie, in philosophia et in theologia etiam speculativa, ab ista methodo, ut aiunt, nimis
scholastica recedunt. Jam quidem tempore Pii IX, ut patet ex XIll propositione Syllabi, plures dicebant: “Metho-
dus et principia, quibus antiqui Doctores scholastici theologiam excoluerunt, temporum nostrorum necessitati-
bus scientiarumque progressui minime congruunt®”. Immo quidam, non considerantes profundam differentiam
inter modum procedendi sancti Thomae et methodum mere a priori seu syntheticam Spinozeae, videbantur ad-
mittere methodum sancti Thomae et etiam sancti Bonaventurae ex abusu deductionis philosophicze ad rationa-
lismum et pantheismum ducere, ut apparet ex propositionibus, quas sacra Congregatio Indicis subscribendas
mandavit Augustino Bonnetty, anno 1855’.

Nunc quidam a methodo sancti Thomae recedunt, praeeligendo methodum historicam, non solum ad utiles et
necessarias historiae philosophize et historize theologize investigationes, sed plus minusve directe ad ipsam veri-
tatem philosophicam aut theologicam cognoscendam. Hic modus procedendi jam quidem apparuit apud plures
fautores evolutionismi idealistici, preesertim apud Hegelium, ac postea modo attenuato in multis modernorum
operibus invenitur. Quidquid sit de his attenuationibus, haec methodus, ut videtur, sua propria natura tendit ad
confusionem philosophiae cum ipsa philosophize historia, et sic constituitur quadam philosophia historize doc-
trinarum, plus minusve secundum evolutionismi placita.

Juxta hanc conceptionem, hodie non raram, inter omnia systemata, qua in tempore secundum evolutionem
idearum apparuerunt, nullum est simpliciter verum, sed quodlibet est verum secundum quid, per oppositionem
nempe ad alteram doctrinam antecedentem, seu ad aliud evolutionis momentum jam praeteritum; v. g. thomi-
smus, ut aiunt, fuit secundum quid verus saec. Xlll per oppositionem ad doctrinam quorumdam Augustiniano-
rum, quam superavit; sed falsus est etiam non simpliciter sed secundum quid per respectum ad subsequens sy -
stema, quod altius est in evolutione idearum, sive ut antithesis, sive ut superior synthesis. Sic Scotismus postea
veniens esset magis verus, vi ipsius progressus historici philosophize et theologize, quam sancti Thomae doctri-
na; et quare non nominalismus Guillelmi Occam? Item eclecticismus Suarezii, seepe inquirens viam mediam in -
ter sanctum Thomam et Scotum, esset synthesis adhuc perfectior et initium novi processus et progressus apud
modernos.

Si ita esset, nihil esset simpliciter verum, nequidem principium contradictionis, saltem ut lex entis et rationis
superioris, ut fatetur Hegel, a fortiori nulla ex definitionibus receptis esset simpliciter vera, et proinde ex nulla
erui possent verae rerum proprietates. Non daretur verum nisi secundum quid, per respectum nempe ad sta-
tum actualem scientize, et potius per respectum ad praeteritum jam superatum quam ad futurum ignotum. Imo
ad cognoscendam veritatem relativam alicujus doctrinae, oporteret plene cognoscere antecedentia evolutionis
momenta, qua conditiones apparitionis ultimi momenti fuerunt. Exempli gratia: ad cognoscendum quid de-
beat esse hodie conceptio nostra philosophica secundum intellectuales exigentias saeculi vigesimi, oporteret
prius Kantismum et Hegelianismum transire, tunc rursus vitaliter cogitaremus thomismum, ut vere mentibus

4 S.Th.l}q.13,a.1,ad 2; q. 54, a. 1.

5 Secundum sanctum Thomam (I Sent.; d. 2, a. 3 c.; de Potentia, q. 7, a. 9), consideratio directa metaphysici, quae vocatur prima
intentio, fertur in rem conceptam, in ipsam realem naturam rerum singularium, v. g. in essentiam hominis, dum consideratio reflexa
logici, quae vocatur secundo intentio, non attingit objectum nisi secundum modum subjectivum quem habet in mente, v. g.
considerat formalem universalitatem alicujus praedicati aut subjecti, vel leges syllogismi. Item distinctio dicitur realis quando
antecedit considerationem mentis, logica, quando eam sequitur. Revera autem ante considerationem mentis, materia non est
forma, immo separari potest ab ista ad alteram suscipiendam.

6  Denzinger, n. 1713.

7  DenziNger, n. 1652.



10 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

hodiernis proponi possit. Non tamen hac nova cogitatio esset simpliciter vera, sed secundum quid tantum, per
respectum ad statum mentis saeculi vigesimi, sicut cogitatio sancti Thomae secundum quid vera erat saeculo de-
cimo tertio.

Haec autem veritatis conceptio non videtur differre a conceptione modernistarum, qui dicebant: “Veritas non
est immutabilis plusquam ipse homo, quippe quas cum ipso, in ipso et per ipsum evolvitur®”. Heec autem propo-
sitio, si velimus res profundius considerare, praesupponit immanentismum seu evolutionismum absolutum, se-
cundum quem ut aiebat Pius IX in prima propositione Syllabi: “Deus reapse fit in homine et in mundo... ac una
eademque res est Deus cum mundo et proinde spiritus cum materia, necessitas cum libertate, verum cum fal-
50, bonum cum malo et justum cum injusto®”. Equidem dictum est contra sanctum Thomam, ejus methodum,
ac si ea non distingueretur a methodo Spinozee, ad pantheismum perducere; et nunc nova methodus historica
ad mentem evolutionismi ad oppositam pantheismi formam perducit. Spinoza enim omnia reducebat ad Deum
immobilem, dum evolutionistee Deum reducunt ad evolutionem universalem, juxta eos Deus reapse fit in homi-
ne et in mundo et nunquam proprie erit, ut aiebat Renan.

Sic nihil esset simpliciter verum, et nihil simpliciter falsum, non daretur nisi veritas relativa et falsitas relativa;
solus relativismus esset absolutus.

Praedicta confusio historiee et philosophia nec veri historici, nec veri philosophi desideriis respondet. Verus
enim historicus vult ipsam historiam ex factis cognoscere, antequam constituatur incerta philosophia historize,
et verus philosophus desiderat quidem historiam philosophiz exacte cognoscere, sed non considerat doctrina -
rum posterioritatem in tempore quasi criterium seu signum earum veritatis relativae, ac si haec successio doc-
trinarum esset semper ac necessario ascendens evolutio, nunquam vero regressio et senectutis declinatio. Ex
eo enim quod Scotus post sanctum Thomam venit, non sequitur quod ejus doctrina sit verior, et quod postea
eclectismus Suarezii adhuc perfectior sit.

Uti quidem debemus methodo historica in historia doctrinarum, et hoc certe maxime juvat ad intelligentiam
status et difficultatis quaestionis, ut habeatur quasi panorama solutionum alicujus magni problematis. Sed in
ipsa philosophia uti debemus methodo analytico-synthetica ei proportionata; in theologia autem argumentis
primo ex auctoritate sacrae Scripturae aut divinae Traditionis, aut etiam Sanctorum Patrum, secundo argumentis
ex ratione, non negligendo, ut patet, historiam problematum eorumque solutionum.

Il. - De fundamento methodi sancti Thomae apud Aristotelem

Si autem ipsa sancti Thomae opera consideramus, videbimus quod Doctor communis Ecclesize historiam non
despexit sicut postea Cartesius, sed, prout erat suo tempore possibile, usus est historia doctrinarum, assumens
quidquid verum inveniebat tum in philosophis antiquis, praesertim in Aristotele, tum in Patribus aliisque Docto-
ribus Ecclesize. Immo seepe et cum summa perspicacitate utitur historia errorum, in modo conficiendi objectio -
nes, prout ipsa Providentia errores permittit ut melius elucescat veritas, sicut permittit mala fieri ut majora
bona eveniant.

Si structuram generalem articulorum sancti Thomae considerare volumus, in ea applicationem valde scientifi-
cam videbimus methodi, de qua prius longe tractaverat ipse Angelicus in Commentario in Posteriora Analytica
Aristotelis, ubi est sermo de venatione definitionis realis, per divisionem generis et inductivam ac comparati-
vam inquisitionem differentize specificae, et ubi agitur etiam de demonstratione sive a priori, sive a posteriori
et speciatim de medio demonstrativo.

Dum quidam hodie dicunt: architectura Summae Theologica est factitia, sicut ea quae in syncretismo eclecti-
co heterogenea elementa mechanice et quasi per accidens conjungit, notant non solum omnes Angelici com-
mentatores sed plerique hodierni historici, ut verbi gratia Rmus Dfius M. Grabmann'’: Summam Theologicam
esse a principio ad finem totum organicum. Ordinatio enim trium partium, continens triginta octo tractatus,
tria millia circiter articulorum, et quasi decem millia objectionum, cum summa arte architectonica constituitur,
secundum divisiones non accidentales sed in ipsa rerum natura fundatas. Et non obstante tanta quaestionum
complexitate, totum aedificium doctrinale, ut dictum est, simplex in sua magnitudine remanet, sicut &Egypti py-
ramides aut sicut Gothicee ecclesiz cathedrales, quarum nequidem unum columen mutari potest quin destrua-
tur perfectissima adificii harmonia — Sed quodnam est fundamentum methodi hujusce doctrinalis constructio-
nis?

Ad hanc architecturam profundius considerandam, animadvertendum est quomodo generaliter conficiuntur
articuli secundum technicam expositionis scholasticae, quam servat sanctus Thomas, dum didactice procedit,

8  Denzinger, n. 2058.
9  Denzinger, n. 1701.
10 Saint Thomas d'Aquin, trad. frang., p. 41.



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 11

scilicet in Summa Theologica et in Queestionibus disputatis, quamvis ab ea sese liberet in Opusculis et in Sum-
ma Contra Gentes, ubi sape juxtaponit argumenta a lectore eligibilia, non explicite distinguendo directa ab in-
directis, aut ea quae sunt ex propriis principiis ab his quae sunt ex communibus.

Haec ars seu technica, quae quibusdam videtur nimis conventionalis, revera normali progressui intellectus re-
spondet in investigatione philosophica aut theologica veritatis. Ad quid enim ponuntur semper initio articuli
Summeae Theologicze tres objectiones sub hac formula: “Videtur quod non”? Ad quid in Quaestionibus disputatis
saepe incipit articulus per decem objectiones contra unam partem contradictionis et decem aut duodecim con-
tra alteram?

Quibusdam videtur, has objectiones potius post veritatis demonstrationem ponendas esse. E contrario secun-
dum methodum Aristotelis et quasi omnium doctorum, initio exponendus est status quaestionis et punctus for-
malis difficultatis solvendee, circa quem versatur proprie dubium methodicum, de quo loquutus est Stagyrites
multo ante Cartesium, et sapientius quidem, non dubitando scilicet de reali valore primorum rationis principio -
rum, sed objectiones scepticorum solvendo (cf. I. IV Metaphysicorum).

Necessitas hujusce dubii methodici optime ostenditur a Sancto Thoma in Commento in I. lll Metaphysice, c.
1, lect. 1: Dixerat enim Aristoteles ibidem: “Necesse est ad quaesitam scientiam nos aggredi primum de quibus
dubitare primum oportet... Prius examinanda est difficultas, dmopia, solvenda...” Circa hoc Angelicus ait: “Sicut
ille qui vult solvere vinculum corporale, oportet quod prius inspiciat vinculum et modum ligationis, ita ille qui
vult solvere dubitationem, oportet quod prius speculetur omnes difficultates et earum causas... llli qui volunt
inquirere veritatem non considerando prius dubitationem, assimilantur illis qui nesciunt quo vadant, ... unde
non possunt directe ire, nisi forte a casu... nec possunt scire quando inveniunt veritatem quaesitam, et quando
non... Sicut in judiciis nullus potest judicare nisi audiat rationes utriusque partis, ita necesse est eum, qui debet
audire philosophiam, melius se habere in judicando si audierit omnes rationes quasi adversariorum dubitan-
tium... Propter has rationes consuetudo Aristotelis fuit fere in omnibus libris suis, ut inquisitioni veritatis vel de-
terminationi preemitteret dubitationes emergentes”. In hoc apparet spiritus criticus philosophi, nec est quid pa-
rum bene cognoscere difficultatem solvendam. Ita procedendum est saltem pro magnis et fundamentalibus
guaestionibus, alioquin vera difficultas problematis quandoque ignoratur fere usque ad ultima verba thesis, aut
nonnisi obiter tangitur in fine, in ultima objectione.

Status autem et difficultas quaestionis solvendae manifestantur ex oppositione solutionum qua jam ab ante-
cessoribus datae sunt, seu ex oppositione argumentorum pro et contra. Ita procedebat Aristoteles, et pariter
sanctus Thomas praesertim in Quaestionibus disputatis, in quibus initio exponitur oppositio, ut ita dicam, inter
thesim et antithesim, antequam mens, plene difficultatem solvendam cognoscens, ad synthesim superiorem
ascendat. Et haec est pars veritatis contenta in methodo hegeliana, sed ab Hegelio adulterata. Sic auditores non
sistunt in accidentalibus difficultatibus nec ponunt inutiles quaestiones, qua mentem distrahunt, sed bene
punctum formalem difficultatis jam ab initio attingunt. Ita construendae sunt theses ad mentem Angelici et
propterea initio ipse eas enuntiat modo interrogativo: “Utrum”... non vero modo indicativo; nam plena solutio
non invenietur nisi in fine, et saepe indiget multis propositionibus ut bene exprimatur.

In Summa Theologica, quia brevius procedit sanctus Thomas quam in Quaestionibus disputatis, sunt solum
tres objectiones principales, quandoque speciosissimae, et, in oppositum, argumentum sed contra, quod ple-
rumque est argumentum ex auctoritate. Sanctus Thomas haec auctoritatis argumenta in Summa Theologica
non evolvit, sed unum tantum affert, quandoque brevissimum, quia praesupponit ea qua dixerat in Commen-
tariis suis circa Sacram Scripturam, speciatim in Evangelia et Epistolas, nec non in Catena aurea. Manifestum
est quod hodie hac auctoritatis argumenta, praesertim in re dogmatica, evolvi debent, ut explicite et clare co-
gnoscatur quidquid declaratum est ab Ecclesia tanquam a proxima fidei regula, et quonam fundamento in
Scriptura et Traditione.

Corpus vero articuli diversimode constituitur secundum diversas quaestiones solvendas. Ut autem exponit
Angelicus in suo Commento in librum Il Posteriorum Analyticorum, c. |, lect. 1, quaestiones scientificae sunt
quatuor, scilicet 1) an res sit, v. g. an Deus sit; 2) quid sit; 3) an sit talis, v. g. an Deus sit liber; 4) propter quid sit
talis, v. g. propter quid seu quare Deus sit liber. Hee quatuor quaestiones sunt evidenter diversae; non obstante
identitate formulae classicee in Summa Theologica: “Utrum hoc sit etc...”

Quaestio an res sit praesupponit quid nominis seu definitionem nominales id est vulgarem rei et ducit ad quae-
stionem quid sit, sicut tertia quaestio an res sit talis ducit ad quartam: propter quid sit talis. In his omnibus, ut
ibidem ait Aristoteles, praesertim considerandum est medium demonstrativum.

Quando corpus articuli respondet ad quaestionem an res sit, v. g. an Deus sit, tunc, ut ait ipse Angelicus I° q.
2,a. 2, ad 2, “necesse est accipere pro medio quid significet nomen” v. g. hoc nomen Deus. Id est: Deus signifi-
cat primam causam incausatam; atqui prima causa incausata exsistit, nam omne quod fit habet causam et non
est processus in infinitum in causis per se subordinatis. Ergo Deus exsistit.



12 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

Praesertim attente considerandum est quomodo sanctus Thomas respondet quaestionibus quid sit et propter
quid.

1Il. — De venatione inductiva definitionum.

Quando autem quaestio quid sit, v. g. quid sit anima humana, quid sit caritas vel fides, agitur de venatione de-
finitionis realis secundum leges statutas in |. | Posteriorum Analyticorum, c. VIII, lect. 7% et 8°, ubi ostenditur
quod significatum definitionis non potest demonstrari, nisi de eadem re sint duze definitiones, quarum una per
causam finalem aut efficientem contineat rationem propter quam alterius, scilicet definitionis essentialis; sic
definitur circuitus circuli: figura cujus omnia puncta aque distant a centro, quia generatur per revolutionem ali-
cujus linea recteae circa unum ex suis terminis. Sed, his casibus exceptis, definitio nequit demonstrari, nec a po-
steriori sicut exsistentia causae ex effectibus, nec a priori sicut proprietas deducenda; definitio enim rei est ip-
sum medium ad demonstrandas proprietates, nec datur processus in infinitum. Si vero demonstrari nequit de-
finitio realis, inquirenda est incipiendo a definitione nominali seu vulgari, quae determinat solum de quanam re
est sermo. Transitus autem a definitione nominali ad realem et essentialem fit, ut ostenditur in eodem libro Il
Posteriorum Analyticorum, c. XIl, lect. 13-16, per divisionem progressivam generis supremi usque ad genus infi-
mum, et per ascendentem inductionem differentize specificae, ex comparatione rerum similium et dissimi-
lium™. Haec methodus inveniendi veras definitiones reales et essentiales optime servatur a sancto Thoma. Dum
plures auctores moderni, statim ab initio, proponunt definitiones quandoque valde complexas, quasi per reve -
lationem acceptas, non dicendo quomodo ad eas pervenerunt, seepe sanctus Thomas initio cujuslibet tractatus
inquirit per plures articulos definitionem rei de qua est sermo, v. g. definitionem caritatis, ut est amicitia inter
Deum et hominem ac virtus specialis et altissima, definitionem quatuor specierum justitize, nempe aquitatis,
justitize legalis, justitiee distributivee, justitize commutativee, definitionem prudentize etc. In his articulis non in-
quirendum est medium demonstrativum, nam venatio definitionis non est demonstratio, sed in hac inductiva
inquisitione saepe sanctus Doctor optimas observationes affert, ut notavit v. g. in rebus socialibus R. D. Simon
Deploige: Le Conflit de la Morale et de la Sociologie, 1913, p. 272 sq. Sic paulatim fit transitus a ratione naturali
seu a sensu communi omnium hominum ad rationem philosophicam®.

Haec venatio definitionis est magni momenti, ut patet, nam omnes demonstrationes proprietatum alicujus rei
in ejus definitione fundantur, item divisio per se alicujus totius ejus definitione innititur, immo ex notionibus
primariis recte statutis et inter se connexis habentur principia universalia, quae in ordine metaphysico sunt ab -
sque ulla exceptione vera. Sic v. g. sanctus Thomas profunde determinat distinctionem inter voluntatem ante-
cedentem et voluntatem consequentem ex ipsa definitione voluntatis, cujus objectum est bonum, quod est for-
maliter non in mente sed in ipsis rebus. Dicit (I° g. 19, a. 6, ad 1): “Voluntas comparatur ad res secundum quod
in seipsis sunt; in seipsis autem sunt in particulari (hic et nunc). Unde simpliciter volumus aliquid, secundum
quod volumus illud consideratis omnibus circumstantiis particularibus, quod est consequenter velle”. Per oppo-
situm, ut ibidem dicitur, aliguod bonum antecedenter volumus, dum illud volumus non consideratis omnibus
circumstantiis particularibus, sed prout absolute in se bonum est; et hoc est secundum quid velle, et non sim-
pliciter. Ex quibus definitionibus sic statutis, sanctus Thomas ibidem hoc universalissimum principium eruit: “ Et
sic patet quod quidquid Deus simpliciter vult, fit; licet illud quod antecedenter vult, non fiat”. Heec autem duplex
propositio virtualiter continet totam doctrinam sancti Thomae circa gratiam efficacem. Si enim praedictae defini-
tiones voluntatis consequentis et voluntatis antecedentis valorem metaphysicum habent, pariter principium in
eis fundatum. Tunc nullum bonum etiam minimum et facillimum hic et nunc evenit ex sola voluntate Dei ante-
cedenti, seu absque decreto voluntatis consequentis, cujus causalitas infallibilis est, quamvis libertatem huma-
nam optime servet: “Quidquid Deus simpliciter vult, fit; licet illud quod antecedenter vult, non flat”. Si aliquod
bonum etiam facillimum hic et nunc eveniret absque tali decreto voluntatis consequentis, principium enuncia-
tum a sancto Thoma non esset amplius metaphysice verum, et tota ejus doctrina de praescientia et de volunta-
te Dei consequenti rueret ipso facto. Non habens valorem metaphysicum, nullum amplius haberet, ac si dicere-
tur: actus salutares ut in pluribus non fiunt, nisi fuerint a Deo consequenter voliti, vel ordinator universalis non

11 Sic Aristoteles pervenit ad definitionem motus secundum habitudinem ad ens et ad divisionem entis per potentiam et actum: sic
motus fit intelligibilis secundum resolutionem ad ens, quod est objectum intellectus; dum e contra postea Cartesius (Principes, |,
25) definit motum per respectum ad quietem, seu ad cessationem ipsius, ex quo nulla intelligibilitas philosophica motus habetur. —
Eadem methodo Aristoteles definivit animam, facultates, sapientiam, scientiam, prudentiam, artem, varias virtutes etc.

12 In rebus fidei in hoc transitu consistit progressus dogmaticus, scilicet a notione confusa ad distinctam, v. g. a notione confusissima
anima humana ad hanc: anima humana est corporis forma vere per se et essentialiter. In hoc enuntiatur animae non proprietas sed
definitio prius confuse cognita. Si vero ex definitione hominis demonstratur quod homo est liber, tunc enuntiatur proprietas ejus
naturze intellectualis et est nova veritas distincta a definitione hominis. Seepe autem major labor requiritur ad venationem rectze
definitionis quam ad deducendas ex ea proprietates rei.



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 13

omnia bona sed pleraque solum ordinavit. Heec doctrina nullius valoris esset in ordine philosophico vel theolo-
gico. Principia autem in isto ordine formulata non sunt metaphysice et universalissime seu absque omni excep-
tione vera, nisi in debita seu recta definitione subjecti fundentur. In hoc apparet momentum venationis defini-
tionum realium.

IV. — De medio demonstrativo.

Ab articulis autem in quibus methodice inquiritur definitio realis alicujus rei, distinguendi sunt et aliter expli-
candi sunt articuli, in quibus sanctus Thomas solvit quaestionem an res sit talis et seepe per modum unius quae-
stionem propter quid sit talis; v. g. utrum anima humana sit incorruptibilis (id est an et propter quid sit incor-
ruptibilis), utrum homo sit liber, utrum fides sit certissima, utrum solius Dei sit creare, an et propter quid passio
Christi causaverit nostram salutem per modum meriti, etc. Tunc enim, ad solutionem quaestionis propter quid,
agitur de vera demonstratione et quidem a priori, nec solum ex communibus principiis sed ex propriis. Unde in
his ultimis articulis proprie demonstrativis sive ex sola ratione, sive ex fide et ratione, inquirendum est preeser-
tim medium demonstrativum, quod est quasi clavis aurea articuli.

Titulus articuli dat duos terminos ipsius conclusionis, scil. minorem terminum et majorem; assignandus est
terminus medius, quo alii duo uniri possunt in conclusione scientifica, quae assignat “rationem ob quam res est
et non potest aliter se habere”. Est ipsa aristotelica definitio scientiae™.

Quandoque autem sanctus Thomas in compositione corporis horum articulorum incipit a majore et per mi-
norem descendit ad conclusionem, ita ut facile sit ponere argumentum in forma ut medium demonstrativum
appareat. V. g. I* g. 75, a. 6: Utrum anima humana sit incorruptibilis: Omnis forma simplex et subsistens est om-
nino incorruptibilis. Atqui anima humana est forma simplex et subsistens. Ergo... — ltem |* q. 45, a. 5: Utrum so-
lius Dei sit creare: Oportet universalissimum effectum in universalissimam et supremam causam, id est in
Deum, reducere. Atqui ipsum esse, quod absolute producitur in creatione, est universalissimus effectus inter
omnes. Ergo producere esse absolute, non in quantum est hoc vel tale, seu creare, soli Deo pertinet.

Saepe etiam sanctus Thomas incipit a minore, cujus subjectum jam datur in titulo et erit subjectum conclusio-
nis. Sic per minorem ascendit a subjecto tituli ad medium demonstrativum. Postea enuntiat majorem, cujus su-
bjectum est idem medius terminus et cujus praedicatum est magnus tituli terminus, conjungendus in conclusio-
ne cum minori termino. Sic saepe processus articuli est per minorem ascensus ad medium demonstrativum, et
descensus per majorem ad conclusionem. Verbi gratia, I* II* g. 2, a. 8: utrum beatitudo hominis consistat in ali-
qguo bono creato. Respondet enuntiando primo minorem: beatitudo est bonum perfectum totaliter quietans
appetitum rationalem a bono universali specificatum. Atqui bonum perfectum totaliter quietans appetitum ra-
tionalem a bono universali specificatum nequit esse limitatum seu creatum. Ergo beatitudo hominis non potest
consistere in aliquo bono creato.

Si volumus argumentum ponere in forma, major prius enuntianda est. Et generaliter, conservando ipsas sanc-
ti Thomas propositiones, reduci potest argumentum ad formam classicam. Melius est autem proprios terminos
Doctoris servare, quam eos mutare ad nimium formalismum logicum sequendum. Denique defendenda est
major vel minor contra sancti Thomae adversarios, qui eas impugnaverunt.

In explicatione corporis articuli attente igitur inquirendum est medium demonstrativum, aut si sunt plura me-
dia subordinata, in principali, ut patet, sistere oportet. Ratio est quia, ut seepe notat sanctus Thomas, “materia-
liter scita sunt conclusiones; formalis vero ratio sciendi sunt media demonstrationis, per quae conclusiones co-
gnoscuntur”. 11 [I* g. |, a. 1 c. Sic cognoscitur formaliter propter quid hoc sit tale, v. g. homo sit liber: quia co-
gnoscit bonum universale habet indifferentiam dominatricem circa bonum particulare; vel propter quid homo
sit socialis, quia ad suum agere specificum, stil. ad cognoscenda quae sunt sibi necessaria, ejus infima intelligen -
tia indiget concursu aliorum etc.

Sic medium formale seu proximum est unicum, est definitio essentialis rei pro prima proprietate deducenda,
prima proprietas pro secunda subordinata et sic deinceps. Attamen aliquid jam demonstratum directe et ex
propriis per causam formalem, adhuc demonstrari potest aliter v. g. per propriam causam finalem, aut etiam
ex communibus principiis, aut indirecte sive per signum sive per absurdum. Sic sanctus Thomas in libris Contra
Gentes affert pro eadem conclusione heaec varia argumenta directa aut indirecta, eaque juxtaponit non assi-
gnando rationem propter quam sunt sex, aut decem. In Summa Theologica vero et in Quaestionibus disputatis
est generaliter unicum argumentum directum, formale et ex propriis, afferens medium formale proximum, aut
si sanctus Doctor dat duo vel tria argumenta assignat rationem scientificam quare et quomodo dupliciter vel
tripliciter argumentatur.

In luce igitur ponendum est medium demonstrativum, quod in syllogismo primae figuree est subjectum majo -

13 PostAnal., l.1,c. 2.



14 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

ris et preedicatum minoris (sub pree), et scimus quod modi aliarum figurarum ad modos hujusce primae figurae
reduci possunt.

Tunc medium istud sic in luce positum apparet ut lapis adamantinus articuli, insertus syllogismo, sicut marga -
rita pretiosa in anulo. Sic utimur logica non quidem propter seipsam, sed ut manuductione ad intuitionem me-
dii seu principii, in quo consideranda est veritas conclusionis, aut saltem principalis conclusionis, si plures sunt
in articulo ut non raro accidit. Hoc autem labore adimpleto, ad commendandum memoriz id quod principale
est in articulo, sufficit medium in mente retinere. Rursus posita eadem quaestione, in ipsa dantur minor termi-
nus et major; proinde ad responsionem sufficit enuntiare medium demonstrativum ut rursus habeatur conclu-
sionis demonstratio; v. g. utrum anima humana sit incorruptibilis. Sufficit respondere: Omnis forma simplex et
subsistens, etc. ergo.

Si ita attente consideratur medium demonstrativum articuli, clarior postea apparet, absque forma syllogisti-
ca, solutio objectionum, quae jam initio articuli positee sunt. Revera enim ad eas solvendas sanctus Thomas pro-
jicit lumen medii demonstrativi, et sub isto lumine facile invenitur et intelligitur distinctio facienda.

Postea utiliter proponi possunt, ut saepe faciunt Salmanticenses, dubia quae remanere possunt et corollaria.

Positio sancti Thomag, si recte intelligitur, apparet ut justum medium et culmen inter ac supra duo extrema ad
invicem opposita, inter empirismum nominalistarum, qui quamdam objectivitatem experientize servat, sed sine
necessitate et universalitate scientize, et idealismum conceptualistarum seu subjectivistarum, qui quamdam
necessitatem et universalitatem scientize servat, sed sine valore ontologico, id est sine vera objectivitate.

Sic modus procedendi sancti Thomae ad constructionem suorum articulorum est multo magis secundum na-
turalem progressum mentis in inquisitione veritatis, quam modus quo usi sunt plures scholastici posteriores,
qui initio multiplicant preenotamina, circa ea quae jam supra explicata sunt nec rursus explicari indigent; seepe
etiam haec varia preenotamina quasi materialiter juxtaponunt, relationem essentialem eorum non ostendendo,
ac deinde brevissime proponunt argumentum, ita ut non bene appareat medium demonstrativum, et quando-
gue plura argumenta juxtaposita proponunt, non satis distinguendo argumentum directum, formale et ex pro-
priis ab aliis vel ex communibus, vel indirectis. Heec posterior methodus est potius mechanica, dum methodus
sancti Thomae est organica, et secundum naturalem mentis processum.

Momentum medii demonstrativi denique apparet ex legibus servandis in circulis seu disputationibus schola-
sticis. Objiciens enim, juxta has regulas, cum vera strategia, ad evertendam conclusionem debet progressive
per tres objectiones in instantia impugnare ipsum medium demonstrativum, quod est quasi culmen articuli de -
fendendi et quasi arx defendentis. Defendens autem in hac arce positus debet projicere contra objicientem lu -
cem medii sub forma luminosae distinctionis non per accidens sed per se et vere ad rem. Sic post circulum bene
ordinatum, quod satis difficile est, veritas articuli veluti cribrata et exuta omnibus difficultatibus magis magi-
sque elucet, confirmatur nempe per hanc austeram criticam, quae est sicut acidum omnia metalla corripiens,
auro tamen excepto.

V. — De perfecta unione analysis et synthesis apud Angelicum.

Secundum hunc modum, sanctus Thomas optime servavit regulas methodi in genere, scilicet semper a notio-
ribus incipit; gradatimque et non per saltum procedit; nunquam ad conclusiones remotiores pervenit, quin
prius cum certitudine cognoscantur conclusiones immediatze. Sic nexus earum clare perspicitur et omnes con -
clusiones corpus doctrinale vere organicum efformant.

Item perfecte applicavit regulas methodi analyticze in ordine inventionis, praesertim in divisione per se et non
per accidens subjecti complexi considerandi, usque dum perveniat ad transcendentales notiones et prima prin-
cipia, ita ut, partibus diligentissime consideratis, judicium de toto recte feratur. Item optime usus est methodo
analytica in inductiva ac comparativa inquisitione differentiae specificae rei ad inveniendas distinctas definitio-
nes reales in nominalibus confuse contentas.

Non minus perfecte usus est ad docendum methodo synthetica tum in quaestionibus proponendis, tum in
modo eas solvendi. In proponendis enim quaestionibus semper incipit ab universalioribus et ad minus universa-
lia progressive descendit, ab essentia ad proprietates, a causis ad effectus. Item in solvendis quaestionibus sem-
per exordium sumit a principiis vel revelatis, vel per se notis, vel experimento habitis et a definitione rei de qua
est quaestio; nec a principiis certis recedit propter mysterii obscuritatem ad quam perducunt hac principia, ut
accidit in quaestionibus de gratia et libero arbitrio. Unde possumus dicere: id quod verum est in regulis metho -
di a Cartesio formulatis, jam optime cognovit Angelicus.

Sic Summa Theologica est splendidissimum exemplum hujusce methodi syntheticze, in ordinanda scientia
theologica: Primo de Dei exsistentia et natura, deinde de ejus attributis, tertio de tribus Personis, quarto de ac-
tionibus Dei ad extra disserit et sic de caeteris. In hac ordinatione sanctus Thomas valde superat, ut patet, Ma-



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 15

gistrum Sententiarum, qui de theologia morali quasi obiter tantum tractabat, agendo de fide, spe et caritate,
occasione hujusce quaestionis: Si Christus habuit fidem, spem et caritatem, lll, d. 23, et tractando de peccato in
genere occasione quaestionis de peccato originali ll, d. 35, sq.

Denique et praesertim notandum est quod Angelicus egregie conjunxit analysim et synthesim, prout terminus
analysis ascendentis ad principia et ad causas est principium synthesis descendentis. Analysis enim, post philo-
sophiam naturalem in ontologia, ascendit ad notiones entis analogi, actus et potentiae, nec non ad prima prin-
cipia universalia rationis et entis, quae totam synthesim metaphysicae generalis illuminant. Postea mens in
theologia naturali ascendit ad Actum purum, ad Ens supremum, in ultima analysi requisitum, cujus vera notio
est quasi sol totius synthesis universalis, seu cognitionis omnium entium in quantum sunt entia™®.

Nullo modo apud sanctum Thomam invenitur hic methodi a priori abusus qui, ut apparet apud Spinozam, via
mathematismi excludit considerationem causze efficientis et causae finalis, ac proinde ad rationalismum et pan-
theismum ducit, ac si omnia more geometrico deduci possent ex natura Dei®®. Per viam inventionis et analysis
ascendit sanctus Thomas sub lumine primorum rationis principiorum a rebus sensibilibus et a certissimis factis
experientia ad supremam et universalissimam causam quae, cum sit infinite perfecta et nullo modo creaturis
indigeat, omnia liberrime creavit (I° g. 19, a. 3). Deinde per viam synthesis sanctus Doctor de omnibus ex alto
judicat, ut ipse dicit I* g. 79, a. 9: “In via vero judicii, per aterna jam cognita de temporalibus judicamus, et se-
cundum rationes aeternorum temporalia disponimus”. Secundum hanc unionem analysis et synthesis, apud An -
gelicum, ut ostendit P. del Prado’®, suprema veritas philosophia christianae, quae est terminus viee analyticae
seu vize inventionis ascendentis et principium vige syntheticae judicii, est ista: Deus est ipsum esse subsistens,
Ego sum qui sum; aliis verbis: in solo Deo essentia et esse sunt idem (I° q. 3, a. 4). Haec est clavis aurea totius
2dificii, ab Angelico tali profunditate et firmitate principiorum constructi, ut teste Leone Xlll in Encyclica £terni
Patris, nemo melius fecit. Vitans simul nominalismum, qui objectivitatem metaphysicee negat eamque ad logi-
cam reducit, et immoderatum Platonis realismum, qui immerito existimat universale exsistere formaliter a par-
te rei, sanctus Thomas optime distinxit logicam et metaphysicam, ens rationis et ens reale (I g. 85, a. 2, ad 2)
ac perfecte ostendit quod, ante considerationem mentis nostrae, essentia cujuslibet entis finiti non est suum
esse, et quod proinde in solo Deo essentia et esse sunt idem (I° g. 3, a. 4). Hoc est culmen quinque viarum ad
probandam Dei exsistentiam, est terminus viae inventionis ascendentis et principium viae syntheticae judicii ex
altissima causa.

Quo magis per annos studuimus huic Summae Theologicae, eo magis pulchritudinem ejus structurae vidimus.
Expositiones et demonstrationes sunt simplices et claree, praesertim si comparantur commentariis in Sententias
Petri Lombardi; superfluze quaestiones vitantur ut sibi proposuerat Angelicus in Prologo; item in quantum pos-
sibile est removentur repetitiones, quia semper tractantur res in genere antequam in speciali et non indiget
sanctus Thomas lectorem suum remittere ad ea quae sunt infra dicenda. In hac simplicitate et claritate Angeli-
cus valde superat, ut patet, non solum antecessores, sed etiam Scotum et Suarezium.

Perfectio ejus aedificii magna ex parte venit ex summa arte qua conficiuntur divisiones sive tractatuum, sive
guaestionum, sive articulorum aut argumentorum, divisiones nempe non per accidens sed per se, secundum
rationem formalem totius dividendi et per membra ad invicem vere opposita, ita ut sint divisiones adequatae,
cum subordinatis subdivisionibus, discrete tamen et non ad minutissima descendendo. Sic paulatim pervenit
lumen principiorum usque ad ultimas conclusiones adhuc tamen universales, nam ad singulare non descendit
scientia speculativa, quae sic ab ipsa experientia et a prudentia essentialiter distinguitur.

VI. — Doctrina Sancti Thomee ex plenitudine contemplationis procedit.

His omnibus in fine addendum est quod Angelicus nunquam methodum propter ipsam dilexit, sed propter
veritatem inveniendam et tradendam, praesertim propter veritatem divinam ad quam maxime attendit. E con-
trario, sicut plures venatores magis actionem venandi quam praedam diligunt, quidam magis prae oculis viden-
tur habere modum veritatem demonstrandi, quam veritatem ipsam jam inventam, etiam quando de altissimis
tractant, v. g. de valore infinito meritorum Christi aut de processionibus divinis. Haec est deformatio professio-
nalis, quando theologus non est satis contemplativus; tunc nimis discurrit et nimis ipsum discursum considerat.

Attamen hora studii attente consideranda est debita methodus, qua paulatim, habitu crescente, quasi incon-
scienter utimur, sicut pro musico accidit in usu citharse vel harpae. Sic progressive usus magis magisque facilis
debitze methodi ad rectam cognitionem diversarum partium philosophiz et theologize disponit et eo ipso ad

14 Cf.S. Tromas in I. Il Post. Analyt., lect. XX et I. 1, lect. XXIll et sqq.; in Metaphys., |. |, lect. 1. et sqq.; I. IX, lect. 5; 17 [I* g. 112, a. 5; I II*
g.9, a. 2; Contra Gentes, I. I, c. 3 et 9.

15 Cf. Leo Michet, O.P., Le Systeme de Spinoza au point de vue de la logique formelle (Revue Thomiste, janvier 1898).

16 De Veritate fundamentali philosophiee christiniae. Fribourg, Suisse, 1911.



16 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

veritatis contemplationem, ex qua fluit viva doctrina illuminans mentis oculos et corda. Angelicus dicit quod
doctrina et praedicatio debent “ex plenitudine contemplationis procedere” II* II* q. 188, a. 6. Ita erat dum doce-
bat ipse. Sicut illi soli musici bene sua methodo utuntur, qui sub quadam inspiratione plene penetrant animam
symphonize canendae, ita sanctus Thomas quasi ex alto methodo scientifica utebatur, sub luce fidei vivee ac do -
nis Spiritus Sancti illustratae, quae lux omnia systemata et omnem scientiam studio humano acquisitam absolu-
te transcendit. Sic solum sub isto supernaturali lumine theologia ad suum finem pervenit, et tunc in ea verifi-
cantur Concilii Vaticani verba: “Ratio quidem fide illustrata, cum sedulo, pie et sobrie queerit, aliquam Deo dan-
te mysteriorum intelligentiam eamque fructuosissimam assequitur... nunquam tamen idonea redditur ad ea
perspicienda instar veritatum, quae proprium ipsius objectum constituunt”. In hac namque mortali vita “pere-
grinamur a Domino: per fidem enim ambulamus et non per speciem”.

Ideoque sanctus Thomas, antequam dictaret, scriberet aut praedicaret, hanc orationem dicebat: “Creator
ineffabilis, qui de thesauris sapientiae tuae tres Angelorum hierarchias designasti... atque universi partes ele-
gantissime disposuisti; tu, inquam, qui verus fons luminis et sapientize diceris, atque supereminens principium:
infundere digneris super intellectus mei tenebras tuze radium claritatis, duplices, in quibus natus sum, a me re-
movens tenebras, peccatum scilicet et ignorantiam. Tu, qui linguas infantium facis disertas, linguam meam eru-
dias, atque in labiis meis gratiam tuze benedictionis infunde. Da mihi intelligendi acumen, retinendi capacita-
tem, addiscendi modum et facilitatem, interpretandi subtilitatem, loquendi gratiam copiosam; ingressum in-
struas, progressum dirigas, egressum compleas: Tu qui es verus Deus et homo, qui vivis et regnas in saecula sae -
culorum. Amen.”

Exaudita est haec oratio; in operibus enim sancti Doctoris supra logicam methodum apparet lumen donorum
Spiritus Sancti nec non gratia gratis data “sermonis sapientia”, ut dicitur in Encyclica S. S. Pii XI Studiorum du-
cem. Propterea in aliquo responsorio Officii Festi sancti Thomae legitur:

Stylus brevis, grata facundia,

celsa, clara, firma sententia.

Celsa, quia exprimit cognitionem ex altissimis causis; clara, quia radicem quaestionis illuminat per summa
principia; firma, quia “assignat causam ob quam res est et non potest aliter se habere”, secundum ipsam Ari-
stotelicam definitionem scientize (Post. Anal., I. |, c. 2). In stylo brevi grata facundia proveniebat ex viva et su-
pernaturali contemplatione, qua cognoscebat sanctus Doctor non solum litteram sed spiritum Sacrae Scripturee.
Ipse enim sciebat, quod ad tractandum praesertim de rebus divinis, non minus necessaria est oratio et contem-
platio quam scientificus labor, et, quando difficultates inveniebat, orationem suam non minuebat ad magis la-
borandum, sed potius protrahebat. Hoc non minime interest ad renovationem spiritus studii theologici, ut stu-
dium istud sit vivum et debitos fructus producat. In Encyclica Studiorum ducem ubi est sermo de contemplatio-
ne sancti Doctoris legitur: “Quee ut desuper impetraret, seepe omni cibo abstinere, ssepe totas comprecando vi-
gilare noctes, identidem ex ingenuze pietatis impetu ad Sacramenti augusti tabernaculum applicare caput, assi-
due vero ad Jesu Crucifixi imaginem oculos animumque dolenter convertere, confessus familiari suo, sancto
Bonaventurae, ab eo maxime libro se, quantum sciret, didicisse”. Christus enim dixerat: “Verba, quae ego loquu -
tus sum vobis, spiritus et vita sunt” Joan. VI, 64. Libri autem dant litteram, sed studium sine oratione et vita in -
teriori non pervenit ad spiritum.

Si vero consideratur lumen divinae contemplationis ex qua procedit haac magna synthesis sancti Thomae, qui-
snam dicere posset: haec doctrina est immoderatus intellectualismus sine realitate et vita?

Modo quidem intellectuali, ut oportet in scientia, et non secundum “sentimentalismi” placita, sanctus Tho-
mas tractat de Deo, de nostra natura et gratia; sed nunquam vitam nostram intellectualem separat ab influxu
voluntatis aut etiam sensibilitatis; optime enim ostendit mutuales omnium facultatum relationes. Dicit quidem
(I° g. 82, a. 3): “Si intellectus et voluntas considerentur secundum se, sic intellectus eminentior invenitur... Objec-
tum enim intellectus est simplicius et magis absolutum, quam objectum voluntatis”; ens est prius et universa-
lius bono; sic intellectus simpliciter est altior voluntate quam dirigit. Addit tamen sanctus Doctor: “secundum
quid autem et per comparationem ad alterum voluntas invenitur interdum altior intellectu... (sic) melior est
amor Dei (saltem in via) quam Dei cognitio”; nam intellectus trahit ad se rem intellectam etiam sibi superio-
rem, dum ad eam trahitur voluntas: Sic caritas est altissima omnium virtutum (I1° II* q. 23, a. 6) et sanctus Tho-
mas in Matthaeum, VI, 26 dicit: “Quidam audiunt ut sciant, et hi sedificant super intellectum (tantum et non
super caritatem), et haec est adificatio super arenam”.

Haec doctrina non est quidem immoderatus intellectualismus; sed de his omnibus non oratorio modo loqui-
tur sanctus Thomas, scientifice vero, ut ad scopum suum oportet, ad inquisitionem nempe non pulchritudinis
delectantis ut in arte poetica, sed veritatis, sine qua nulla datur vera bonitas, nec vera pulchritudo.

In scientia proprie dicta abstrahit quidem sanctus Thomas a singulari, prout nihil “scibile” est nisi per modum
abstractionis a materia singulari: affirmat quidem: “cognitio singularium non pertinet ad perfectionem anima



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 17

intellectivee secundum cognitionem speculativam”, sed statim addit: “pertinet tamen ad perfectionem ejus se-
cundum cognitionem practicam””, scilicet prudentiae et doni consilii; pertinet etiam ad experientiam sive ex-
ternam, sive internam, quam certo non despexit Angelicus. Immo asserit quod justus potest habere per donum
sapientize “cognitionem quasi experimentalem”® Deij in seipso habitantis et salutis mysteriorum, secundum il-
lud s. Pauli Rom. VIII, 16: “Ipse enim Spiritus Sanctus testimonium reddit spiritui nostro, quod sumus filii Dei”;
hoc testimonium reddit “per effectum amoris filialis quem Deus in nobis facit™”.

Hanc experientiam mysticam habuit sanctus Doctor in alto gradu, et ea influebat quidem in constructionem
ejus synthesis theologicae, sed quasi ex alto, confortando et illustrando fidem ejus. Scientia autem proprie dic-
ta, sive philosophica sive theologica, studio acquisita, essentialiter distinguitur a qualibet individuali experientia
etiam altissima et nonnisi circa universalia in preedicando, aut in essendo, aut in causando versatur®.

Universale autem in praedicando fundamentaliter est in rebus singularibus et exprimit id quod in illis est ne-
cessarium et negative aeternum, scilicet verum non solum hic et nunc sed semper: t T Qv €lvat, quod quid
erat esse (Metaph., 1041, a. 27). Propterea sanctus Doctor dicit in Commentario suo in Posteriora Analytica, . I,
lect. 37: “Quantum ad id quod rationis est (seu quantum ad scientiam), universalia magis sunt entia quam par-
ticularia (quia, ut ibidem dicitur, sunt incorruptibilia, dum particularia non perdurant). Quantum vero ad natu-
ralem subsistentiam particularia sunt magis entia, quae dicuntur prima et principales substantiz”. Sic nullo
modo realitas minuitur.

Unde merito in cognitione scientifica sanctus Thomas omnia reducit ad universalia principia, quae sunt funda-
mentales, necessarize et perpetuz leges non solum mentis sed entis, et entis sive naturalis sive etiam superna-
turalis.

Sic methodus ejus magnum remedium affert defectibus philosophize moderna, in qua paulatim evanuit di-
stinctio inter sensus internos et intellectum, inter naturam et gratiam, et, sublato valore ontologico primorum
principiorum rationis, nihil remanet firmum et stabile in ordine speculativo et a fortiori in ordine practico™.

Secundum praedictam methodum constructa, Summa Theologica sancti Thomae, oppositos excessus rationa-
lismi et fideismi superans, est opus simul vere scientificum et revelatione supernaturali semper illustratum,
opus igitur vere classicum et perenne non quidem immoderati intellectualismi, sed “sacree theologiz” ad sta-
tum verae scientiae, non obstante obscuritate fidei, perducta?, ut sit nempe corpus doctrinale vere organicum,
ut sit scientia vere una, subalternata scientiee Dei et beatorum, ac “velut quaedam impressio in nobis divinae
scientiee”?, omnia considerans sub ratione Dei, auctoris gratiae et ultimi finis.

DE STUDII THEOLOGICI RELATIONE CUM VITA INTERIORI

Seaepe nimis separatur studium a vita interiori, nec satis servatur pulcherrima gradatio quae in Regula S" Bene-
dicti, ch. 48, invenitur: “lectio, cogitatio, studium, meditatio, oratio, contemplatio”. Sanctus Thomas qui pri-
mam suam formationem a Benedictinis accepit, hanc mirabilem gradationem servavit in sua Summa Theologi-
ca ubi de vita contemplativa loquitur II* [I* g. 180, a. 3.

Ex nimia autem separatione studii et orationis, plures sequuntur defectus: poena et difficultas, quae non raro
in studio invenitur, non amplius consideratur ut salutaris poenitentia, nec satis ad Deum ordinatur; sic venit
guandoque fatigatio et fastidium absque ullo fructu religioso.

E contrario quandoque in studio invenitur naturalis delectatio, quae posset ad Deum ordinari, in spiritu fidei
vivae, et quae non raro remanet quasi mere naturalis, fere sine ullo fructu pro anima religiosa.

Sanctus Thomas de duabus istis deviationibus loquitur in 11? [I* q. 166, agendo de virtute studiositatis, seu ap-
plicationis ad studium quae imperari debet a caritate, contra inordinatam curiositatem et contra pigritiam, ad
studendum his quae oportet, quomodo, quando, ubi oportet, prasertim quonam spiritu et fine, ad ipsum
Deum melius cognoscendum et ad animarum salutem.

Ad vitandos autem praedictos defectus ad invicem oppositos, bonum est in memoriam revocare quomodo
sanctificari potest studium nostrum intellectuale, considerando prius id quod vita interior accipit a studio recte
ordinato, et postea e converso id quod studium Sacrae Theologize a vita interiori magis ac magis accipere pote -

17 1P q.Xl, a. 1, ad 3.

18 ldist. 14,9.2,a.2,ad 3; I°g. 43,a. 3; 1P I q. 45, a. 2.

19 S. THowmas, in Epist. ad Rom., VIII, 16.

20 Pg.1,a.2,ad 2; 1I°1I* q. 45, a. 2.

21 Hoc longius ostendimus in libris: “Le sens commun, la philosophie de I'étre et les formules dogmatiques” — “Dieu, son existence et sa
nature”. Vide etiam P. T. Ricvaro, O. P., Introduction a I'élude et & I'enseignement de la scolastique. 3°™ partie, c. IV, 2* ed — Trad.
italiana apud Marietti Torino.

22 FFg.1,a.2.

23 IFg.1,a.3.



18 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

st. In unione harum duarum functionum nostrae vitae optime verificatur principium: “Causa ad invicem sunt
causae, sed in diverso genere”; adest inter eas mutua causalitas et prioritas, quae vere mirabilis est.

Quid vita interior debeat studio.

Praesertim a studio theologize vita interior praeservatur duobus gravibus defectibus subjectivismi in pietate, et
particularismi.

Subjectivismus quoad pietatem saepe vocatur hodie “sentimentalismus”, est queedam affectatio amoris, ab-
sque vero et profundo amore Dei et animarum. Hic defectus provenit ex hoc quod in oratione praevalet natura-
lis inclinatio sensibilitatis nostrae, secundum uniuscujusque indolem. Praevalet quaedam emotio sensibilitatis,
queae quandoque quodam lyrismo exprimitur, sed absque solido veritatis fundamento. Hodie plures psychologi
increduli, ut Bergson in Gallia, putant quod mysticismus etiam catholicus provenit ex praevalentia alicujus nobi-
lis emotionis quae ex subconscientia oriretur, quaeque postea in ideis et judiciis mysticorum exprimeretur. Sed
semper remanet dubium de veritate reali horum judiciorum, quae sub pressione subconscientize et affectus
orta sunt.

E contrario vita nostra interior debet esse in veritate divina fundata. Hoc quidem jam habet ab ipsa fide infu-
sa, in auctoritatem Dei revelantis innixa. Sed studium recte ordinatum valde juvat ad bene cognoscendum id in
quo proprie consistunt in se veritates fidei, independenter a subjectivis dispositionibus nostris. Maxime qui-
dem juvat studium ad rectam notionem efformandam de perfectionibus Dei, de ejus bonitate, amore, miseri-
cordia, justitia, nec non de virtutibus infusis de vera humilitate, religione, et caritate, absque admixtione emo-
tionis non in veritate fundata. Propterea sancta Theresia, ut ipsa ait in sua Vita ch. 13, dicit se multum accepis-
se a colloquio bonorum theologorum, ut a via veritatis in difficilibus angustiis non deviasset.

Studium nostrum recte ordinatum vitam interiorem liberat, non solum a subjectivismo, sed etiam a particu-
larismo, qui provenit ex nimio influxu quarumdam idearum alicujus temporis aut regionis, quae post triginta an-
nos jam obsoletae apparebunt. Quibusdam annis elapsis preevalebant idea talis aut talis philosophi, quae jam
non amplius placent; ita est in omni generatione; sunt successivae opiniones et admirationes, quae cum figura
mundi transeunt, dum manent verba Dei, ex quibus justus vivere debet.

Sic vere studium bene ordinatum conservat vitee interiori debitam objectivitatem super omnes sensibilitatis
deviationes, et universalitatem fundatam in eo quod ubique et semper docet Ecclesia. Itaque magis ac magis vi-
demus quod veritates altiores, profundiores et magis vitales nihil aliud sunt quam veritates elementares Chri-
stianismi, dummodo profunde scrutentur et fiant objectum quotidianae meditationis et contemplationis. Ita
sunt veritates quae enuntiantur in Oratione dominica, item in prima catechismi linea: “Ad quid creatus es? Ad
Deum cognoscendum, diligendum, eo serviendum et sic ad vitam aeternam obtinendam”. Ita pariter magis ac
magis apparet veritas fundamentalis totius Christianismi: Sic Deus dilexit mundum ut Filium unigenitum daret.

Est res maximi momenti ex his veritatibus profunde vivere, absque ulla deviatione subjectivismi, sentimenta-
lismi et particularismi alicujus temporis aut regionis. In hoc autem, vita nostra interior plura accipit a bono stu -
dio; et hic est optimus fructus pcenitentiae quee in arduitate studii invenitur, ac fructus multo pretiosior quam
naturalis delectatio, quae potest esse in intellectuali labore non satis sanctificato aut ad Deum ordinato. In stu-
dio diligenti a caritate imperato, excellenter verificatur commune effatum: si radices scientize sunt amarae, fruc-
tus ejus dulciores sunt et optimi. Hic agitur non de scientia quee inflat, sed de ea qua sub influxu caritatis et
virtutis studiositatis vere aedificat.

Vita interior ergo a pluribus deviationibus praeservatur a studio, ut remaneat objectiva, et vere fundata in
doctrina ubique et semper tradita. Sed est e converso influxus vitae interioris in Sacrae Theologize studium.

Quid studium theologize vita interiori debeat.

Non raro studium istud sine vita remanet, sive in parte positiva, sive in parte speculativa et abstracta. Quan-
doque in eo deest altus spiritus et influxus virtutum theologicarum et donorum intellectus ac sapientize. Proin-
de sapientia theologica non satis est quandoque hac “sapida scientia” de qua loquitur sanctus Thomas in pri-
ma quaestione Summae theologicae. Non raro mens nostra nimis sistit in ipsis formulis dogmaticis, in earum
analysi conceptuali, in conclusionibus deductis, et non satis per has formulas usque ad mysterium fidei pene-
trat, ad illud spiritualiter gustandum et ex eo vivendum.

Hic dicere convenit quod plures sancti, qui non potuerunt tanta studia sicut et nos facere, profundius haec fi-
dei mysteria penetraverunt. Ita sanctus Franciscus Assisii, sancta Catharina Senensis, sanctus Benedictus Jose-
ph Labre et multi alii, qui certe non fecerunt modo abstracto et speculativo analysim conceptualem dogmatum
Incarnationis, Redemptionis, Eucharistize, nec conclusiones theologicas a nobis notas deduxerunt, et qui tamen



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 19

profundius ex his mysteriis cum sancto realismo vitam abundanter sumpserunt.

Per formulas ad ipsam realitatem divinam in caligine fidei vitaliter pervenerunt. Ut dicit sanctus Thomas II? II*
g.1, a. 2,ad 2™ “Actus credentis non terminatur ad enuntiabile, sed ad rem” ad mysterium revelatum.

Etiam absque magna gratia contemplationis, plures optimi christiani, per viam humilitatis et abnegationis, in
profunditate horum mysteriorum sub modo penetrant.

Et si hoc verificatur in his optimis fidelibus, a fortiori verificari debet in religioso et in sacerdote, qui altitudi-
nem vocationis suae vere intellexit. Quotidie sacerdos sanctum sacrificium celebrare debet cum fide firmiori,
cum spe vividiori, et ardentiori caritate, ita ut ejus communio eucharistica sit fere quotidie substantialiter fer-
ventior, et non solum conservet sed magis ac magis caritatem ejus augeat.

Dicit optime sanctus Thomas in Ep. ad Hebr. X, 25. “Motus naturalis quanto plus accedit ad terminum magis
intenditur. Contrarium est de motu violente, (v. g. lapidis sursum projecti). Gratia autem inclinat in modum na-
turae. Ergo (sicut motus naturalis lapidis cadentis semper est velocior) ita illi qui sunt gratia, quanto plus acce-
dunt ad finem, plus debent crescere”, quia quanto plus accedunt ad Deum, plus ab eo alliciuntur seu trahuntur,
sicut lapis trahitur a centro terree.

Si ita quotidie augeretur vita nostra interior, felicissimum influxum haberet in studium nostrum, quod de die
in diem vividius fieret.

Sic studium et vita orationis ad invicem sunt causa in pulchra harmonia.

Quisnam est fructus hujusce mutui influxus?

Quando sacerdos magnam et solidam vitam interiorem habet, ejus theologia semper fit vividior. Et postquam
hic theologus descenderit a fide ad theologiam in particularibus quastionibus addiscendam, desiderat ad fon -
tem redire, scilicet ascendere a theologia sic in particularibus cognita ad altum fidei culmen. Theologus est si-
cut homo qui natus est in monte, v. g. in Mont-Cassino, et postea descendit in valle ad ejus particularia exacte
cognoscenda; denique hic homo vult ad montem suum excelsum redire, ad contemplandam ex alto totam val-
lem uno solo intuitu.

Sunt homines qui magis diligunt planitiem, alii vero magis diligunt montes; “mirabilis Deus in altis suis”. Ps.
92, 2.

Ita bonus theologus debet quotidie arem montium respirare et semetipsum profunde nutrire ex Symbolo
Apostolorum, et in fine missae ex Prologo Evangelii sec. Joannem, qui est velut synthesis totius revelationis chri-
stianae. Quotidie pariter altius vivere debet ex oratione dominica, ex beatitudinibus evangelicis et ex toto Ser-
mone in monte, qui est velut synthesis totius ethicae christianae in sua mirabili elevatione.

Quando anima sacerdotalis est, ut oportet, anima orationis, tunc ex sua vita interiori inclinatur ad inquiren-
dum in theologia tum dogmatica tum moralis id quod vividius et fecundius est. Tunc enim sub influxu donorum
intelligentiae et sapientize fides fit magis penetrans et sapida.

Tunc in doctrina christiana apparent pulcherrima subobscura, seu luminum et umbrarum harmonize, quae, ut
clarum-obscurum in pictura, captivant intellectum et sunt objectum contemplationis sanctorum.

V. g. paulatim omnes magna quaestiones de gratia reducuntur ad haec duo principia: ex una parte “Deus im-
possibilia non jubet, sed jubendo monet et facere quod possis et petere quod non possis” ut dicit Augustinus a
C. Tridentino (Denz. 804) citatus contra protestantes. Ex alia autem parte, contra pelagianos et semipelagianos,
“Quis te discernit? quid habes quod non accepisti” | Cor. IV, 7, seu, ut ait sanctus Thomas: Cum amor Dei sit cau-
sa bonitatis rerum: nullus esset alio melior, si non magis diligeretur a Deo (ex I g. 20, a. 3).

Hzec duo principia seorsim sumpta sunt clara et certissima, eorum vero intima conciliatio valde est obscura,
obscuritate superiori quae ex nimia luce provenit. Ad videndam hanc intimam conciliationem, oporteret videre
guomodo intime in eminentia Deitatis conciliantur infinita Justitia, infinita Misericordia, et suprema Libertas.

Item, est aliud exemplum, cum progressu vitae interioris, magis ac magis apparet altitudo tractatus de Incar -
natione redemptiva, et speciatim motivi Incarnationis Filii Dei, “qui propter nos homines et propter nostram sa -
lutem descendit de czelis et homo factus est”.

Eodem modo, sub influxu vitae orationis, vividior apparet tractatus de Eucharistia, et inter varias opiniones de
essentia sacrificii Missae, magis ac magis eminet Concilii Tridentini doctrina (Denz. 940): “Una eademque est
hostia, idem nunc offerens sacerdotum ministerio, qui seipsum tunc in cruce obtulit, solo offerendi ratione di-
versa”. Christus magis ac magis apparet ut principalis sacerdos, semper vivens ad interpellandum pro nobis,
speciatim in missa cujus valor proinde est infinitus. Sic paulatim inveniuntur in Conciliis pretiosissimi lapides
adamantini, et pariter in Summa Theologiz progressive manifestantur summa capita, seu articuli altiores, qui
sunt velut montes altiores quibus tota montium catena illustratur.

Sivere in spiritu fidei, orationis et poenitentize, mens nostra sic applicaretur studio theologize, tunc in nobis



20 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

verificarentur haec sancti Thomae verba (II*-11* 188, 6): “Ex plenitudine contemplationis derivari debet doctrina
et preedicatio” aliquatenus sicut, post Pentecosten, apostolorum praedicatio.

Theologia, sic intellecta, est magni momenti pro animarum ministerio. Ipsa profunde format spiritum ad sane
judicandum secundum mentem Christi et Ecclesize, ad exhortandas animas ad perfectionem secundum vera
principia, v. g. ad ostendendum quod juxta supremum preeceptum: “Diliges Deum tuum ex toto corde tuo...”
omnes christiani tendere debent ad caritatis perfectionem, unusquisque tamen secundum modum conditionis
suz.

Et non possumus ad hanc plenam perfectionem vitae christianae pervenire nisi profunde vivamus ex mysteriis
Incarnationis redemptivee et Eucharistize, nisi ea penetremus et gustemus per fidem donis intellectus et sapien-
tiee illustratam. Ad hoc quidem valde subservit theologize studium, dummodo recte ordinetur, non ad satisfac-
tionem nostram, sed ad Deum magis cognoscendum et ad salutem animarum.

Sic magis ac magis verificari possunt in nobis haec pulchra Concilii Vaticani (Denz. 1796), qua velut definitio-
nem Sacrae Theologize continent: “Ratio fide illustrata, cum sedulo, pie et sobrie queerit, aliquam Deo dante
mysteriorum intelligentiam eamque fructuosissimam assequitur, tum ex eorum qua naturaliter cognoscit ana-
logia, tum e mysteriorum ipsorum nexu inter se et cum fine hominis ultimo...”

Studium sacrae theologize, quandoque difficile, arduum, sed fructuosum, sic mentes nostras disponit ad lu-
men contemplationis et vitam quod est quasi introductio et quaedam vitae eeternae inchoatio.



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 21

PROLOGUS SUMM A THEOLOGIA.

f n hoc Prologo sanctus Thomas intentionem suam exprimit, scil.: ea que ad religionem christianam per -
?l tinent, eo modo tradere secundum quod congruit ad eruditionem incipientium, quia Doctor catholicus
4 debitor est omnibus etiam parvulis.

Sed ex explicatione hujusce propositi constat hoc opus convenire novitiis, non quia solum de elementis trac-
taret, sed quia in eo omnes quaestiones traduntur secundum ordinem disciplinze, et non secundum occasionem
disputandi, et cum multis quaestionibus inutilibus ac repetitionibus ut in pluribus operibus antecessorum. Sacra
Scriptura continet ordinem caritatis seu omnium affectuum sub amore Dei, inquirendus est insuper ordo logi-
cus ipsius corporis doctrinze christianze.

Unde Summa sancti Thomae non est in sua intentione opus solum elementare, nam, ut notat Cajetanus, om-
nes theologales difficultates ex propriis hic distincte tractantur. Jam in hoc prologo, sanctus Thomas apparet ut
magnus classicus sacrae Theologiae, propter suam simplicitatem superiorem qua est velut explicatio sensus
communis et sensus christiani. Haec simplicitas valde differt a complicatione expositionis Scoti.

Ut videbimus in principio quaestionis 1%, ordo hujusce operis est didacticus et stricte theologicus. Longe me-
lius sanctus Thomas disposuit quaestiones quam Magister sententiarum aut quam Alexander Halensis, et hoc
non solum in genere, sed in particulari. In Summa Doctoris angelici, omnes quaestiones considerantur per re-
spectum ad Deum, objectum proprium theologiee, potius quam per respectum ad hominem et libertatem ejus.
Haec conceptio vocari potest igitur theocentrismus, et non anthropocentrismus, ut est psychologismus multo-
rum modernorum.




Index

hujus tomi |

{14 ¢ Yo [0 ot { Lo TS 5
I- De momento ac significatione Summa Theologicae
=12 ot 41 I o Vo ' = S USSR 5

II- De methodo sancti Thomae.......ccccccvevvvveiee e, 8
Ill- De studii theologici relatione cum vita interiori........ 17
PrOlOZUS..cceeuerreerreeenenseeerrennnnssecssernsesssessensssenasesannnns 21
Qu. I- De sacra doctrina, qualis sit, et ad quae se ex-
tendat.....ccoiieeeiiiiiic e e eas 23
Art. 1- Utrum sit necessarium, praeter philosophicas di-
sciplinas, aliam doctrinam haberi..........ccccvveeeeeeennn. 23

Art. 2- Utrum sacra doctrina sit scientia.........ccccceeeeuueees 24
Art. 3- Utrum sacra doctrina sit una scientia.................. 31
Art. 4- Utrum sacra doctrina sit scientia practica........... 33
Art. 5- Utrum sacra doctrina sit dignior aliis scientiis.....34
Art. 6- Utrum haec doctrina sit sapientia......cccccceeeveeenes 37
Art. 7- Utrum Deus sit subjectum hujus scientiee........... 39
Art. 8- Utrum hac doctrina sit argumentativa............... 42

Art. 9- Utrum Sacra Scriptura debeat uti metaphoris.....43
Art. 10- Utrum Sacra Scriptura sub una littera habeat plu-

FES SENSUS...uuiiiiiiiiiiiiiiiiere s e e e eerr s e e ta e eaa e eenas 44

De De0, an DEUS Sit...ccccereecrenernecreecracrereecencenceenes 47
Qu. II- De Deo, an Deus Sit....ccccceeerereecrenncenncreeneannanes 49
Art. 1- Utrum Deum esse sit per se notum..........ccceee..... 49
Art. 2- Utrum Deum esse sit demonstrabile................... 54
Art. 3- Utrum Deus Sit...cccoiiiiiiieicciiiiiiiiierereeeeeceien e 65
De natura Dei et de ejus attributis in communi...... 75
Qu. llI- De Dei simplicitate......cccccueeieerrieneesierenenenes 82
Art. 1- Utrum Deus Sit COrpUS...cciiiiiiiiiiiiiiiiiieiicceeiiiiineees 82

Art. 2- Utrum in Deo sit compositio formae et materize. 83
Art. 3- Utrum sit idem Deus quod sua essentia vel natura

.................................................................................... 84
Art. 4- Utrum in Deo sit idem essentia et esse............... 85
Art. 5- Utrum Deus sit in genere aliquo........cccuevveeeeeenees 88
Art. 6- Utrum in Deo sint aliqua accidentia.................... 89
Art. 7- Utrum Deus sit omnino simpleX.......cccceeeeeeeunnnnns 90

Art. 8- Utrum Deus in compositionem aliorum veniat...91

Qu. IV- De Dei perfectione...eeecccciiieneensiceineennennes 97
Art. 1- Utrum Deus sit perfectus.........ccceeveeecieeecieeeennn. 97
Art. 2- Utrum in Deo sint perfectiones omnium rerum..97
Art. 3- Utrum aliqua creatura possit esse similis Deo.....98

Qu. V- De bono in COMMUNI..cceeereeereeernecreecreeceanens 101
Art. 1- Utrum bonum differat secundum rem ab ente. 101
Art. 2- Utrum bonum secundum rationem sit prius quam

Art. 3- Utrum omne ens sit bonum.........cccceeeecvvveeeeennn. 104
Art. 4- Utrum bonum habeat rationem causee finalis...104
Art. 5- Utrum ratio boni consistat in modo, specie et ordi-

T PPPPPPPPNN 105

Art. 6- Utrum convenienter dividatur bonum per hone-
stum, utile et delectabile..........ccocevveeriiiiiveiiiiiiinns 106

Qu. VI- De bonitate Dei.iieeeeeccerrrenenccernnennensseenanes 108

Art. 1- Utrum esse bonum Deo conveniat.................... 108

Art. 2- Utrum Deus sit summum bonum........cccccc....... 109
Art. 3- Utrum esse bonum per essentiam sit proprium

D7 T USSP SUPRRNE 109
Art. 4- Utrum omnia sint bona bonitate divina............ 110

Qu. VII- De infinitate Dei..cueveeeeerenireneernnerenernnnnenn. 111

Art. 1- Utrum Deus sit infinitus.......ccococeeveveviiceeneeneen. 111
Art. 2- Utrum aliquid aliud quam Deus possit esse infini-
tuM per essentiam......ccccvvvviiiiieeeieierereiee e 112

Art. 3- Utrum possit esse aliquid infinitum actu secun-
dum magnitudinem........cccceeeeevivieeeccieeeee e, 113

Art. 4- Utrum possit esse infinitum in rebus secundum
MURItUINEM...eiieeceee e 114

Qu. VIiI- De existentia Dei in rebus.....c....cccceerennenee 118
Art. 1- Utrum Deus sit in omnibus rebus..........ccccee..e. 118
Art. 2- Utrum Deus sit ubique.......cccoeeecieeeccieeeiieeeee, 122
Art. 3- Utrum Deus sit ubique per essentiam, praesentiam
et potentiam.......ccceiiiiiii 122

Art. 4- Utrum esse ubique sit proprium Dei................. 123
Qu. IX- De Dei immutabilitate..........ccceeerrrrrrreeeenen. 125
Art. 1- Utrum Deus sit omnino immutabilis.................. 125
Art. 2- Utrum esse immutabile sit Dei proprium.......... 126
Qu. X- De Dei aternitate.....ccccciierinencrencsiinenciennnnes 128

Art. 1- Utrum convenienter definiatur aternitas, quod
est interminabilis vitee tota simul et perfecta possessio

.................................................................................. 128
Art. 2- Utrum Deus sit @ternus......cccceevveeeeiievieeeenennne 130
Art. 3- Utrum esse aeternum sit proprius Dei............... 131
Art. 4- Utrum aeternitas differat a tempore.................. 132

Art. 5- De differentia aevi et temporis.......ccccccveevueennnn.
Art. 6- Utrum sit unum sevum tantum

Qu. XI- De unitate Dei.ciiiieccirenieieniciinenieiensennnnes
Art. 1- Utrum unum addat aliquid supra ens................ 136
Art. 2- Utrum unum et multa opponantur.................... 138
Art. 3- Utrum Deus Sit UNUS.......ceeveeeeiiiiiieeieeeieeeeeeeeee 139
Art. 4- Utrum Deus sit maxime UnusS.........cccevveeeeeeennn. 140

Qu. XII- Quomodo Deus a nobis cognoscatur........ 142
Art. 1- Utrum aliquis intellectus creatus possit Deum vi-

dere per esSsentiaM.........ceccveeeeciieesiieeeniee e 142
Art. 2- Utrum essentia Dei ab intellectu creato per ali-
quam similitudinem videatur..........ccoeceveevennvnvnenenn.. 156
Art. 3- Utrum essentia Dei videri possit oculis corporali-
DUS .t 161
Art. 4- Utrum aliquis intellectus creatus per sua naturalia
divinam essentiam videre possit.........ccccceeevvvvrennnnn. 162
Art. 5- Utrum intellectus creatus ad videndum Dei essen-
tiam aliquo creato lumine indigeat.......ccccccceeeunnnnees 166
Art. 6- Utrum videntium essentiam Dei unus alio perfec-
TIUS VId@AL . eii it 170
Art. 7- Utrum videntes Deum per essentiam ipsum com-
prehendant.......c.ccccvveeeciee e 171
Art. 8- Utrum videntes Deum per essentiam omnia in
DEO VIdEaNT...ccitieeieeiieiierieeee et 171

Art. 9- Utrum ea qua videntur in Deo a videntibus divi-



nam essentiam per aliquas similitudines videantur.172
Art. 10- Utrum videntes Deum per essentiam simul vi-
deant omnia quae in ipso vident.......cccceeveeeeveeennneen. 173
Art. 11- Utrum aliquis in hac vita possit videre Deum per
ESSENTIAM . ..eiiiiiiiiiiieee ettt e e e e e e e e ee e 173
Art. 12- Utrum per rationem naturalem Deum in hac vita
COZNOSCEre POSSIMUS..uuiiiieieieieieieeeiereeereriiereeeeessennns 173
Art. 13- Utrum per gratiam habeatur altior cognitio Dei
guam ea qua habetur per rationem naturalem...... 173

Qu. XllI- De nominibus Dei.uueeeeeciereeierenerennccreanenns 175
Art. 1- Utrum aliquod nomen Deo conveniat............... 175
Art. 2- Utrum aliqguod nomen dicatur de Deo substantiali-

L= OO PSP 177

Art. 3- Utrum aliquod nomen dicatur de Deo proprie..179
Art. 4- Utrum nomina dicta de Deo sint nomina synony-

[0 0= TP RO PPPPPPPPPPPPPN 179
Art. 5- Utrum ea qua de Deo dicuntur et creaturis, uni-
voce dicantur de ipsis.......cccceeeeceeercieeeeivee e, 180
Art. 6- Utrum nomina per prius dicantur de creaturis
QUAM € DEO..eeeeieeeeeee ettt 183
Art. 7- Utrum nomina quae important relationem ad crea-
turas, dicantur de Deo ex tempore..........ceeeuvvveeeenn. 184

Art. 8- Utrum hoc nomen Deus sit nomen naturze....... 187
Art. 9- Utrum hoc nomen Deus sit communicabile...... 188
Art. 10- Utrum hoc nomen Deus univoce dicatur de Deo

per participationem, secundum naturam, et secun-

dum OpPINIONEML...c..eiiiiiie e 188
Art. 11- Utrum hoc nomen qui est sit maxime nomen Dei
o] o] o] 4101 0 PP PUUO 188
Art. 12- Utrum propositiones affirmativee possint formari
(o L3 LT o TP PUPTPPP 188
Qu. XIV- De scientia Del...ccoirreeeeeiisireennnnissennennnnnes 190
Art. 1- Utrum in Deo sit scientia.......occuevveeerieniinennnnnee. 190
Art. 2- Utrum Deus intelligat se.........cccceevevvvviieeeeeeennn. 192
Art. 3- Utrum Deus comprehendat seipsum................. 193
Art. 4- Utrum ipsum intelligere Dei sit ejus substantia.193
Art. 5- Utrum Deus cognoscat alia a se......ccccceeeruveennnn. 194

Art. 6- Utrum Deus cognoscat alia a se propria cognitione
Art. 7- Utrum scientia Dei sit discursiva.......cccccceeeeeennns
Art. 8- Utrum scientia Dei sit causa rerum

Art. 9- Utrum Deus habeat scientiam non entium....... 201
Art. 10- Utrum Deus cognoscat mala........cccceccvevennennnn. 201
Art. 11- Utrum Deus cognoscat singularia............c....... 202
Art. 12- Utrum Deus possit cognoscere infinita............ 203
Art. 13- Utrum scientia Dei sit futurorum contingentium
.................................................................................. 204

Art. 14- Utrum Deus cognoscat enuntiabilia................ 213
Art. 15- Utrum scientia Dei sit variabilis...........ccc......... 213
Art. 16- Utrum Deus de rebus habeat scientiam specula-
BIVAM L e 214

QU. XV-De idEiS..euuuuuerrrrssrssissserrrrrreeeeeeennnnnnsnsssnnes 215
Art. 1- Utrum ide@ Sint....eeevciee e 215
Art. 2- Utrum sint plures ideae.........ccovveeveeniieeniineeennnne 215
Art. 3- Utrum omnium quae cognoscit Deus, sint ideae 215
Qu. XVI- De veritate...ccciieeriirneessisinnennesssnineensessenes 217
Qu. XVII- De falsitate...cccccceeeeerrrennnccrenenerenncrennenees 219
Qu. XVIII- D€ Vita Dei..cccrrreeeerccnriennenicsnnnnnescrennns 220

RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 327

Qu. XIX- De voluntate Dei..eeerecerireneeniecrnnenencrennnnns 221
Art. 1- Utrum in Deo sit voluntas.........cccceeeevivveeeeennn. 221
Art. 2- Utrum Deus velit ali@a a se.....ccccevcveevcvieeeeennnnn. 225
Art. 3- Utrum quidquid Deus vult, ex necessitate velit.230
Art. 4- Utrum voluntas Dei sit causa rerum.................. 234
Art. 5- Utrum voluntatis divinze sit assignare aliquam cau-

Y- 1 VO U PPPPR 236
Art. 6- Utrum voluntas Dei semper impleatur.............. 237
Art. 7- Utrum voluntas Dei sit mutabilis...........cccc........ 251
Art. 8- Utrum voluntas dei necessitatem rebus volitis im-

PONAT.....iiiiiiiiiiie e 251
Art. 9- Utrum voluntas dei sit malorum........................ 263
Art. 10- Utrum Deus habeat liberum arbitrium............ 264

Art. 11- Utrum sit distinguenda in Deo voluntas signi..264
Art. 12- Utrum convenienter circa divinam voluntatem

PONANTUr QUINQUE SI8N@..cciuiiieeeiiiiirieeeieereeeeeeeeeeeeans 264

Qu. XX- De amMOre Deiiiceeeeicerrrrnnessissnnennesssesssnnnnes 268
Art. 1- Utrum amor Sit in De0........eeeeeeieiiiiieieeeieeeieeeeee 268
Art. 2- Utrum Deus omnia amet.......cccccceeeeviieiiieenneenns 269
Art. 3- Utrum Deus aqualiter diligat omnia................. 270
Art. 4- An Deus semper magis diligat meliora.............. 270
Qu. XXI- De justitia et misericordia D€i........c.ceeuuens 273
Art. 1- Utrum in Deo sit justitia......ccccvvvvveeeeieieiiiiinnnennnn, 273
Art. 2- Utrum justitia Dei sit veritas.......ccocceeveevieeeniennnns 274
Art. 3- Utrum misericordia competat Deo.................... 277
Art. 4- Utrum in omnibus operibus Dei sit misericordia et

J LU 4] AT TS 278

Qu. XXII- De providentia D€i....ceeeereeererrennnneeerennenns 281
Art. 1- Utrum providentia Deo conveniat..................... 281

Art. 2- Utrum omnia sint subjecta divinae providentiae 285
Art. 3- Utrum Deus immediate omnibus provideat...... 288
Art. 4- Utrum providentia rebus provisis necessitatem im-

PONAL. . e e e 290

Qu. XXIlI- De praadestinatione.....ceeeesesierienaniienenns 293

Art. 1- Utrum homines pradestinentur a Deo............. 302

Art. 2- Utrum praedestinatio aliquid ponat in praedestina-

Lo RS PUSPP 304

Art. 3- Utrum Deus aliguem hominem reprobet.......... 305

Art. 4- Utrum preaedestinati eligantur a Deo.................. 307

Art. 5- Utrum praescientia meritorum sit causa praedesti-
NATIONIS. .t

Art. 6- Utrum praedestinatio sit certa
Art. 7- Utrum numerus praedestinatorum sit certus....318
Art. 8- Utrum praedestinatio possit juvari precibus sanc-

{0 ¥ [ o PR 319
Qu. XXIV-De libro Vitae....cceereeirenernirenerncreecennnens 320
Qu. XXV- De divina potentia.....cccceeerreencrrereenrennnes

Art. 1- Utrum in Deo sit potentia.......cccccevvvvveeeeeenneennnns
Art. 2- Utrum potentia Dei sit infinita
Art. 3- Utrum Deus sit omnipotens
Art. 4- Utrum Deus possit facere quod praeterita non fue-

(10| SO TP TP PP TP PP PPPPP 321

Art. 5- Utrum Deus possit facere quae non facit........... 322
Art. 6- Utrum Deus possit meliora facere ea quae facit 322
Qu. XXVI- De divina beatitudine....cccccceeereencrennnnnes 324
Art. 1- Utrum beatitudo Deo competat...........cuuuueeeee. 324

Art. 2- Utrum Deus dicatur beatus secundum intellectum



Art. 3- Utrum Deus sit beatitudo cujuslibet beati......... 324 L 00| ST UR R 325
Art. 4- Utrum in Dei beatitudine omnis beatitudo includa-

Nota Bene : Des annexes plus complétes de I'ensemble de nos ouvrages sont disponibles sur notre site in-
ternet www.scholasapientiae.fr. Elles sont régulierement actualisées.

Achevé d'imprimer aux Pays-Bas
par Pumbo.fr,
le 21 avril 2021,
en la féte de saint Anselme de Cantorbéry

Dépot légal : février 2021
ISSN : 2426-2064 (GL n°1)


http://www.scholasapientiae.fr/

	Introductio.
	De momento ac significatione Summæ Theologicæ sancti Thomæ
	De methodo sancti Thomæ
	speciatim de Structura articulorum Summæ Theologicæ
	I. – De diversis judiciis circa hanc methodum.
	II. – De fundamento methodi sancti Thomæ apud Aristotelem
	III. – De venatione inductiva definitionum.
	IV. – De medio demonstrativo.
	V. – De perfecta unione analysis et synthesis apud Angelicum.
	VI. – Doctrina Sancti Thomæ ex plenitudine contemplationis procedit.
	De studii theologici relatione cum vita interiori
	Quid vita interior debeat studio.
	Quid studium theologiæ vitæ interiori debeat.
	Quisnam est fructus hujusce mutui influxus?
	Prologus Summæ Theologiæ.
	Quæstio Ia. – De Sacra Doctrina, qualis sit et ad quæ se extendit.
	Art. I. – Utrum sit necessarium præter philosophicas disciplinas aliam doctrinam haberi.
	Art. II. – Utrum sacra doctrina sit scientia.
	Art. III. – Utrum sacra doctrina sit una scientia.
	Art. IV. – Utrum sacra doctrina sit scientia practica.
	Art. V. – Utrum sacra doctrina sit dignior aliis scientiis.
	Art. VI. – Utrum Sacra Theologia sit sapientia.
	Art. VII. – Utrum Deus sit subjectum hujus scientiæ.
	Art. VIII. – Utrum Sacra Theologia sit argumentativa.
	Art. IX. – Utrum Sacra Scriptura debeat uti metaphoris.
	Art. X. – Utrum Sacra Scriptura sub una littera habeat plures sensus.
	De Deo, an Deus SIT.
	Quæstio IIa. – An Deus sit.
	Art. I. – Utrum Deum esse sit per se notum.
	Art. II. – Utrum Deum esse sit demonstrabile.
	Art. III. – Utrum Deus sit.
	De natura Dei et de ejus attributis in communi.
	De constitutivo formali naturæ divinæ secundum nostrum modum concipiendi.
	De divinis attributis in communi.
	Qu. III. – De Simplicitate Dei.
	Art. I. – Utrum Deus sit corpus.
	Art. II. – Utrum in Deo sit compositio formæ et materiæ.
	Art. III. – Utrum sit idem Deus quod sua essentia vel natura.
	Art. IV. – Utrum in Deo sit idem essentia et esse.
	Art. V. – Utrum Deus sit in genere aliquo.
	Art. VI. – Utrum in Deo sint aliqua accidentia.
	Art. VII. – Utrum Deus sit omnino simplex.
	Art. VIII. – Utrum Deus in compositionem aliorum veniat.
	Qu. IV. – De Dei perfectione.
	Art. I. – Utrum Deus sit perfectus.
	Art. II. – Utrum in Deo sint perfectiones omnium rerum.
	Art. III. – Utrum aliqua creatura sit similis Deo.
	Qu. V. – De Bono in communi.
	Art. I. – Utrum bonum differat secundum rem ab ente.
	Art. II. – Utrum bonum secundum rationem sit prius quam ens.
	Art. III. – Utrum omne ens sit bonum.
	Art. IV. – Utrum bonum habeat rationem causæ finalis.
	Art. V. – Utrum ratio boni consistat in modo, specie et ordine.
	Art. VI. – Utrum convenienter dividatur bonum, per honestum, utile et delectabile.
	Qu. VI. – De bonitate Dei.
	Art. I. – Utrum esse bonum Deo conveniat.
	Art. II. – Utrum Deus sit summum bonum.
	Art. III. – Utrum esse bonum per essentiam sit proprium Dei.
	Art. IV. – Utrum omnia sint bona bonitate divina.
	Qu. VII. – De infinitate Dei.
	Art. I. – Utrum Deus sit infinitus.
	Art. II. – Utrum aliquid aliud quam Deus possit esse infinitum per essentiam.
	Art. III. – Utrum possit esse aliquid infinitum secundum magnitudinem.
	Art. IV. – Utrum possit esse aliquid infinitum in rebus secundum multitudinem.
	Qu. VIII. – De existentia Dei in rebus.
	Art. I. – Utrum Deus sit in omnibus rebus.
	Art. II. – Utrum Deus sit ubique.
	Art. III. – Utrum Deus sit ubique per essentiam, præsentiam et potentiam.
	Art. IV. – Utrum esse ubique sit proprium Dei.
	Qu. IX. – De immutabilitate Dei.
	Art. I. – Utrum Deus sit omnino immutabilis.
	Art. II. – Utrum esse immutabile sit Dei proprium.
	Qu. X. – De Dei æternitate.
	Art. I. – Utrum convenienter definiatur æternitas:
	“interminabilis vitæ tota simul et perfecta possessio”.
	Art. II. – Utrum Deus sit æternus.
	Art. III. – Utrum esse æternum sit proprium Dei.
	Art. IV. – Utrum æternitas differat a tempore.
	Art. V. – De differentia ævi et temporis.
	Art. VI. – Utrum sit unum ævum tantum.
	Qu. XI. – De unitate Dei.
	Art. I. – Utrum unum addat aliquid supra ens.
	Art. II. – Utrum unum et multa opponantur.
	Art. III. – Utrum Deus sit unus.
	Art. IV. – Utrum Deus sit maxime unus.
	Qu. XII. – De cognoscibilitate Dei.
	Art. I. – Utrum aliquis intellectus creatus possit Deum videre per essentiam.
	Art. II. – Utrum essentia Dei ab intellectu creato per aliquam similitudinem videatur.
	Art. III. – Utrum essentia Dei videri possit oculis corporalibus.
	Art. IV. – Utrum aliquis intellectus creatus per sua naturalia
	divinam essentiam videre possit.
	Art. V. – Utrum intellectus creatus ad videndam Dei essentiam
	aliquo lumine creato indigeat.
	Art. VI. – Utrum videntium essentiam Dei unus alio perfectius videat.
	Art. VII. – Utrum videntes Deum per essentiam ipsum comprehendant.
	Art. VIII. – Utrum videntes Deum per essentiam omnia in Deo videant.
	Art. IX. – Utrum ea quæ videntur in Deo a videntibus divinam
	essentiam, per aliquas similitudines videantur.
	Art. X. – Utrum videntes Deum per essentiam simul videant omnia
	quæ in ipso vident.
	Art. XI. – Utrum aliquis in hac vita possit videre Deum per essentiam.
	Art. XII. – Utrum per rationem naturalem Deum in hac vita cognoscere possimus.
	Art. XIII. – Utrum per gratiam habeatur altior cognitio Dei quam ea quæ habetur per rationem naturalem.
	Qu. XIII. – De Nominibus Dei.
	Art. I. – Utrum aliquod nomen Deo conveniat.
	Art. II. – Utrum aliquod nomen dicatur de Deo substantialiter.
	Art. III. – Utrum aliquod nomen dicatur de Deo proprie.
	Art. IV. – Utrum nomina dicta de Deo sint synonyma.
	Art. V. – Utrum ea quæ de Deo dicuntur et creaturis univoce dicantur de ipsis.
	Art. VI. – Utrum nomina per prius dicantur de creaturis quam de Deo.
	Art. VII. – Utrum nomina quæ important relationem ad creaturas,
	dicantur de Deo ex tempore.
	Art. VIII. – Utrum hoc nomen “Deus” sit nomen naturæ.
	Art. IX. – Utrum hoc nomen “Deus” sit communicabile.
	Art. X. – Utrum hoc nomen Deus dicatur univoce de vero Deo, de idolis, de justis.
	Art. XI. – Utrum hoc nomen “qui est” sit maxime proprium nomen Dei.
	Art. XII. – Utrum propositiones affirmativæ possint formari de Deo.
	Qu. XIV. – De scientia Dei.
	Art. I. – Utrum in Deo sit scientia.
	Art. II. – Utrum Deus intelligat se.
	Art. III. – Utrum Deus comprehendat seipsum.
	Art. IV. – Utrum ipsum intelligere Dei sit ejus substantia.
	Art. V. – Utrum Deus cognoscat alia a se.
	Art. VI. – Utrum Deus cognoscat alia a se propria cognitione.
	Art. VII. – Utrum scientia Dei sit discursiva.
	Art. VIII. – Utrum scientia Dei sit causa rerum.
	Art. IX. – Utrum Deus habeat scientiam non entium.
	Art. X. – Utrum Deus cognoscat mala.
	Art. XI. – Utrum Deus cognoscat singularia.
	Art. XII. – Utrum Deus possit cognoscere infinita.
	Art. XIII. – Utrum scientia Dei sit futurorum contingentium.
	Art. XIV. – Utrum Deus cognoscat enuntiabilia.
	Art. XV. – Utrum scientia Dei sit invariabilis.
	Art. XVI. – Utrum Deus habeat de rebus scientiam speculativam.
	Qu. XV. – De Ideis.
	Art. I. – Utrum ideæ sint.
	Art. II. – Utrum sint plures ideæ in Deo.
	Art. III. – Utrum omnium quæ cognoscit Deus sint ideæ.
	Qu. XVI. – De Veritate.
	Qu. XVII. – De falsitate.
	Qu. XVIII. – De vita Dei.
	Qu. XIX. – De Voluntate Dei.
	Art. I. – Utrum in Deo sit voluntas.
	Art. II. – Utrum Deus velit alia a se.
	Art. III. – Utrum quidquid Deus vult, ex necessitate velit.
	Art. IV. – Utrum voluntas Dei sit causa rerum.
	Art. V. – Utrum voluntas divinæ sit assignare aliquam causam.
	Art. VI. – Utrum voluntas Dei semper impleatur.
	Art. VII. – Utrum voluntas Dei sit mutabilis.
	Art. VIII. – Utrum voluntas Dei necessitatem rebus volitis imponat.
	Art. IX. – Utrum voluntas Dei sit malorum.
	Art. X. – Utrum Deus habeat liberum arbitrium.
	Art. XI. – Utrum sit distinguenda in Deo voluntas signi.
	Art. XII. – Utrum convenienter circa divinam voluntatem ponantur quinque signa.
	Qu. XX. – De Amore Dei.
	Art. I. – Utrum amor sit in Deo.
	Art. II. – Utrum Deus omnia amet.
	Art. III. – Utrum Deus æqualiter diligat omnia.
	Art. IV. – An Deus semper magis diligat meliora.
	Qu. XXI. – De justitia et misericordia Dei.
	Art. I. – Utrum in Deo sit justitia.
	Art. II. – Utrum justitia Dei sit veritas.
	Art. III. – Utrum misericordia competat Deo.
	Art. IV. – Utrum in omnibus operibus Dei sit misericordia et justitia.
	Qu. XXII. – De Providentia Dei.
	Art. I. – Utrum providentia Deo conveniat.
	Art. II. – Utrum omnia sint subjecta divinæ providentiæ.
	Art. III. – Utrum Deus immediate omnibus provideat.
	Art. IV. – Utrum providentia rebus provisis necessitatem imponat.
	Qu. XXIII. – De prædestinatione.
	Art. I. – Utrum homines prædestinentur a Deo.
	Art. II. – Utrum prædestinatio aliquid ponat in prædestinato,
	scil. aliquid sit in prædestinato.
	Art. III. – Utrum Deus aliquem hominem reprobet.
	Art. IV. – Utrum prædestinati eligantur a Deo.
	Art. V. – Utrum præscientia meritorum sit causa prædestinationis.
	Art. VI. – Utrum prædestinatio sit certa.
	Art. VII. – Utrum numerus prædestinatorum sit certus.
	Art. VIII. – Utrum prædestinatio possit juvari precibus sanctorum.
	Qu. XXIV. – De Libro vitæ.
	Qu. XXV. – De Potentia Dei.
	Art. I. – Utrum in Deo sit potentia.
	Art. II. – Utrum potentia Dei sit infinita.
	Art. III. – Utrum Deus sit omnipotens.
	Art. IV. – Utrum Deus possit facere quod præterita non fuerint.
	Art. V. – Utrum Deus possit facere quæ non facit.
	Art. VI. – Utrum Deus possit meliora facere ea quæ facit.
	Qu. XXVI. – De divina beatitudine.
	Art. I. – Utrum beatitudo Deo competat.
	Art. II. – Utrum Deus dicatur beatus secundum intellectum.
	Art. III. – Utrum Deus sit beatitudo cujuslibet beati.
	Art. IV. – Utrum in Dei beatitudine omnis beatitudo includatur.
	Index
	hujus tomi I


