
RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 1

Reginaldus Garrigou-Lagrange O.P.
Professor ex facultate theologica

DeDeo Uno
commentarium inS a n c t u m  T h o m a m  A q u i n a t e m

_____
Tomus primus

P a r s  P r i m a  S u m m æ  T h e o l o g i æ
a quæstione I ad quæstionem XXVI

Tranzalti
(Galliæ, Biturigis)

MMXV



2 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

Commentarium in Primam Partem Summæ S. Thomæ, De Deo Uno, auctore R.P. 
Reginaldo Garrigou-Lagrange, O.P., Magistro in S. Theol.

NIHIL OBSTAT:

fr. Michæl Browne, O.P.
Magister in S. Theologia
fr. Thomas Philippe, O.P.

IMPRIMI POTEST:

die 9 Julii 1937
fr. Raymundus-M. Louis

Vic. Mag. Gen.

IMPRIMATUR:
Lutetiæ Parisiorum die 18 aprilis 1938

V. Dupin, v. g.



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 3

SANCTÆ DEI GENITRICI
IN SIGNUM GRATI ANIMI

ET FILIALIS OBEDIENTIÆ
AUCTOR

LIBENTISSIME DEDICAT



4 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

© Editions Schola Sapientiæ, 2021
Les textes du RP Garrigou-Lagrange étant libres de droit,

chacun peut librement copier les pages,
pourvu qu'elles participent à la formation en science logique,

et encouragent le développement de cette science.

Numéro : Hors-série n°GL-1 de la revue des Cahiers scolastiques
ISSN : 2426-2064
Dépôt légal : avril 2021
Edition : Schola Sapientiæ

Lierne, 36230 Tranzault, France
www.scholasapientiae.fr

Impression : Pumbo.fr (Pays-Bas)
Directeur de la publication : Mathieu Brulaire

http://www.scholasapientiae.fr/


RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 5

Introductio.
De momento ac significatione Summæ Theologicæ sancti Thomæ

um cursus iste sit explicatio  Summæ Theologicæ sancti Thomæ, ad modum introductionis utile est 
prius ostendere momentum seu valorem et significationem hujusce operis sub duplici aspectu histori-
co et theoretico. Notamus solum ex historia theologiæ ea quæ ignorare non licet.C

1° In historia theologiæ distinguuntur generaliter tres principales periodi, scilicet periodus patristica a sæculo  
I° ad VIII, quæ est præsertim apologetica, polemica et positiva; periodus medii ævi a sæculo VIII ad XV, quæ est 
scholastica; periodus moderna a sæculo XVI ad tempus hodiernum, quæ est præsertim positiva et critica.

In successione harum ætatum apparet progressus theologiæ, prout in qualibet periodo quædam theologiæ 
functio speciatim eminet, secundum necessitates temporum; in hac evolutione aliquid vere providentiale ma-
nifestatur. Sic in periodo patristica, theologia est prius apologetica (sæculo II) ad conversionem mundi a pagani-
smo ad christianismum, postea fit præsertim polemica contra nascentes hæreses in sinu Ecclesiæ, et istæ hæ-
reses circa principaliora dogmata versantur, scilicet circa Trinitatem, Incarnationem, Redemptionem, ut ariani-
smus, nestorianismus, monophysismus. Tunc theologia debet principia fidei defendere ex ipso Revelationis de-
posito; scil.  ex Sacra Scriptura et Traditione divina, sic paulatim incipit theologia quæ dicitur  positiva, id est 
quæ colligit diversa puncta doctrinæ revelatæ in Sacra Scriptura et divina Traditione contenta. Theologia vero  
systematica, quæ omnia credenda et cum fide connexa coadunat in aliquod corpus doctrinale nondum proprie  
existit in periodo patristica, nisi in quibusdam operibus sancti Augustini ut in libris de Trinitate, et sæculo VIII in 
opere sancti Joannis Damasceni de Fide orthodoxa.

In secunda autem periodo, scilicet medio ævo, constituitur proprie  theologia systematica, seu  scholastica, 
quæ didactice et speculative exponit ac defendit doctrinam fidei et ex ea deducit conclusiones theologicas. Sic  
paulatim constituitur corpus doctrinale in quo habetur, infra doctrinam fidei proprie dictam, ipsa scientia theo-
logica,  satis  communiter in Ecclesia recepta, quæ superat sua universalitate et certitudine varia systemata 
theologica plus minusve ad invicem opposita. Hac ætate scribuntur Summæ theologicæ, quæ dicuntur Summæ 
prout integraliter tractant de omnibus. materiis ad theologiam pertinentibus et prout hæ diversæ materiæ con -
siderantur sub lumine altiorum principiorum et fidei et rationis.

In tertia periodo, scilicet moderna, theologia rursus fit præsertim polemica et positiva contra protestantes,  
necnon apologetica contra rationalistas. Hæc tertia periodus vocari potest critica seu reflexiva, et in hoc etiam 
apparet progressus theologiæ, prout reflexio critica sequitur normaliter cognitionem directam. Ut dicit enim 
sanctus Thomas Ia q. 79, a. 8: “scientia humana secundum viam acquisitionis vel inventionis, procedit a quibu-
sdam simpliciter intellectis, quæ sunt prima principia. Et rursus in via judicii resolvendo redit ad prima princi -
pia, ad quæ inventa examinat”. Sic in hac tertia periodo magis critice cognoscuntur et defenduntur contra pro -
testantes et rationalistas ipsa fidei fundamenta, seu fontes revelationis, scilicet s. Scriptura et divina Traditione,  
et tunc constituuntur tractatus fundamentales de Revelatione, de Ecclesia, de Locis theologicis seu de metho-
dologia sacræ theologiæ.

In hoc jam apparet progressus theologiæ, quæ sicut arbor crescit, et semper vitam suam renovat ex diligen -
tiori cognitione fontium ex quibus tanquam ex radicibus procedit.

2° Notandum est quod tria splendoris tempora in historia theologiæ veniunt subito post magnum Concilium. 
Sic post I Concilium Nicænum ann. 325 contra arianismum, florent sæculo IV et initio sæculi V, Patres majores 
in ecclesia Græca, sanctus Athanasius, sanctus Basilius, sanctus Gregorius Nazianzenus, sanctus Gregorius Nys -
senus, sanctus Joannes Chrysostomus, sanctus Cyrillus Alexandrinus, et in occidente sanctus Hilarius, sanctus 
Ambrosius, sanctus Hieronymus, sanctus Augustinus, sanctus Leo magnus.

Pariter in secunda periodo post IV Concilium Lateranense, ann. 1215 contra Albigenses et Waldenses, florent 
sæculo XIII sanctus Albertus magnus, Alexander Halensis, sanctus Bonaventura, sanctus Thomas.

Denique tertia periodus splendoris est tempore Concilii Tridentini, 1545-1563; jam ante Concilium floruerunt 
Cajetanus, Sylvester Ferrariensis, et tempore Concilii ac postea Soto, Bannez, Tolet, Medina, Salmanticenses, 
Joannes a sancto Thoma, Suarez in theologia speculativa, omnes autem isti theologi sunt commentatores sanc-
ti Thomæ, etiam Suarez quamvis ipse suum proprium eclectismum habeat. Eodem tempore in controversia  
eminent Cano, sanctus Robertus Bellarminus, Natalis Alexander, Bossuet, et in exegesi Maldonat, Cornelius a 
Lapide et alii.

Item post Concilium Vaticanum 1869-1870 scribunt renovatores theologiæ, Josephus Kleutgen S.J., Scheeben, 
Schwane, Hefele, et inter renovatores thomismi Sanseverino, Cornoldi, S.J., Zigliara O.P., etc., etc. Leo XIII in  



6 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

pluribus Encyclicis, speciatim in Encyclica Æterni Patris 1879 valde commendat sancti Thomæ doctrinam.
Ex hoc autem quod hæ tres ætates aureæ sacræ theologiæ sequuntur magna Concilia apparet quomodo Spi-

ritus Sanctus dirigit, per vivum magisterium Ecclesiæ docentis, progressivam dogmatis intelligentiam in ordine 
ipsius fidei, et infra fidem  ipsum theologiæ progressum. Deus enim speciali providentia invigilat supra suam 
scientiam, scilicet supra theologiam, quæ proprie est scientia de Deo ex divina revelatione procedens. Et e con-
verso in his tribus generalibus periodis magna concilia quodammodo præparata sunt per inquisitiones theolo-
gorum temporum præparationis; sic labor humanus est  causa dispositiva et Deus Ecclesiam docentem assi-
stens est causa principalis progressivæ dogmatis intelligentiæ in ordine fidei, et etiam consequenter ipsius pro-
gressus theologiæ.

3°  Notandum est  quod in  qualibet  harum trium periodorum inveniuntur  tempus  præparationis,  tempus 
splendoris, tempus stationis sine progressu, tunc fiunt compendia et compilationes, denique venit tempus de-
clinationis plus minusve profundæ ut sæculum VII, sæc. XIV, sæc. XVIII.

In tempore splendoris apparet præsertim mirabilis diversarum theologiæ functionum harmonia, ad quam 
non subito mens humana pervenire potest.

Generaliter enim in tempore præparationis adsunt duæ tendentiæ ad invicem quodammodo oppositæ prop-
ter quemdam excessum in una vel altera parte, quidam verbi gratia exaggerant necessitatem speculationïs ut  
Alexandrina schola; alii autem exclusive vacant studio positivo Sacræ Scripturæ, ut schola Antiochena. Item in  
medio ævo, sæculo XII, Abælardus plus æquo rationi tribuens in rebus fidei, in multos errores incidit, dum e  
contrario plures in schola sancti Victoris nimis mystice et non satis rationaliter procedunt.

In tempore splendoris e contrario, speciatim sæculo XIII, doctores perveniunt ad mirabilem et altam concilia -
tionem diversarum functionum theologiæ, quæ simul tunc perficitur sub aspectu positivo, sub aspectu specu -
lativo et etiam affectivo. Omnes enim magni theologi tunc scribunt commentaria in Sacram Scripturam, profun -
de doctrinam Patrum præsertim sancti Augustini cognoscunt, et eminent in sapientia seu alta mysteriorum in-
telligentia pro vita christiana fructuosissima.

Hoc apparet sæculo XIII, in quo tamen remanent inter majores theologos notabiles differentiæ ingenii, incli -
nationis et methodi.

Sic  sanctus Bonaventura in suis operibus, sancto Augustino plerumque adhærendo, platonicæ philosophiæ 
potius quam aristotelicæ favet, voluntatem intelligentiæ præponit, et mysticæ contemplationi præ theorica 
speculatione incumbit. Eodem tempore sanctus Albertus magnus, valde versatus in rebus philosophicis, philo-
sophiam Aristotelicam ab erroribus commentatorum Arabum expurgat eamque ad usum theologiæ accommo-
dat, tanquam instrumentum magis præcisum, exactum, quam Platonica philosophia.

Sanctus Thomas denique, perficiens ea quæ inceperat Albertus, ostendit valorem fundamentorum philoso-
phiæ aristotelicæ circa primas rationis notiones et prima rationis principia, nec non circa principia constitutiva  
tum rerum naturalium, tum naturæ humanæ; sic magis exacte determinat quodnam est objectum proprium in-
tellectus nostri, et proinde quid superat omnino cognitionem nostram naturalem, imo cognitionem naturalem 
cujuslibet intellectus creati. Melius igitur quam antecessores sanctus Thomas distinxit rationem naturalem a  
fide supernaturali, utramque tamen consociavit, diversas theologiæ partes miro ordine logico exposuit prout  
theologia est de Deo in se, de his quæ a Deo procedunt, et ad Deum ordinantur; sic omnes materias theologi -
cas in unum corpus doctrinæ collegit, cum qualitatibus quæ raro uniuntur, scilicet cum magna simplicitate si -
mul et profunditate, nec non cum magno rigore logico simul et alto sensu inaccessabilitatis mysterii. Ideoque a 
Summis Pontificibus ejus doctrina jugiter summis laudibus celebrata est, et Leo XIII in Encyclica Æterni Patris 
scripsit: “Jamvero inter Scholasticos Doctores, omnium princeps et magister, longe eminet Thomas Aquinas,  
qui, uti Cajetanus animadvertit, veteres doctores sacros quia summe veneratus est, ideo intellectum omnium  
quodammodo sortitus est”. Illorum doctrinas, velut dispersa cujusdam corporis membra, in unum Thomas col-
legit et coagmentavit, miro ordine digessit et magnis incrementis ita adauxit, ut catholicæ Ecclesiæ singulare  
præsidium et decus jure meritoque habeatur,...

“Illud etiam accedit, quod philosophicas conclusiones angelicus Doctor speculatus est in rerum rationibus et  
principiis, quæ quam latissime patent et infinitarum fere veritatum semina suo velut gremio concludunt, a po -
sterioribus magistris opportuno tempore et uberrimo cum fructu aperienda. Quam  philosophandi rationem 
cum in erroribus refutandis pariter adhibuerit, illud a se impetravit, ut et superiorum temporum errores omnes  
unus debellarit, et ad profligandos, qui perpetua vice in posterum exorituri sunt, arma invictissima suppedita -
rit.

“Præterea  rationem, ut par est,  a fide apprime distinguens, utramque tamen amice consocians, utriusque 
tum jura conservavit, tum dignitati consuluit, ita quidem ut ratio ad humanum fastigium Thomæ pennis evecta,  
jam fere nequeat sublimius assurgere; neque fides a ratione fere possit plura aut validiora adjumenta præstola-
ri, quam quæ jam est per Thomam consecuta.”



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 7

In eadem Encyclica citantur plura testimonia Summorum Pontificum, et præsertim, veluti cumulus, Innocentii  
VI judicium: “Hujus (Thomæ) doctrina præ cœteris, excepta canonica, habet proprietatem verborum, modum 
dicendorum, veritatem sententiarum, ita ut nunquam qui eam tenuerint, inveniantur a veritatis tramite devias -
se, et qui eam impugnaverit semper fuerit de veritate suspectus.”

Post sæculum XIII, incipit paulatim theologiæ scolasticæ prolapsus, sicut post ætatem Patrum majorum scil.  
post sæculum IVum et Vum incœpit ætas Patrum minorum, a sæculo VI ad VIII.

Jam quidem initio sæculi XIV Joannes Duns Scotus in multis quæstionibus metaphysicis a synthesi sancti Tho-
mæ recedit novamque scholam fundat. Duns Scotus dissentit a sancto Thoma præsertim in duobus: 1° Admittit  
novam distinctionem, scil. formalem actualem ex natura rei, quam possibilem existimat inter distinctionem rea-
lem et distinctionem rationis, dum thomistæ dicunt: distinctio aut antecedit considerationem mentis et est rea-
lis, aut eam non antecedit, sic rationis est, et non datur medium possibile. Hanc autem distinctionem formalem 
Scotus ponit quandoque loco distinctionis realis sancti Thomæ, v. g. inter essentiam creatam et esse, inter ani-
mam et facultates, ac facultates inter se, sic viam aperit nominalismo. Quandoque vero Scotus ad realismum 
immoderatum tendit, prout hanc distinctionem formalem ponit loco distinctionis rationis sancti Thomæ, v. g.  
inter attributa divina, et in eadem creatura inter diversos gradus metaphysicos, v. g. inter animalitatem, vitalita-
tem, substantiam et ens. Proinde  ens concipitur  ut univocum, nam formaliter distinguitur ante consideratio-
nem mentis a substantia tum Dei, tum creaturæ. Hæc nova doctrina metaphysica non est, juxta thomistas, ab -
sque periculo pantheismi, nam si substantia creata et substantia divina sunt extra ens, prout ab eo formaliter 
distinguuntur a parte rei, tunc nihil sunt, quia extra ens nihil est; et ens remaneret unicum1. Insuper per viam 
formalismi, scholastica decidit ad subtilitates et discussiones verbales.

2° Alia innovatio Scoti pertinet ad ejus voluntarismum; sic tenet quod distinctio inter ordinem naturæ et ordi-
nem gratiæ dependet a libero Dei arbitrio, ac si gratia non esset supernaturalis secundum suam essentiam, sed  
solum de facto. Ratione ejusdem voluntarismi, Scotus affirmat quod Deus potuisset aliam legem moralem na-
turalem statuere  quoad officia  inter  homines,  et  sic  posset  revocare  præcepta  “non  occides,  non furtum  
facies”; sic Scotus viam aperit contingentismo et positivismo nominalistarum sæculi XIV2.

Eodem fere tempore Rogerus Bacon, eruditionis prodigium, non tamen a temerariis opinionibus liberum, 
passim cum contemptu loquitur de Aristotelis philosophia, de Alberto Magno et sancto Thoma, quos pueros  
vocat.

Contra Scotum pro sancto Thoma scribit inter alios Thomas de Sutton, O.P. Anglicus a patria dictus († 1310) in 
Commentariis super quatuor libros sententiarum. Sed defensionem doctrinæ Scoti instituunt Petrus Aureolus  
O.M., Antonius Andrea O.M.,  Richardus de Mediavilla O.M., Gerardus de Bononia, ord. carmelit.  utriusque  
scholæ opiniones conciliare nititur.

In toto sæculo XIV et ineunte sæculo XV paulatim theologia scholastica in discussiones sæpe verbales, cavilla-
tiones et subtilitates inutiles decidit. Ratio principalis hujusce prolapsus fuit reviviscentia nominalismi, secun-
dum quem universalia sunt meri mentis conceptus vel voces communes; proinde ipsa natura rerum nequidem 
imperfecte cognosci potest, sive agatur de natura rerum corporalium, sive de natura animæ, ejus facultatum, 
sive de fundamento legis naturalis, aut de essentia gratiæ et de ejus essentiali distinctione a natura nostra.

Sic negant isti principium: facultates, habitus et actus specificantur ab objecto formali. Quapropter nomina-
les, præsertim Guillelmus Ockam, sanam et altam doctrinam priorum magistrorum despicientes, excidium soli-
dæ theologiæ scolasticæ præparaverunt, et viam aperuerunt erroribus Lutheri qui magistros nominalistas ha-
buit in scholis civitatis Wittenberg.

Sæculo vero XV incœpit theologiæ scholasticæ instauratio cum Joanne Capreolo O.P. († 1444) qui vocatur 
princeps thomistarum, cum Joanne de Turrecremata O.P. († 1468) qui scripsit Summa de Ecclesia, cum Cajetano 
O.P. († 1534) thomisticæ doctrinæ egregius defensor, qui velut primus in scholis explicavit Summam Theologi -
cam sancti Thomæ loco Sententiarum; eodem tempore Conradus Köllin O.P. († 1536) qui commentaria in eam-
dem Summam scripsit et Sylvester Ferrariensis O.P. († 1523) in Summam contra Gentiles.

Hi ultimi theologi viam paraverunt theologiæ ætatis modernæ, quæ cum sæculo XVI incœpit, et prius debuit  
errores hujusce temporis confutare, scil. protestantismum, bajanismum et jansenismum, qui sunt attenuatio -
nes Lutheranismi et negant distinctionem essentialem inter ordinem naturæ et ordinem gratiæ, ac adulterant 
notionem prædestinationis et motionis divinæ.

Ad confutationem horum errorum laboraverunt controversistæ inter quos eminent sanctus Robertus Bellar -
minus S.J. († 1621), Cano († 1560), Bossuet († 1704); theologi scholastici, ut, in Ordine Prædicatorum, Victoria 
(† 1546), Soto († 1560), Bannez († 1604), Joannes a sancto Thoma († 1644), Gonet († 1681) et inter Carmelita-

1 Cf. VACANT, Etudes comparées sur la philosophie de saint Thomas et sur celle de Duns Scot. Paris 1891, p. 25.
2 Cf. ibidem, pp. 14-16; 19-20.



8 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

nos Salmanticenses optima commentaria  in opera sancti  Thomæ scripserunt;  in Societate  Jesu,  Toletus († 
1596), Suarez († 1617), Molina († 1600), de Lugo († 1660) aliam interpretationem Doctoris angelici proposue-
runt, Suarez eclecticus inquisivit viam mediam inter sanctum Thomam et Scotum, et minus quam Molina reces -
sit a doctrina thomistica de prædestinatione et gratia.

Hoc tempore in theologia positiva eminent Petavius, Thomassinus, Combefis, etc.
Sæculo vero XVIII° theologia a suo splendore paulatim decidit, adhuc tamen inter thomistas Car. Ren. Billuart,  

et Card. Lud. Gotti clare et solide doctrinam Angelici propugnant, et sanctus Alphonsus Maria de Ligorio opera  
præsertim moralia scribit, pro quibus meruit titulum Doctoris Ecclesiæ.

Denique, post revolutionem gallicam et bella temporis Napoleonis, cum pace rursus studia theologica, tutu  
positiva tum speculativa, paulatim floruerunt, et deinde Concilium Vaticanum maxime fovit theologiæ profec-
tum, contra positivismum et agnosticismum, cujus fructus apparuerunt in modernismo a Pio X damnato. Hic  
Summus Pontifex sicut Leo XIII rursus valde commendat studium sancti Thomæ operum et scribit: “ Magistros 
autem monemus, ut rite hoc teneant, Aquinatem vel parum deserere præsertim in re metaphysica non sine  
magno detrimento esse. Parvus error in principio, sic verbis ipsius Aquinatis licet uti, est magnus in fine.” (Ency. 
Pascendi et Sacrorum Antistitum.)

Codex Juris Canonici tandem, ann. 1918 auctoritate Benedicti XV promulgato, dicit can. 1366, n. 2: “Philoso -
phiæ rationalis ac theologiæ studia et alumnorum in his disciplinis institutionem professores omnino pertrac -
tent ad Angelici Doctoris rationem, doctrinam et principia, eaque sancte teneant.”

Hoc rursus dicitur in nova lege pro Doctoratu promulgata per Encyclicam Pii XI Deus scientiarum Dominus.
Hæc omnia testimonia sive Summorum Pontificum, sive theologorum qui semper ad Summam theologicam 

sancti Thomæ recurrunt manifestissime ejus valorem et significationem proclamant.
Omnes cognoscunt opera recenter scripta circa Summam theologicam, ut sunt Commentaria P. Buonpensiere 

O.P., del Padro O.P., P. Billot S.J., P. Mattiussi S.J., etc. et innumeri articuli periodicorum præsertim Revue Tho-
miste, Bulletin Thomiste, Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques, Angelicum, Gregorianum, nec non 
multæ monographiæ circa hanc vel alteram partem hujusce  Summæ,  et articuli  plurimi in  Dictionnaire de  
Théologie catholique et in aliis hujusce temporis Encyclopediis.

DE METHODO SANCTI THOMÆ
speciatim de Structura articulorum Summæ Theologicæ

Plures existimare videntur quod, antequam Cartesius Discursum de Methodo scriberet, philosophia traditio-
nalis regulas legitimi processus mentis ad scientiam tum ædificandam tum docendam nondum plene et exacte  
cognoscebat. Plures alii e contrario putant quod Cartesius, qui historiam et antecessores suos despiciebat, facil -
lime potuisset apud ipsos veras regulas methodi invenire; immo non desunt logici juxta quos scribi posset ad  
mentem Aristotelis et sancti Thomæ discursus de methodo magis scientificus quam cartesianum opus. Vellem 
solum in hoc articulo breviter exponere principales lineas methodi sancti Thomæ. Videamus primo, ad modum 
status quæstionis, quid de ea dicant plures hodierni, deinde examinabimus, quomodo solidum fundamentum  
hujusce methodi apud Aristotelem Angelicus invenerit ac ipse usus sit analysi in inquisitione inductiva, nec non 
synthesi in demonstratione, denique quomodo analysim et synthesim intime conjunxerit sub divinæ contem-
plationis lumine.

I. – De diversis judiciis circa hanc methodum.

Non desunt hodie qui dicunt: methodus sancti Thomæ est nimis scholastica et artificialis seu factitia, non sa-
tis historica et realis. Est, ut aiunt, methodus nimis a priori, quasi semper per modum deductionis aut synthe-
sis, non satis per modum inductionis et analysis, aut in ipsa analysi nimis abstracta est; immo videtur quando-
que confundere logicas abstractiones cum rerum realitate. Quidam, inconscienter nominalistæ, hodie asserunt: 
“Sanctus Thomas loquitur quandoque de materia et forma, de essentia et exsistentia, ac si essent realitates di -
stinctæ3”. – Certo quidem pro Angelico, ut scimus, jam ante considerationem mentis, materia non est forma, 
essentia creata non est suum esse; ideoque ante considerationem mentis materia distinguitur a forma, et es-
sentia ab esse. Attamen forma et essentia non sunt, pro sancto Thoma, id quod est, sed id quo aliquid est tale, 

3 Edgar DE BRUYNE, Saint Thomas d'Aquin, 1928, p. 99: “Si l'on voulait s'attacher à la tradition de l'École, on serait amené à croire que  
dès ses origines, le thomisme a versé dans la confusion du logique et du réel... Il arrive à saint Thomas de parler de l' essence comme 
d'une réalité... Il raisonne sur la matière et la forme des choses corporelles comme s'il s'agissait de réalités distinctes et opposées.”



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 9

nec sequitur quod sint solum entia rationis, et non quid reale4. Sed multi hodierni nesciunt amplius distinguere 
inter abstractionem metaphysicam considerationis directæ et abstractionem logicam considerationis reflexæ5: 
ideo putant quod solum id quod est, est reale, scilicet ipsum singulare concretum; proinde pro illis abstractum  
objectum non solum est non concretum sed non reale, sic essentia hominis, essentia virtutis, essentia societatis 
etc. non essent quid reale; et tota metaphysica, non excepto contradictionis principio, ad logicam, ad abstrac-
tiones logicas, ad ens rationis reduceretur, seu, ut aiunt, ad immoderatum intellectualismum sine realitate et 
vita. Non tamen auderent explicite dicere: “abstractum principium contradictionis, scil. aliquid non potest simul 
esse et non esse, non est lex entis realis, sed solum lex logica operationum mentis, ut sunt syllogismi leges”.

Ad istud extremum autem perduceret hæc inanis objectio hodie satis diffusa.
Insuper plures dicunt: methodus sancti Thomæ sæpe procedit non secundum naturalem modum mentis, sed  

modo conventionali scholarum sæculi XIII, scilicet semper prius proponendo objectiones, tres saltem, quæ cum 
majori fructu postea proponerentur; nam initio mentem obnubilant potiusquam lucem afferant. Mirum est  
enim, addunt quidam, sanctum Thomam prius exponere errores, sub ista formula: “Videtur quod non”, postea 
tantum veritatem, sub brevissimo auctoritatis argumento, longius autem modo theoretico, ac denique objec-
tiones antea propositas solvere.

Ideoque nonnulli hodie, in philosophia et in theologia etiam speculativa, ab ista methodo, ut aiunt, nimis  
scholastica recedunt. Jam quidem tempore Pii IX, ut patet ex XIII propositione Syllabi, plures dicebant: “Metho-
dus et principia, quibus antiqui Doctores scholastici theologiam excoluerunt, temporum nostrorum necessitati -
bus scientiarumque progressui minime congruunt6”. Immo quidam, non considerantes profundam differentiam 
inter modum procedendi sancti Thomæ et methodum mere a priori seu syntheticam Spinozæ, videbantur ad -
mittere methodum sancti Thomæ et etiam sancti Bonaventuræ ex abusu deductionis philosophicæ ad rationa -
lismum et pantheismum ducere, ut apparet ex propositionibus, quas sacra Congregatio Indicis subscribendas 
mandavit Augustino Bonnetty, anno 18557.

Nunc quidam a methodo sancti Thomæ recedunt, præeligendo methodum historicam, non solum ad utiles et  
necessarias historiæ philosophiæ et historiæ theologiæ investigationes, sed plus minusve directe ad ipsam veri -
tatem philosophicam aut theologicam cognoscendam. Hic modus procedendi jam quidem apparuit apud plures  
fautores evolutionismi idealistici, præsertim apud Hegelium, ac postea modo attenuato in multis modernorum  
operibus invenitur. Quidquid sit de his attenuationibus, hæc methodus, ut videtur, sua propria natura tendit ad  
confusionem philosophiæ cum ipsa philosophiæ historia, et sic constituitur quædam philosophia historiæ doc-
trinarum, plus minusve secundum evolutionismi placita.

Juxta hanc conceptionem, hodie non raram, inter omnia systemata, quæ in tempore secundum evolutionem 
idearum apparuerunt, nullum est simpliciter verum, sed quodlibet est verum secundum quid, per oppositionem 
nempe ad alteram doctrinam antecedentem, seu ad aliud evolutionis momentum jam præteritum; v. g. thomi -
smus, ut aiunt, fuit secundum quid verus sæc. XIII per oppositionem ad doctrinam quorumdam Augustiniano-
rum, quam superavit; sed falsus est etiam non simpliciter sed secundum quid per respectum ad subsequens sy -
stema, quod altius est in evolutione idearum, sive ut antithesis, sive ut superior synthesis. Sic Scotismus postea 
veniens esset magis verus, vi ipsius progressus historici philosophiæ et theologiæ, quam sancti Thomæ doctri -
na; et quare non nominalismus Guillelmi Occam? Item eclecticismus Suarezii, sæpe inquirens viam mediam in -
ter sanctum Thomam et Scotum, esset synthesis adhuc perfectior et initium novi processus et progressus apud  
modernos.

Si ita esset, nihil esset simpliciter verum, nequidem principium contradictionis, saltem ut lex entis et rationis 
superioris, ut fatetur Hegel, a fortiori nulla ex definitionibus receptis esset simpliciter vera, et proinde ex nulla  
erui possent veræ rerum proprietates. Non daretur verum nisi secundum quid, per respectum nempe ad sta-
tum actualem scientiæ, et potius per respectum ad præteritum jam superatum quam ad futurum ignotum. Imo  
ad cognoscendam veritatem relativam alicujus doctrinæ, oporteret plene cognoscere antecedentia evolutionis  
momenta, quæ conditiones apparitionis ultimi momenti fuerunt. Exempli gratia: ad cognoscendum quid de-
beat esse hodie conceptio nostra philosophica secundum intellectuales exigentias sæculi vigesimi, oporteret 
prius Kantismum et Hegelianismum transire, tunc rursus vitaliter cogitaremus thomismum, ut vere mentibus 

4 S. Th. Ia, q. 13, a. 1, ad 2; q. 54, a. 1.
5 Secundum sanctum Thomam (I  Sent.; d. 2, a. 3 c.;  de Potentia, q. 7, a. 9), consideratio directa metaphysici, quæ vocatur  prima 

intentio, fertur in rem conceptam, in ipsam realem naturam rerum singularium, v. g. in essentiam hominis, dum consideratio reflexa  
logici,  quæ  vocatur  secundo  intentio,  non  attingit  objectum  nisi  secundum  modum  subjectivum  quem  habet  in  mente,  v.  g.  
considerat  formalem universalitatem  alicujus  prædicati  aut  subjecti,  vel  leges  syllogismi.  Item  distinctio dicitur  realis quando 
antecedit  considerationem mentis,  logica,  quando eam sequitur.  Revera autem ante considerationem mentis,  materia  non est 
forma, immo separari potest ab ista ad alteram suscipiendam.

6 DENZINGER, n. 1713.
7 DENZINGER, n. 1652.



10 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

hodiernis proponi possit. Non tamen hæc nova cogitatio esset simpliciter vera, sed secundum quid tantum, per  
respectum ad statum mentis sæculi vigesimi, sicut cogitatio sancti Thomæ secundum quid vera erat sæculo de-
cimo tertio.

Hæc autem veritatis conceptio non videtur differre a conceptione modernistarum, qui dicebant: “Veritas non 
est immutabilis plusquam ipse homo, quippe quæ cum ipso, in ipso et per ipsum evolvitur8”. Hæc autem propo-
sitio, si velimus res profundius considerare, præsupponit immanentismum seu evolutionismum absolutum, se-
cundum quem ut aiebat Pius IX in prima propositione Syllabi: “Deus reapse fit in homine et in mundo... ac una  
eademque res est Deus cum mundo et proinde spiritus cum materia, necessitas cum libertate, verum cum fal-
so, bonum cum malo et justum cum injusto9”. Equidem dictum est contra sanctum Thomam, ejus methodum, 
ac si ea non distingueretur a methodo Spinozæ, ad pantheismum perducere; et nunc nova methodus historica  
ad mentem evolutionismi ad oppositam pantheismi formam perducit. Spinoza enim omnia reducebat ad Deum 
immobilem, dum evolutionistæ Deum reducunt ad evolutionem universalem, juxta eos Deus reapse fit in homi-
ne et in mundo et nunquam proprie erit, ut aiebat Renan.

Sic nihil esset simpliciter verum, et nihil simpliciter falsum, non daretur nisi veritas relativa et falsitas relativa;  
solus relativismus esset absolutus.

Prædicta confusio historiæ et philosophiæ nec veri historici, nec veri philosophi desideriis respondet. Verus  
enim historicus vult ipsam historiam ex factis cognoscere, antequam constituatur incerta philosophia historiæ, 
et verus philosophus desiderat quidem historiam philosophiæ exacte cognoscere, sed non considerat doctrina -
rum posterioritatem in tempore quasi criterium seu signum earum veritatis relativæ, ac si hæc successio doc-
trinarum esset semper ac necessario ascendens evolutio, nunquam vero regressio et senectutis declinatio. Ex 
eo enim quod Scotus post sanctum Thomam venit, non sequitur quod ejus doctrina sit verior, et quod postea 
eclectismus Suarezii adhuc perfectior sit.

Uti quidem debemus methodo historica in historia doctrinarum, et hoc certe maxime juvat ad intelligentiam 
status et difficultatis quæstionis, ut habeatur quasi panorama solutionum alicujus magni problematis. Sed in  
ipsa philosophia uti debemus methodo analytico-synthetica ei proportionata; in theologia autem argumentis  
primo ex auctoritate sacræ Scripturæ aut divinæ Traditionis, aut et iam Sanctorum Patrum, secundo argumentis 
ex ratione, non negligendo, ut patet, historiam problematum eorumque solutionum.

II. – De fundamento methodi sancti Thomæ apud Aristotelem

Si autem ipsa sancti Thomæ opera consideramus, videbimus quod Doctor communis Ecclesiæ historiam non 
despexit sicut postea Cartesius, sed, prout erat suo tempore possibile, usus est historia doctrinarum, assumens  
quidquid verum inveniebat tum in philosophis antiquis, præsertim in Aristotele, tum in Patribus aliisque Docto-
ribus Ecclesiæ. Immo sæpe et cum summa perspicacitate utitur historia errorum, in modo conficiendi objectio -
nes, prout ipsa Providentia errores permittit ut melius elucescat veritas, sicut permittit mala fieri ut majora  
bona eveniant.

Si structuram generalem articulorum sancti Thomæ considerare volumus, in ea applicationem valde scientifi -
cam videbimus methodi, de qua prius longe tractaverat ipse Angelicus in Commentario in Posteriora Analytica 
Aristotelis, ubi est sermo de venatione definitionis realis, per divisionem generis et inductivam ac comparati -
vam inquisitionem differentiæ specificæ, et ubi agitur etiam de demonstratione sive a priori, sive a posteriori  
et speciatim de medio demonstrativo.

Dum quidam hodie dicunt: architectura Summæ Theologicæ est factitia, sicut ea quæ in syncretismo eclecti -
co heterogenea elementa mechanice et quasi per accidens conjungit, notant non solum omnes Angelici com -
mentatores sed plerique hodierni historici, ut verbi gratia Rmus Dñus M. Grabmann 10: Summam Theologicam 
esse a principio ad finem totum organicum. Ordinatio enim trium partium, continens triginta octo tractatus, 
tria millia circiter articulorum, et quasi decem millia objectionum, cum summa arte architectonica constituitur,  
secundum divisiones non accidentales sed in ipsa rerum natura fundatas. Et non obstante tanta quæstionum 
complexitate, totum ædificium doctrinale, ut dictum est, simplex in sua magnitudine remanet, sicut Ægypti py-
ramides aut sicut Gothicæ ecclesiæ cathedrales, quarum nequidem unum columen mutari potest quin destrua-
tur perfectissima ædificii harmonia – Sed quodnam est fundamentum methodi hujusce doctrinalis constructio-
nis?

Ad hanc architecturam profundius considerandam, animadvertendum est quomodo generaliter conficiuntur 
articuli secundum technicam expositionis scholasticæ, quam servat sanctus Thomas, dum didactice procedit,  

8 DENZINGER, n. 2058.
9 DENZINGER, n. 1701.
10 Saint Thomas d'Aquin, trad. franç., p. 41.



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 11

scilicet in Summa Theologica et in Quæstionibus disputatis, quamvis ab ea sese liberet in Opusculis et in Sum-
ma Contra Gentes, ubi sæpe juxtaponit argumenta a lectore eligibilia, non explicite distinguendo directa ab in-
directis, aut ea quæ sunt ex propriis principiis ab his quæ sunt ex communibus.

Hæc ars seu technica, quæ quibusdam videtur nimis conventionalis, revera normali progressui intellectus re-
spondet in investigatione philosophica aut theologica veritatis. Ad quid enim ponuntur semper initio articuli  
Summæ Theologicæ tres objectiones sub hac formula: “Videtur quod non”? Ad quid in Quæstionibus disputatis 
sæpe incipit articulus per decem objectiones contra unam partem contradictionis et decem aut duodecim con -
tra alteram?

Quibusdam videtur, has objectiones potius post veritatis demonstrationem ponendas esse. E contrario secun-
dum methodum Aristotelis et quasi omnium doctorum, initio exponendus est status quæstionis et punctus for-
malis difficultatis solvendæ, circa quem versatur proprie dubium methodicum, de quo loquutus est Stagyrites 
multo ante Cartesium, et sapientius quidem, non dubitando scilicet de reali valore primorum rationis principio -
rum, sed objectiones scepticorum solvendo (cf. l. IV Metaphysicorum).

Necessitas hujusce dubii methodici optime ostenditur a Sancto Thoma in Commento in l. III Metaphysicæ, c.  
1, lect. 1: Dixerat enim Aristoteles ibidem: “Necesse est ad quæsitam scientiam nos aggredi primum de quibus  
dubitare primum oportet... Prius examinanda est difficultas, ἀπορία, solvenda...” Circa hoc Angelicus ait: “Sicut 
ille qui vult solvere vinculum corporale, oportet quod prius inspiciat vinculum et modum ligationis, ita ille qui  
vult solvere dubitationem, oportet quod prius speculetur omnes difficultates et earum causas... Illi qui volunt  
inquirere veritatem non considerando prius dubitationem, assimilantur illis qui nesciunt quo vadant, ... unde 
non possunt directe ire, nisi forte a casu... nec possunt scire quando inveniunt veritatem quæsitam, et quando 
non... Sicut in judiciis nullus potest judicare nisi audiat rationes utriusque partis, ita necesse est eum, qui debet  
audire philosophiam, melius se habere in judicando si audierit omnes rationes quasi adversariorum dubitan-
tium... Propter has rationes consuetudo Aristotelis fuit fere in omnibus libris suis, ut inquisitioni veritatis vel de-
terminationi præmitteret dubitationes emergentes”. In hoc apparet spiritus criticus philosophi, nec est quid pa -
rum bene cognoscere difficultatem solvendam. Ita procedendum est saltem pro magnis et fundamentalibus 
quæstionibus, alioquin vera difficultas problematis quandoque ignoratur fere usque ad ultima verba thesis, aut 
nonnisi obiter tangitur in fine, in ultima objectione.

Status autem et difficultas quæstionis solvendæ manifestantur ex oppositione solutionum quæ jam ab ante -
cessoribus datæ sunt, seu ex oppositione argumentorum pro et contra. Ita procedebat Aristoteles, et pariter  
sanctus Thomas præsertim in Quæstionibus disputatis, in quibus initio exponitur oppositio, ut ita dicam, inter  
thesim et antithesim, antequam mens, plene difficultatem solvendam cognoscens, ad synthesim superiorem 
ascendat. Et hæc est pars veritatis contenta in methodo hegeliana, sed ab Hegelio adulterata. Sic auditores non 
sistunt in accidentalibus difficultatibus nec ponunt inutiles quæstiones,  quæ mentem distrahunt,  sed bene 
punctum formalem difficultatis jam ab initio attingunt. Ita construendæ sunt theses ad mentem Angelici et  
propterea initio ipse eas enuntiat modo interrogativo: “Utrum”... non vero modo indicativo; nam plena solutio 
non invenietur nisi in fine, et sæpe indiget multis propositionibus ut bene exprimatur.

In Summa Theologica, quia brevius procedit sanctus Thomas quam in Quæstionibus disputatis, sunt solum 
tres objectiones principales, quandoque speciosissimæ, et, in oppositum, argumentum sed contra, quod ple-
rumque est argumentum ex auctoritate. Sanctus Thomas hæc auctoritatis argumenta in Summa Theologica  
non evolvit, sed unum tantum affert, quandoque brevissimum, quia præsupponit ea quæ dixerat in Commen-
tariis suis circa Sacram Scripturam, speciatim in Evangelia et Epistolas, nec non in Catena aurea. Manifestum 
est quod hodie hæc auctoritatis argumenta, præsertim in re dogmatica, evolvi debent, ut explicite et clare co-
gnoscatur quidquid declaratum est ab Ecclesia tanquam a proxima fidei regula, et quonam fundamento in  
Scriptura et Traditione.

Corpus vero articuli diversimode constituitur secundum diversas quæstiones solvendas. Ut autem exponit 
Angelicus in suo Commento in librum II Posteriorum Analyticorum, c. I, lect. 1, quæstiones scientificæ sunt  
quatuor, scilicet 1) an res sit, v. g. an Deus sit; 2) quid sit; 3) an sit talis, v. g. an Deus sit liber; 4) propter quid sit  
talis, v. g. propter quid seu quare Deus sit liber. Hæ quatuor quæstiones sunt evidenter diversæ; non obstante  
identitate formulæ classicæ in Summa Theologica: “Utrum hoc sit etc...”

Quæstio an res sit præsupponit quid nominis seu definitionem nominales id est vulgarem rei et ducit ad quæ-
stionem quid sit, sicut tertia quæstio an res sit talis ducit ad quartam: propter quid sit talis. In his omnibus, ut 
ibidem ait Aristoteles, præsertim considerandum est medium demonstrativum.

Quando corpus articuli respondet ad quæstionem an res sit, v. g. an Deus sit, tunc, ut ait ipse Angelicus la q. 
2, a. 2, ad 2, “necesse est accipere pro medio quid significet nomen” v. g. hoc nomen Deus. Id est: Deus signifi-
cat primam causam incausatam; atqui prima causa incausata exsistit, nam omne quod fit habet causam et non  
est processus in infinitum in causis per se subordinatis. Ergo Deus exsistit.



12 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

Præsertim attente considerandum est quomodo sanctus Thomas respondet quæstionibus quid sit et propter  
quid.

III. – De venatione inductiva definitionum.

Quando autem quæstio quid sit, v. g. quid sit anima humana, quid sit caritas vel fides, agitur de venatione de-
finitionis realis secundum leges statutas in l. II Posteriorum Analyticorum, c. VIII, lect. 7a et 8a, ubi ostenditur 
quod significatum definitionis non potest demonstrari, nisi de eadem re sint duæ definitiones, quarum una per  
causam finalem aut efficientem contineat rationem propter quam alterius, scilicet definitionis essentialis; sic 
definitur circuitus circuli: figura cujus omnia puncta æque distant a centro, quia generatur per revolutionem ali -
cujus lineæ rectæ circa unum ex suis terminis. Sed, his casibus exceptis, definitio nequit demonstrari, nec a po-
steriori sicut exsistentia causæ ex effectibus, nec a priori sicut proprietas deducenda; definitio enim rei est ip-
sum medium ad demonstrandas proprietates, nec datur processus in infinitum. Si vero demonstrari nequit de-
finitio realis, inquirenda est incipiendo a definitione nominali seu vulgari, quæ determinat solum de quanam re  
est sermo. Transitus autem a definitione nominali ad realem et essentialem fit, ut ostenditur in eodem libro II  
Posteriorum Analyticorum, c. XII, lect. 13-16, per divisionem progressivam generis supremi usque ad genus infi-
mum, et  per ascendentem inductionem differentiæ specificæ,  ex comparatione rerum similium et dissimi -
lium11. Hæc methodus inveniendi veras definitiones reales et essentiales optime servatur a sancto Thoma. Dum 
plures auctores moderni, statim ab initio, proponunt definitiones quandoque valde complexas, quasi per reve -
lationem acceptas, non dicendo quomodo ad eas pervenerunt, sæpe sanctus Thomas initio cujuslibet tractatus  
inquirit per plures articulos definitionem rei de qua est sermo, v. g. definitionem caritatis, ut est amicitia inter  
Deum et hominem ac virtus specialis et altissima, definitionem quatuor specierum justitiæ, nempe æquitatis,  
justitiæ legalis, justitiæ distributivæ, justitiæ commutativæ, definitionem prudentiæ etc. In his articulis non in-
quirendum est medium demonstrativum, nam venatio definitionis non est demonstratio, sed in hac inductiva  
inquisitione sæpe sanctus Doctor optimas observationes affert, ut notavit v. g. in rebus socialibus R. D. Simon  
Deploige: Le Conflit de la Morale et de la Sociologie, 1913, p. 272 sq. Sic paulatim fit transitus a ratione naturali 
seu a sensu communi omnium hominum ad rationem philosophicam12.

Hæc venatio definitionis est magni momenti, ut patet, nam omnes demonstrationes proprietatum alicujus rei  
in ejus definitione fundantur, item divisio per se alicujus totius ejus definitione innititur, immo ex notionibus 
primariis recte statutis et inter se connexis habentur principia universalia, quæ in ordine metaphysico sunt ab -
sque ulla exceptione vera. Sic v. g. sanctus Thomas profunde determinat distinctionem inter voluntatem ante-
cedentem et voluntatem consequentem ex ipsa definitione voluntatis, cujus objectum est bonum, quod est for-
maliter non in mente sed in ipsis rebus. Dicit (Ia q. 19, a. 6, ad 1): “Voluntas comparatur ad res secundum quod 
in seipsis sunt; in seipsis autem sunt in particulari (hic et nunc). Unde simpliciter volumus aliquid, secundum 
quod volumus illud consideratis omnibus circumstantiis particularibus, quod est consequenter velle”. Per oppo-
situm, ut ibidem dicitur, aliquod bonum antecedenter volumus, dum illud volumus non consideratis omnibus  
circumstantiis particularibus, sed prout absolute in se bonum est; et hoc est secundum quid velle, et non sim -
pliciter. Ex quibus definitionibus sic statutis, sanctus Thomas ibidem hoc universalissimum principium eruit: “ Et  
sic patet quod quidquid Deus simpliciter vult, fit; licet illud quod antecedenter vult, non fiat ”. Hæc autem duplex 
propositio virtualiter continet totam doctrinam sancti Thomæ circa gratiam efficacem. Si enim prædictæ defini-
tiones voluntatis consequentis et voluntatis antecedentis valorem metaphysicum habent, pariter principium in 
eis fundatum. Tunc nullum bonum etiam minimum et facillimum hic et nunc evenit ex sola voluntate Dei ante-
cedenti, seu absque decreto voluntatis consequentis, cujus causalitas infallibilis est, quamvis libertatem huma-
nam optime servet: “Quidquid Deus simpliciter vult, fit; licet illud quod antecedenter vult, non flat”. Si aliquod 
bonum etiam facillimum hic et nunc eveniret absque tali decreto voluntatis consequentis, principium enuncia-
tum a sancto Thoma non esset amplius metaphysice verum, et tota ejus doctrina de præscientia et de volunta-
te Dei consequenti rueret ipso facto. Non habens valorem metaphysicum, nullum amplius haberet, ac si dicere-
tur: actus salutares ut in pluribus non fiunt, nisi fuerint a Deo consequenter voliti, vel ordinator universalis non 

11 Sic Aristoteles pervenit ad definitionem motus secundum habitudinem ad ens et ad divisionem entis per potentiam et actum: sic 
motus fit intelligibilis secundum resolutionem ad ens, quod est objectum intellectus; dum e contra postea Cartesius (Principes, II, 
25) definit motum per respectum ad quietem, seu ad cessationem ipsius, ex quo nulla intelligibilitas philosophica motus habetur. –  
Eadem methodo Aristoteles definivit animam, facultates, sapientiam, scientiam, prudentiam, artem, varias virtutes etc.

12 In rebus fidei in hoc transitu consistit progressus dogmaticus, scilicet a notione confusa ad distinctam, v. g. a notione confusissima 
animæ humanæ ad hanc: anima humana est corporis forma vere per se et essentialiter. In hoc enuntiatur animæ non proprietas sed  
definitio prius confuse cognita. Si vero ex definitione hominis demonstratur quod homo est liber, tunc enuntiatur  proprietas ejus 
naturæ intellectualis et est nova veritas distincta a definitione hominis. Sæpe autem major labor requiritur ad venationem rectæ 
definitionis quam ad deducendas ex ea proprietates rei.



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 13

omnia bona sed pleraque solum ordinavit. Hæc doctrina nullius valoris esset in ordine philosophico vel theolo-
gico. Principia autem in isto ordine formulata non sunt metaphysice et universalissime seu absque omni excep-
tione vera, nisi in debita seu recta definitione subjecti fundentur. In hoc apparet momentum venationis defini -
tionum realium.

IV. – De medio demonstrativo.

Ab articulis autem in quibus methodice inquiritur definitio realis alicujus rei, distinguendi sunt et aliter expli -
candi sunt articuli, in quibus sanctus Thomas solvit quæstionem an res sit talis et sæpe per modum unius quæ-
stionem propter quid sit talis; v. g. utrum anima humana sit incorruptibilis (id est an et propter quid sit incor-
ruptibilis), utrum homo sit liber, utrum fides sit certissima, utrum solius Dei sit creare, an et propter quid passio  
Christi causaverit nostram salutem per modum meriti, etc. Tunc enim, ad solutionem quæstionis propter quid, 
agitur de vera demonstratione et quidem a priori, nec solum ex communibus principiis sed ex propriis. Unde in  
his ultimis articulis proprie demonstrativis sive ex sola ratione, sive ex fide et ratione, inquirendum est præser-
tim medium demonstrativum, quod est quasi clavis aurea articuli.

Titulus articuli dat duos terminos ipsius conclusionis, scil. minorem terminum et majorem; assignandus est 
terminus medius, quo alii duo uniri possunt in conclusione scientifica, quæ assignat “rationem ob quam res est  
et non potest aliter se habere”. Est ipsa aristotelica definitio scientiæ13.

Quandoque autem sanctus Thomas in compositione corporis horum articulorum incipit a majore et per mi-
norem descendit ad conclusionem, ita ut facile sit ponere argumentum in forma ut medium demonstrativum 
appareat. V. g. Ia q. 75, a. 6: Utrum anima humana sit incorruptibilis: Omnis forma simplex et subsistens est om-
nino incorruptibilis. Atqui anima humana est forma simplex et subsistens. Ergo... – Item Ia q. 45, a. 5: Utrum so-
lius Dei  sit  creare:  Oportet  universalissimum effectum in  universalissimam et supremam causam, id est  in 
Deum, reducere. Atqui ipsum esse, quod absolute producitur in creatione, est  universalissimus effectus inter  
omnes. Ergo producere esse absolute, non in quantum est hoc vel tale, seu creare, soli Deo pertinet.

Sæpe etiam sanctus Thomas incipit a minore, cujus subjectum jam datur in titulo et erit subjectum conclusio-
nis. Sic per minorem ascendit a subjecto tituli ad medium demonstrativum. Postea enuntiat majorem, cujus su-
bjectum est idem medius terminus et cujus prædicatum est magnus tituli terminus, conjungendus in conclusio -
ne cum minori termino. Sic sæpe processus articuli est per minorem ascensus ad medium demonstrativum, et  
descensus per majorem ad conclusionem. Verbi gratia, Ia IIæ q. 2, a. 8: utrum beatitudo hominis consistat in ali-
quo bono creato. Respondet enuntiando primo minorem: beatitudo est bonum perfectum totaliter quietans 
appetitum rationalem a bono universali specificatum. Atqui bonum perfectum totaliter quietans appetitum ra-
tionalem a bono universali specificatum nequit esse limitatum seu creatum. Ergo beatitudo hominis non potest  
consistere in aliquo bono creato.

Si volumus argumentum ponere in forma, major prius enuntianda est. Et generaliter, conservando ipsas sanc-
ti Thomas propositiones, reduci potest argumentum ad formam classicam. Melius est autem proprios terminos  
Doctoris servare, quam eos mutare ad nimium formalismum logicum sequendum. Denique defendenda est 
major vel minor contra sancti Thomæ adversarios, qui eas impugnaverunt.

In explicatione corporis articuli attente igitur inquirendum est medium demonstrativum, aut si sunt plura me-
dia subordinata, in principali, ut patet, sistere oportet. Ratio est quia, ut sæpe notat sanctus Thomas, “materia-
liter scita sunt conclusiones; formalis vero ratio sciendi sunt media demonstrationis, per quæ conclusiones co-
gnoscuntur”. IIa IIæ q. I, a. 1 c. Sic cognoscitur formaliter propter quid hoc sit tale, v. g. homo sit liber: quia co-
gnoscit bonum universale habet indifferentiam dominatricem circa bonum particulare; vel propter quid homo 
sit socialis, quia ad suum agere specificum, stil. ad cognoscenda quæ sunt sibi necessaria, ejus infima intelligen -
tia indiget concursu aliorum etc.

Sic medium formale seu proximum est unicum, est definitio essentialis rei pro prima proprietate deducenda, 
prima proprietas pro secunda subordinata et sic deinceps. Attamen aliquid jam demonstratum directe et ex 
propriis per causam formalem, adhuc demonstrari potest aliter v. g. per propriam causam finalem, aut etiam 
ex communibus principiis, aut indirecte sive per signum sive per absurdum. Sic sanctus Thomas in libris Contra  
Gentes affert pro eadem conclusione hæc varia argumenta directa aut indirecta, eaque juxtaponit non assi -
gnando rationem propter quam sunt sex, aut decem. In Summa Theologica vero et in Quæstionibus disputatis  
est generaliter unicum argumentum directum, formale et ex propriis, afferens medium formale proximum, aut 
si sanctus Doctor dat duo vel tria argumenta assignat rationem scientificam quare et quomodo dupliciter vel  
tripliciter argumentatur.

In luce igitur ponendum est medium demonstrativum, quod in syllogismo primæ figuræ est subjectum majo -
13 Post Anal., l. I, c. 2.



14 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

ris et prædicatum minoris (sub præ), et scimus quod modi aliarum figurarum ad modos hujusce primæ figuræ 
reduci possunt.

Tunc medium istud sic in luce positum apparet ut lapis adamantinus articuli, insertus syllogismo, sicut marga -
rita pretiosa in anulo. Sic utimur logica non quidem propter seipsam, sed ut manuductione ad intuitionem me-
dii seu principii, in quo consideranda est veritas conclusionis, aut saltem principalis conclusionis, si plures sunt  
in articulo ut non raro accidit. Hoc autem labore adimpleto, ad commendandum memoriæ id quod principale  
est in articulo, sufficit medium in mente retinere. Rursus posita eadem quæstione, in ipsa dantur minor termi -
nus et major; proinde ad responsionem sufficit enuntiare medium demonstrativum ut rursus habeatur conclu-
sionis demonstratio; v. g. utrum anima humana sit incorruptibilis. Sufficit respondere: Omnis forma simplex et  
subsistens, etc. ergo.

Si ita attente consideratur medium demonstrativum articuli, clarior postea apparet, absque forma syllogisti -
ca, solutio objectionum, quæ jam initio articuli positæ sunt. Revera enim ad eas solvendas sanctus Thomas pro-
jicit lumen medii demonstrativi, et sub isto lumine facile invenitur et intelligitur distinctio facienda.

Postea utiliter proponi possunt, ut sæpe faciunt Salmanticenses, dubia quæ remanere possunt et corollaria.
Positio sancti Thomæ, si recte intelligitur, apparet ut justum medium et culmen inter ac supra duo extrema ad 

invicem opposita, inter empirismum nominalistarum, qui quamdam objectivitatem experientiæ servat, sed sine 
necessitate et universalitate scientiæ,  et idealismum conceptualistarum seu subjectivistarum, qui quamdam 
necessitatem et universalitatem scientiæ servat, sed sine valore ontologico, id est sine vera objectivitate.

Sic modus procedendi sancti Thomæ ad constructionem suorum articulorum est multo magis secundum na-
turalem progressum mentis in inquisitione veritatis, quam modus quo usi sunt plures scholastici posteriores,  
qui initio multiplicant prænotamina, circa ea quæ jam supra explicata sunt nec rursus explicari indigent; sæpe 
etiam hæc varia prænotamina quasi materialiter juxtaponunt, relationem essentialem eorum non ostendendo, 
ac deinde brevissime proponunt argumentum, ita ut non bene appareat medium demonstrativum, et quando-
que plura argumenta juxtaposita proponunt, non satis distinguendo argumentum directum, formale et ex pro-
priis ab aliis vel ex communibus, vel indirectis. Hæc posterior methodus est potius mechanica, dum methodus  
sancti Thomæ est organica, et secundum naturalem mentis processum.

Momentum medii demonstrativi denique apparet ex legibus servandis in circulis seu disputationibus schola-
sticis. Objiciens enim, juxta has regulas, cum vera strategia, ad evertendam conclusionem debet progressive  
per tres objectiones in instantia impugnare ipsum medium demonstrativum, quod est quasi culmen articuli de -
fendendi et quasi arx defendentis. Defendens autem in hac arce positus debet projicere contra objicientem lu -
cem medii sub forma luminosæ distinctionis non per accidens sed per se et vere ad rem. Sic post circulum bene  
ordinatum, quod satis difficile est, veritas articuli veluti cribrata et exuta omnibus difficultatibus magis magi -
sque elucet, confirmatur nempe per hanc austeram criticam, quæ est sicut acidum omnia metalla corripiens,  
auro tamen excepto.

V. – De perfecta unione analysis et synthesis apud Angelicum.

Secundum hunc modum, sanctus Thomas optime servavit regulas methodi in genere, scilicet semper a notio-
ribus incipit; gradatimque et non per saltum procedit; nunquam ad conclusiones remotiores pervenit, quin  
prius cum certitudine cognoscantur conclusiones immediatæ. Sic nexus earum clare perspicitur et omnes con -
clusiones corpus doctrinale vere organicum efformant.

Item perfecte applicavit regulas methodi analyticæ in ordine inventionis, præsertim in divisione per se et non 
per accidens subjecti complexi considerandi, usque dum perveniat ad transcendentales notiones et prima prin-
cipia, ita ut, partibus diligentissime consideratis, judicium de toto recte feratur. Item optime usus est methodo  
analytica in inductiva ac comparativa inquisitione differentiæ specificæ rei ad inveniendas distinctas definitio-
nes reales in nominalibus confuse contentas.

Non minus perfecte usus est ad docendum  methodo synthetica tum in quæstionibus proponendis, tum in 
modo eas solvendi. In proponendis enim quæstionibus semper incipit ab universalioribus et ad minus universa -
lia progressive descendit, ab essentia ad proprietates, a causis ad effectus. Item in solvendis quæstionibus sem-
per exordium sumit a principiis vel revelatis, vel per se notis, vel experimento habitis et a definitione rei de qua 
est quæstio; nec a principiis certis recedit propter mysterii obscuritatem ad quam perducunt hæc principia, ut  
accidit in quæstionibus de gratia et libero arbitrio. Unde possumus dicere: id quod verum est in regulis metho -
di a Cartesio formulatis, jam optime cognovit Angelicus.

Sic Summa Theologica est splendidissimum exemplum hujusce methodi syntheticæ, in ordinanda scientia  
theologica: Primo de Dei exsistentia et natura, deinde de ejus attributis, tertio de tribus Personis, quarto de ac -
tionibus Dei ad extra disserit et sic de cæteris. In hac ordinatione sanctus Thomas valde superat, ut patet, Ma -



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 15

gistrum Sententiarum, qui de theologia morali quasi obiter tantum tractabat, agendo de fide, spe et caritate,  
occasione hujusce quæstionis: Si Christus habuit fidem, spem et caritatem, III, d. 23, et tractando de peccato in  
genere occasione quæstionis de peccato originali II, d. 35, sq.

Denique et præsertim notandum est quod Angelicus egregie conjunxit analysim et synthesim, prout terminus  
analysis ascendentis ad principia et ad causas est principium synthesis descendentis . Analysis enim, post philo-
sophiam naturalem in ontologia, ascendit ad notiones entis analogi, actus et potentiæ, nec non ad prima prin-
cipia universalia  rationis  et  entis,  quæ totam synthesim metaphysicæ generalis  illuminant.  Postea mens in  
theologia naturali ascendit ad Actum purum, ad Ens supremum, in ultima analysi requisitum, cujus vera notio 
est quasi sol totius synthesis universalis, seu cognitionis omnium entium in quantum sunt entia14.

Nullo modo apud sanctum Thomam invenitur hic methodi a priori abusus qui, ut apparet apud Spinozam, via  
mathematismi excludit considerationem causæ efficientis et causæ finalis, ac proinde ad rationalismum et pan-
theismum ducit, ac si omnia more geometrico deduci possent ex natura Dei 15. Per viam inventionis et analysis 
ascendit sanctus Thomas sub lumine primorum rationis principiorum a rebus sensibilibus et a certissimis factis  
experientiæ ad supremam et universalissimam causam quæ, cum sit infinite perfecta et nullo modo creaturis 
indigeat, omnia liberrime creavit (Ia q. 19, a. 3). Deinde per viam synthesis sanctus Doctor de omnibus ex alto 
judicat, ut ipse dicit la q. 79, a. 9: “In via vero judicii, per æterna jam cognita de temporalibus judicamus, et se-
cundum rationes æternorum temporalia disponimus”. Secundum hanc unionem analysis et synthesis, apud An -
gelicum, ut ostendit P. del Prado16, suprema veritas philosophiæ christianæ, quæ est terminus viæ analyticæ 
seu viæ inventionis ascendentis et principium viæ syntheticæ judicii, est ista: Deus est ipsum esse subsistens,  
Ego sum qui sum; aliis verbis: in solo Deo essentia et esse sunt idem (Ia q. 3, a. 4). Hæc est clavis aurea totius 
ædificii, ab Angelico tali profunditate et firmitate principiorum constructi, ut teste Leone XIII in Encyclica Æterni  
Patris, nemo melius fecit. Vitans simul nominalismum, qui objectivitatem metaphysicæ negat eamque ad logi-
cam reducit, et immoderatum Platonis realismum, qui immerito existimat universale exsistere formaliter a par-
te rei, sanctus Thomas optime distinxit logicam et metaphysicam, ens rationis et ens reale (I a q. 85, a. 2, ad 2) 
ac perfecte ostendit quod, ante considerationem mentis nostræ, essentia cujuslibet entis finiti  non est suum 
esse, et quod proinde in solo Deo essentia et esse sunt idem (Ia q. 3, a. 4). Hoc est culmen quinque viarum ad 
probandam Dei exsistentiam, est terminus viæ inventionis ascendentis et principium viæ syntheticæ judicii ex  
altissima causa.

Quo magis per annos studuimus huic Summæ Theologicæ, eo magis pulchritudinem ejus structuræ vidimus.  
Expositiones et demonstrationes sunt simplices et claræ, præsertim si comparantur commentariis in Sententias  
Petri Lombardi; superfluæ quæstiones vitantur ut sibi proposuerat Angelicus in Prologo; item in quantum pos-
sibile est removentur repetitiones, quia semper tractantur res in genere antequam in speciali et non indiget  
sanctus Thomas lectorem suum remittere ad ea quæ sunt infra dicenda. In hac simplicitate et claritate Angeli -
cus valde superat, ut patet, non solum antecessores, sed etiam Scotum et Suarezium.

Perfectio ejus ædificii magna ex parte venit ex summa arte qua conficiuntur divisiones sive tractatuum, sive  
quæstionum, sive articulorum aut argumentorum, divisiones nempe non per accidens sed per se, secundum  
rationem formalem totius dividendi et per membra ad invicem vere opposita, ita ut sint divisiones adæquatæ,  
cum subordinatis subdivisionibus, discrete tamen et non ad minutissima descendendo. Sic paulatim pervenit 
lumen principiorum usque ad ultimas conclusiones adhuc tamen universales, nam ad singulare non descendit 
scientia speculativa, quæ sic ab ipsa experientia et a prudentia essentialiter distinguitur.

VI. – Doctrina Sancti Thomæ ex plenitudine contemplationis procedit.

His omnibus in fine addendum est quod Angelicus nunquam methodum propter ipsam dilexit, sed propter  
veritatem inveniendam et tradendam, præsertim propter veritatem divinam ad quam maxime attendit. E con -
trario, sicut plures venatores magis actionem venandi quam prædam diligunt, quidam magis præ oculis viden-
tur habere modum veritatem demonstrandi, quam veritatem ipsam jam inventam, etiam quando de altissimis 
tractant, v. g. de valore infinito meritorum Christi aut de processionibus divinis. Hæc est deformatio professio-
nalis, quando theologus non est satis contemplativus; tunc nimis discurrit et nimis ipsum discursum considerat.

Attamen hora studii attente consideranda est debita methodus, qua paulatim, habitu crescente, quasi incon-
scienter utimur, sicut pro musico accidit in usu citharæ vel harpæ. Sic progressive usus magis magisque facilis 
debitæ methodi ad rectam cognitionem diversarum partium philosophiæ et theologiæ disponit et eo ipso ad  

14 Cf. S. THOMAS in l. II Post. Analyt., lect. XX et l. I, Iect. XXIII et sqq.; in Metaphys., l. I, lect. 1. et sqq.; l. IX, lect. 5; Ia IIæ q. 112, a. 5; IIa IIæ 

q. 9, a. 2; Contra Gentes, l. I, c. 3 et 9.
15 Cf. Leo MICHEL, O.P., Le Système de Spinoza au point de vue de la logique formelle (Revue Thomiste, janvier 1898).
16 De Veritate fundamentali philosophiæ christiniæ. Fribourg, Suisse, 1911.



16 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

veritatis contemplationem, ex qua fluit viva doctrina illuminans mentis oculos et corda. Angelicus dicit quod  
doctrina et prædicatio debent “ex plenitudine contemplationis procedere” II a IIæ q. 188, a. 6. Ita erat dum doce-
bat ipse. Sicut illi soli musici bene sua methodo utuntur, qui sub quadam inspiratione plene penetrant animam  
symphoniæ canendæ, ita sanctus Thomas quasi ex alto methodo scientifica utebatur, sub luce fidei vivæ ac do -
nis Spiritus Sancti illustratæ, quæ lux omnia systemata et omnem scientiam studio humano acquisitam absolu-
te transcendit. Sic solum sub isto supernaturali lumine theologia ad suum finem pervenit, et tunc in ea verifi-
cantur Concilii Vaticani verba: “Ratio quidem fide illustrata, cum sedulo, pie et sobrie quærit, aliquam Deo dan-
te mysteriorum intelligentiam eamque fructuosissimam assequitur... nunquam tamen idonea redditur ad ea 
perspicienda instar veritatum, quæ proprium ipsius objectum constituunt”. In hac namque mortali vita “pere -
grinamur a Domino: per fidem enim ambulamus et non per speciem”.

Ideoque sanctus Thomas, antequam dictaret,  scriberet aut prædicaret,  hanc orationem dicebat:  “Creator 
ineffabilis, qui de thesauris sapientiæ tuæ tres Angelorum hierarchias designasti... atque universi partes ele -
gantissime disposuisti; tu, inquam, qui verus fons luminis et sapientiæ diceris, atque supereminens principium: 
infundere digneris super intellectus mei tenebras tuæ radium claritatis, duplices, in quibus natus sum, a me re-
movens tenebras, peccatum scilicet et ignorantiam. Tu, qui linguas infantium facis disertas, linguam meam eru-
dias, atque in labiis meis gratiam tuæ benedictionis infunde. Da mihi intelligendi acumen, retinendi capacita-
tem, addiscendi modum et facilitatem, interpretandi subtilitatem, loquendi gratiam copiosam; ingressum in-
struas, progressum dirigas, egressum compleas: Tu qui es verus Deus et homo, qui vivis et regnas in sæcula sæ -
culorum. Amen.”

Exaudita est hæc oratio; in operibus enim sancti Doctoris supra logicam methodum apparet lumen donorum  
Spiritus Sancti nec non gratia gratis data “sermonis sapientiæ”, ut dicitur in Encyclica S. S. Pii XI Studiorum du-
cem. Propterea in aliquo responsorio Officii Festi sancti Thomæ legitur:

Stylus brevis, grata facundia,
celsa, clara, firma sententia.
Celsa, quia exprimit cognitionem ex altissimis causis;  clara, quia radicem quæstionis illuminat per summa 

principia; firma, quia “assignat causam ob quam res est et non potest aliter se habere”, secundum ipsam Ari-
stotelicam definitionem scientiæ (Post. Anal., l. I, c. 2). In stylo brevi grata facundia proveniebat ex viva et su-
pernaturali contemplatione, qua cognoscebat sanctus Doctor non solum litteram sed spiritum Sacræ Scripturæ.  
Ipse enim sciebat, quod ad tractandum præsertim de rebus divinis, non minus necessaria est oratio et contem-
platio quam scientificus labor, et, quando difficultates inveniebat, orationem suam non minuebat ad magis la -
borandum, sed potius protrahebat. Hoc non minime interest ad renovationem spiritus studii theologici, ut stu -
dium istud sit vivum et debitos fructus producat. ln Encyclica Studiorum ducem ubi est sermo de contemplatio-
ne sancti Doctoris legitur: “Quæ ut desuper impetraret, sæpe omni cibo abstinere, sæpe totas comprecando vi -
gilare noctes, identidem ex ingenuæ pietatis impetu ad Sacramenti augusti tabernaculum applicare caput, assi -
due vero ad Jesu Crucifixi imaginem oculos animumque dolenter convertere, confessus familiari suo, sancto 
Bonaventuræ, ab eo maxime libro se, quantum sciret, didicisse”. Christus enim dixerat: “Verba, quæ ego loquu -
tus sum vobis, spiritus et vita sunt” Joan. VI, 64. Libri autem dant litteram, sed studium sine oratione et vita in -
teriori non pervenit ad spiritum.

Si vero consideratur lumen divinæ contemplationis ex qua procedit hæc magna synthesis sancti Thomæ, qui -
snam dicere posset: hæc doctrina est immoderatus intellectualismus sine realitate et vita?

Modo quidem intellectuali, ut oportet in scientia, et non secundum “sentimentalismi” placita, sanctus Tho -
mas tractat de Deo, de nostra natura et gratia; sed nunquam vitam nostram intellectualem separat ab influxu  
voluntatis aut etiam sensibilitatis; optime enim ostendit mutuales omnium facultatum relationes. Dicit quidem  
(Ia q. 82, a. 3): “Si intellectus et voluntas considerentur secundum se, sic intellectus eminentior invenitur... Objec-
tum enim intellectus est simplicius et magis absolutum, quam objectum voluntatis”; ens est prius et universa-
lius bono; sic intellectus simpliciter est altior voluntate quam dirigit. Addit tamen sanctus Doctor: “secundum 
quid autem et per comparationem ad alterum  voluntas invenitur interdum altior intellectu... (sic)  melior est  
amor Dei (saltem in via)  quam Dei cognitio”; nam intellectus trahit ad se rem intellectam etiam sibi superio-
rem, dum ad eam trahitur voluntas: Sic caritas est altissima omnium virtutum (II a IIæ q. 23, a. 6) et sanctus Tho-
mas in Matthæum, VII, 26 dicit: “Quidam audiunt ut sciant, et hi ædificant super intellectum (tantum et non 
super caritatem), et hæc est ædificatio super arenam”.

Hæc doctrina non est quidem immoderatus intellectualismus; sed de his omnibus non oratorio modo loqui-
tur sanctus Thomas, scientifice vero, ut ad scopum suum oportet, ad inquisitionem nempe non pulchritudinis  
delectantis ut in arte poetica, sed veritatis, sine qua nulla datur vera bonitas, nec vera pulchritudo.

In scientia proprie dicta abstrahit quidem sanctus Thomas a singulari, prout nihil “scibile” est nisi per modum  
abstractionis a materia singulari: affirmat quidem: “cognitio singularium non pertinet ad perfectionem animæ  



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 17

intellectivæ secundum cognitionem speculativam”, sed statim addit: “pertinet tamen ad perfectionem ejus se-
cundum cognitionem practicam”17, scilicet prudentiæ et doni consilii; pertinet etiam ad experientiam sive ex-
ternam, sive internam, quam certo non despexit Angelicus. Immo asserit quod justus potest habere per donum  
sapientiæ “cognitionem quasi experimentalem”18 Dei in seipso habitantis et salutis mysteriorum, secundum il-
lud s. Pauli Rom. VIII, 16: “Ipse enim Spiritus Sanctus testimonium reddit spiritui nostro, quod sumus filii Dei”;  
hoc testimonium reddit “per effectum amoris filialis quem Deus in nobis facit19”.

Hanc experientiam mysticam habuit sanctus Doctor in alto gradu, et ea influebat quidem in constructionem 
ejus synthesis theologicæ, sed quasi ex alto, confortando et illustrando fidem ejus. Scientia autem proprie dic-
ta, sive philosophica sive theologica, studio acquisita, essentialiter distinguitur a qualibet individuali experientia  
etiam altissima et nonnisi circa universalia in prædicando, aut in essendo, aut in causando versatur20.

Universale autem in prædicando fundamentaliter est in rebus singularibus et exprimit id quod in illis est ne-
cessarium et negative æternum, scilicet verum non solum hic et nunc sed semper: τὸ τί ᾖν εὶυαι, quod quid 
erat esse (Metaph., 1041, a. 27). Propterea sanctus Doctor dicit in Commentario suo in Posteriora Analytica, l. I,  
lect. 37: “Quantum ad id quod rationis est (seu quantum ad scientiam), universalia magis sunt entia quam par-
ticularia (quia, ut ibidem dicitur, sunt incorruptibilia, dum particularia non perdurant). Quantum vero ad natu-
ralem subsistentiam particularia sunt magis entia, quæ dicuntur primæ et principales substantiæ”. Sic nullo 
modo realitas minuitur.

Unde merito in cognitione scientifica sanctus Thomas omnia reducit ad universalia principia, quæ sunt funda-
mentales, necessariæ et perpetuæ leges non solum mentis sed entis, et entis sive naturalis sive etiam superna-
turalis.

Sic methodus ejus magnum remedium affert defectibus philosophiæ modernæ, in qua paulatim evanuit di -
stinctio inter sensus internos et intellectum, inter naturam et gratiam, et, sublato valore ontologico primorum 
principiorum rationis, nihil remanet firmum et stabile in ordine speculativo et a fortiori in ordine practico21.

Secundum prædictam methodum constructa, Summa Theologica sancti Thomæ, oppositos excessus rationa-
lismi et fideismi superans, est opus simul vere scientificum et revelatione supernaturali semper illustratum, 
opus igitur vere classicum et perenne non quidem immoderati intellectualismi, sed “sacræ theologiæ” ad sta -
tum veræ scientiæ, non obstante obscuritate fidei, perductæ22, ut sit nempe corpus doctrinale vere organicum, 
ut sit scientia vere una, subalternata scientiæ Dei et beatorum, ac “velut quædam impressio in nobis divinæ 
scientiæ”23, omnia considerans sub ratione Dei, auctoris gratiæ et ultimi finis.

DE STUDII THEOLOGICI RELATIONE CUM VITA INTERIORI

Sæpe nimis separatur studium a vita interiori, nec satis servatur pulcherrima gradatio quæ in Regula S ti Bene-
dicti, ch. 48, invenitur: “lectio, cogitatio, studium, meditatio, oratio, contemplatio”. Sanctus Thomas qui pri -
mam suam formationem a Benedictinis accepit, hanc mirabilem gradationem servavit in sua Summa Theologi-
ca ubi de vita contemplativa loquitur IIa IIæ q. 180, a. 3.

Ex nimia autem separatione studii et orationis, plures sequuntur defectus: poena et difficultas, quæ non raro  
in studio invenitur, non amplius consideratur ut salutaris poenitentia, nec satis ad Deum ordinatur; sic venit  
quandoque fatigatio et fastidium absque ullo fructu religioso.

E contrario quandoque in studio invenitur naturalis delectatio, quæ posset ad Deum ordinari, in spiritu fidei  
vivæ, et quæ non raro remanet quasi mere naturalis, fere sine ullo fructu pro anima religiosa.

Sanctus Thomas de duabus istis deviationibus loquitur in II a IIæ q. 166, agendo de virtute studiositatis, seu ap-
plicationis ad studium quæ imperari debet a caritate, contra inordinatam curiositatem et contra pigritiam, ad 
studendum his  quæ oportet,  quomodo, quando, ubi  oportet,  præsertim quonam spiritu et  fine,  ad ipsum 
Deum melius cognoscendum et ad animarum salutem.

Ad vitandos autem prædictos defectus ad invicem oppositos, bonum est in memoriam revocare quomodo 
sanctificari potest studium nostrum intellectuale, considerando prius id quod vita interior accipit a studio recte 
ordinato, et postea e converso id quod studium Sacræ Theologiæ a vita interiori magis ac magis accipere pote -

17 IIIa q. XI, a. 1, ad 3.
18 I dist. 14, q. 2, a. 2, ad 3; Ia q. 43, a. 3; IIa IIæ q. 45, a. 2.
19 S. THOMAS, in Epist. ad Rom., VIII, 16.
20 la q. 1, a. 2, ad 2; IIa IIæ q. 45, a. 2.
21 Hoc longius ostendimus in libris: “Le sens commun, la philosophie de l'être et les formules dogmatiques” – “Dieu, son existence et sa  

nature”. Vide etiam P. T.  RICHARD, O. P.,  Introduction à l'élude et à l'enseignement de la scolastique. 3ème partie, c. IV, 2a ed – Trad. 
italiana apud Marietti Torino.

22 la q. 1, a. 2.
23 la q. 1, a. 3.



18 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

st. In unione harum duarum functionum nostræ vitæ optime verificatur principium: “Causæ ad invicem sunt  
causæ, sed in diverso genere”; adest inter eas mutua causalitas et prioritas, quæ vere mirabilis est.

Quid vita interior debeat studio.

Præsertim a studio theologiæ vita interior præservatur duobus gravibus defectibus subjectivismi in pietate, et 
particularismi.

Subjectivismus quoad pietatem sæpe vocatur hodie “sentimentalismus”, est quædam affectatio amoris, ab-
sque vero et profundo amore Dei et animarum. Hic defectus provenit ex hoc quod in oratione prævalet natura -
lis inclinatio sensibilitatis nostræ, secundum uniuscujusque indolem. Prævalet quædam emotio sensibilitatis,  
quæ quandoque quodam lyrismo exprimitur, sed absque solido veritatis fundamento. Hodie plures psychologi  
increduli, ut Bergson in Gallia, putant quod mysticismus etiam catholicus provenit ex prævalentia alicujus nobi -
lis emotionis quæ ex subconscientia oriretur, quæque postea in ideis et judiciis mysticorum exprimeretur. Sed 
semper remanet dubium de veritate reali horum judiciorum, quæ sub pressione subconscientiæ et affectus  
orta sunt.

E contrario vita nostra interior debet esse in veritate divina fundata. Hoc quidem jam habet ab ipsa fide infu-
sa, in auctoritatem Dei revelantis innixa. Sed studium recte ordinatum valde juvat ad bene cognoscendum id in  
quo proprie consistunt in se veritates fidei, independenter a subjectivis dispositionibus nostris. Maxime qui-
dem juvat studium ad rectam notionem efformandam de perfectionibus Dei, de ejus bonitate, amore, miseri-
cordia, justitia, nec non de virtutibus infusis de vera humilitate, religione, et caritate, absque admixtione emo-
tionis non in veritate fundatæ. Propterea sancta Theresia, ut ipsa ait in sua Vita ch. 13, dicit se multum accepis -
se a colloquio bonorum theologorum, ut a via veritatis in difficilibus angustiis non deviasset.

Studium nostrum recte ordinatum vitam interiorem liberat, non solum a subjectivismo, sed etiam a particu-
larismo, qui provenit ex nimio influxu quarumdam idearum alicujus temporis aut regionis, quæ post triginta an-
nos jam obsoletæ apparebunt. Quibusdam annis elapsis prævalebant ideæ talis aut talis philosophi, quæ jam 
non amplius placent; ita est in omni generatione; sunt successivæ opiniones et admirationes, quæ cum figura 
mundi transeunt, dum manent verba Dei, ex quibus justus vivere debet.

Sic vere studium bene ordinatum conservat vitæ interiori debitam objectivitatem super omnes sensibilitatis 
deviationes, et universalitatem fundatam in eo quod ubique et semper docet Ecclesia. Itaque magis ac magis vi-
demus quod veritates altiores, profundiores et magis vitales nihil aliud sunt quam veritates elementares Chri-
stianismi, dummodo profunde scrutentur et fiant objectum quotidianæ meditationis et contemplationis. Ita  
sunt veritates quæ enuntiantur in Oratione dominica, item in prima catechismi linea: “Ad quid creatus es? Ad 
Deum cognoscendum, diligendum, eo serviendum et sic ad vitam æternam obtinendam”. Ita pariter magis ac 
magis apparet veritas fundamentalis totius Christianismi: Sic Deus dilexit mundum ut Filium unigenitum daret.

Est res maximi momenti ex his veritatibus profunde vivere, absque ulla deviatione subjectivismi, sentimenta-
lismi et particularismi alicujus temporis aut regionis. In hoc autem, vita nostra interior plura accipit a bono stu -
dio; et hic est optimus fructus pœnitentiæ quæ in arduitate studii invenitur, ac fructus multo pretiosior quam 
naturalis delectatio, quæ potest esse in intellectuali labore non satis sanctificato aut ad Deum ordinato. In stu -
dio diligenti a caritate imperato, excellenter verificatur commune effatum: si radices scientiæ sunt amaræ, fruc-
tus ejus dulciores sunt et optimi. Hic agitur non de scientia quæ inflat, sed de ea quæ sub influxu caritatis et 
virtutis studiositatis vere ædificat.

Vita interior ergo a pluribus deviationibus præservatur a studio, ut remaneat  objectiva, et vere fundata in 
doctrina ubique et semper tradita. Sed est e converso influxus vitæ interioris in Sacræ Theologiæ studium.

Quid studium theologiæ vitæ interiori debeat.

Non raro studium istud sine vita remanet, sive in parte positiva, sive in parte speculativa et abstracta. Quan-
doque in eo deest altus spiritus et influxus virtutum theologicarum et donorum intellectus ac sapientiæ. Proin-
de sapientia theologica non satis est quandoque hæc “sapida scientia” de qua loquitur sanctus Thomas in pri-
ma quæstione Summæ theologicæ. Non raro mens nostra nimis sistit in ipsis  formulis dogmaticis, in earum 
analysi conceptuali, in conclusionibus deductis, et non satis per has formulas usque ad mysterium fidei pene-
trat, ad illud spiritualiter gustandum et ex eo vivendum.

Hic dicere convenit quod plures sancti, qui non potuerunt tanta studia sicut et nos facere, profundius hæc fi-
dei mysteria penetraverunt. Ita sanctus Franciscus Assisii, sancta Catharina Senensis, sanctus Benedictus Jose-
ph Labre et multi alii, qui certe non fecerunt modo abstracto et speculativo analysim conceptualem dogmatum 
Incarnationis, Redemptionis, Eucharistiæ, nec conclusiones theologicas a nobis notas deduxerunt, et qui tamen 



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 19

profundius ex his mysteriis cum sancto realismo vitam abundanter sumpserunt.
Per formulas ad ipsam realitatem divinam in caligine fidei vitaliter pervenerunt. Ut dicit sanctus Thomas II a IIæ 

q. 1, a. 2, ad 2m: “Actus credentis non terminatur ad enuntiabile, sed ad rem” ad mysterium revelatum.
Etiam absque magna gratia contemplationis, plures optimi christiani, per viam humilitatis et abnegationis, in 

profunditate horum mysteriorum sub modo penetrant.
Et si hoc verificatur in his optimis fidelibus, a fortiori verificari debet in religioso et in sacerdote, qui altitudi -

nem vocationis suæ vere intellexit. Quotidie sacerdos sanctum sacrificium celebrare debet cum fide firmiori,  
cum spe vividiori, et ardentiori caritate, ita ut ejus communio eucharistica sit fere quotidie substantialiter fer -
ventior, et non solum conservet sed magis ac magis caritatem ejus augeat.

Dicit optime sanctus Thomas in Ep. ad Hebr. X, 25. “Motus naturalis quanto plus accedit ad terminum magis  
intenditur. Contrarium est de motu violente, (v. g. lapidis sursum projecti). Gratia autem inclinat in modum na-
turæ. Ergo (sicut motus naturalis lapidis cadentis semper est velocior) ita illi qui sunt gratia, quanto plus acce-
dunt ad finem, plus debent crescere”, quia quanto plus accedunt ad Deum, plus ab eo alliciuntur seu trahuntur, 
sicut lapis trahitur a centro terræ.

Si ita quotidie augeretur vita nostra interior, felicissimum influxum haberet in studium nostrum, quod de die  
in diem vividius fieret.

Sic studium et vita orationis ad invicem sunt causæ in pulchra harmonia.

Quisnam est fructus hujusce mutui influxus?

Quando sacerdos magnam et solidam vitam interiorem habet, ejus theologia semper fit vividior. Et postquam 
hic theologus descenderit a fide ad theologiam in particularibus quæstionibus addiscendam, desiderat ad fon -
tem redire, scilicet ascendere a theologia sic in particularibus cognita ad altum fidei culmen. Theologus est si -
cut homo qui natus est in monte, v. g. in Mont-Cassino, et postea descendit in valle ad ejus particularia exacte  
cognoscenda; denique hic homo vult ad montem suum excelsum redire, ad contemplandam ex alto totam val-
lem uno solo intuitu.

Sunt homines qui magis diligunt planitiem, alii vero magis diligunt montes; “mirabilis Deus in altis suis”. Ps. 
92, 2.

Ita bonus theologus debet quotidie ærem montium respirare et semetipsum profunde nutrire ex Symbolo 
Apostolorum, et in fine missæ ex Prologo Evangelii sec. Joannem, qui est velut synthesis totius revelationis chri -
stianæ. Quotidie pariter altius vivere debet ex oratione dominica, ex beatitudinibus evangelicis et ex toto Ser -
mone in monte, qui est velut synthesis totius ethicæ christianæ in sua mirabili elevatione.

Quando anima sacerdotalis est, ut oportet, anima orationis, tunc ex sua vita interiori inclinatur ad inquiren-
dum in theologia tum dogmatica tum moralis id quod vividius et fecundius est. Tunc enim sub influxu donorum 
intelligentiæ et sapientiæ fides fit magis penetrans et sapida.

Tunc in doctrina christiana apparent pulcherrima subobscura, seu luminum et umbrarum harmoniæ, quæ, ut 
clarum-obscurum in pictura, captivant intellectum et sunt objectum contemplationis sanctorum.

V. g. paulatim omnes magnæ quæstiones de gratia reducuntur ad hæc duo principia: ex una parte “Deus im-
possibilia non jubet, sed jubendo monet et facere quod possis et petere quod non possis” ut dicit Augustinus a 
C. Tridentino (Denz. 804) citatus contra protestantes. Ex alia autem parte, contra pelagianos et semipelagianos,  
“Quis te discernit? quid habes quod non accepisti” I Cor. IV, 7, seu, ut ait sanctus Thomas: Cum amor Dei sit cau-
sa bonitatis rerum: nullus esset alio melior, si non magis diligeretur a Deo (ex Ia q. 20, a. 3).

Hæc duo principia seorsim sumpta sunt clara et certissima, eorum vero intima conciliatio valde est obscura,  
obscuritate superiori quæ ex nimia luce provenit. Ad videndam hanc intimam conciliationem, oporteret videre 
quomodo intime in eminentia Deitatis conciliantur infinita Justitia, infinita Misericordia, et suprema Libertas.

Item, est aliud exemplum, cum progressu vitæ interioris, magis ac magis apparet altitudo tractatus de Incar -
natione redemptiva, et speciatim motivi Incarnationis Filii Dei, “qui propter nos homines et propter nostram sa-
lutem descendit de cælis et homo factus est”.

Eodem modo, sub influxu vitæ orationis, vividior apparet tractatus de Eucharistia, et inter varias opiniones de  
essentia sacrificii Missæ, magis ac magis eminet Concilii Tridentini doctrina (Denz. 940): “ Una eademque est  
hostia, idem nunc offerens sacerdotum ministerio, qui seipsum tunc in cruce obtulit, solo offerendi ratione di -
versa”. Christus magis ac magis apparet ut  principalis sacerdos, semper vivens ad interpellandum pro  nobis,  
speciatim in missa cujus valor proinde est infinitus. Sic paulatim inveniuntur in Conciliis pretiosissimi lapides  
adamantini, et pariter in Summa Theologiæ progressive manifestantur summa capita, seu articuli altiores, qui 
sunt velut montes altiores quibus tota montium catena illustratur.

Si vere in spiritu fidei, orationis et pœnitentiæ, mens nostra sic applicaretur studio theologiæ, tunc in nobis  



20 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

verificarentur hæc sancti Thomæ verba (IIa-IIæ 188, 6): “Ex plenitudine contemplationis derivari debet doctrina  
et prædicatio” aliquatenus sicut, post Pentecosten, apostolorum prædicatio.

Theologia, sic intellecta, est magni momenti pro animarum ministerio. Ipsa profunde format spiritum ad sane  
judicandum secundum mentem Christi et Ecclesiæ, ad exhortandas animas ad perfectionem secundum vera  
principia, v. g. ad ostendendum quod juxta supremum præceptum: “Diliges Deum tuum ex toto corde tuo...” 
omnes christiani tendere debent ad caritatis perfectionem, unusquisque tamen secundum modum conditionis 
suæ.

Et non possumus ad hanc plenam perfectionem vitæ christianæ pervenire nisi profunde vivamus ex mysteriis  
Incarnationis redemptivæ et Eucharistiæ, nisi ea penetremus et gustemus per fidem donis intellectus et sapien-
tiæ illustratam. Ad hoc quidem valde subservit theologiæ studium, dummodo recte ordinetur, non ad satisfac -
tionem nostram, sed ad Deum magis cognoscendum et ad salutem animarum.

Sic magis ac magis verificari possunt in nobis hæc pulchra Concilii Vaticani (Denz. 1796), quæ velut definitio-
nem Sacræ Theologiæ continent: “Ratio fide illustrata, cum sedulo, pie et sobrie quærit, aliquam Deo dante  
mysteriorum intelligentiam eamque fructuosissimam assequitur, tum ex eorum quæ naturaliter cognoscit ana-
logia, tum e mysteriorum ipsorum nexu inter se et cum fine hominis ultimo...”

Studium sacræ theologiæ, quandoque difficile, arduum, sed fructuosum, sic mentes nostras disponit ad lu -
men contemplationis et vitam quod est quasi introductio et quædam vitæ æternæ inchoatio.



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 21

Prologus Summæ Theologiæ.
n hoc Prologo sanctus Thomas intentionem suam exprimit, scil.: ea que ad religionem christianam per -
tinent, eo modo tradere secundum quod congruit ad eruditionem incipientium, quia Doctor catholicus 
debitor est omnibus etiam parvulis.I

Sed ex explicatione hujusce propositi constat hoc opus convenire novitiis, non quia solum de elementis trac-
taret, sed quia in eo omnes quæstiones traduntur secundum ordinem disciplinæ, et non secundum occasionem 
disputandi, et cum multis quæstionibus inutilibus ac repetitionibus ut in pluribus operibus antecessorum. Sacra  
Scriptura continet ordinem caritatis seu omnium affectuum sub amore Dei, inquirendus est insuper ordo logi-
cus ipsius corporis doctrinæ christianæ.

Unde Summa sancti Thomæ non est in sua intentione opus solum elementare, nam, ut notat Cajetanus, om-
nes theologales difficultates ex propriis hic distincte tractantur. Jam in hoc prologo, sanctus Thomas apparet ut  
magnus classicus sacræ Theologiæ, propter suam simplicitatem superiorem quæ est velut explicatio sensus  
communis et sensus christiani. Hæc simplicitas valde differt a complicatione expositionis Scoti.

Ut videbimus in principio quæstionis IIæ, ordo hujusce operis est didacticus et stricte theologicus. Longe me-
lius sanctus Thomas disposuit quæstiones quam Magister sententiarum aut quam Alexander Halensis, et hoc 
non solum in genere, sed in particulari. In Summa Doctoris angelici, omnes quæstiones considerantur per re-
spectum ad Deum, objectum proprium theologiæ, potius quam per respectum ad hominem et libertatem ejus.  
Hæc conceptio vocari potest igitur theocentrismus, et non anthropocentrismus, ut est psychologismus multo-
rum modernorum.



326 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

Index
hujus tomi I

Introductio...............................................................5
I-  De  momento  ac  significatione  Summæ  Theologicæ 

sancti Thomæ...............................................................5
II- De methodo sancti Thomæ..........................................8
III- De studii theologici relatione cum vita interiori........17

Prologus.................................................................21

Qu. I- De sacra doctrina, qualis sit, et ad quæ se ex-
tendat....................................................................23

Art. 1- Utrum sit necessarium, præter philosophicas di-
sciplinas, aliam doctrinam haberi..............................23

Art. 2- Utrum sacra doctrina sit scientia.........................24
Art. 3- Utrum sacra doctrina sit una scientia..................31
Art. 4- Utrum sacra doctrina sit scientia practica...........33
Art. 5- Utrum sacra doctrina sit dignior aliis scientiis.....34
Art. 6- Utrum hæc doctrina sit sapientia........................37
Art. 7- Utrum Deus sit subjectum hujus scientiæ...........39
Art. 8- Utrum hæc doctrina sit argumentativa...............42
Art. 9- Utrum Sacra Scriptura debeat uti metaphoris.....43
Art. 10- Utrum Sacra Scriptura sub una littera habeat plu-

res sensus...................................................................44

De Deo, an Deus sit................................................47

Qu. II- De Deo, an Deus sit......................................49
Art. 1- Utrum Deum esse sit per se notum.....................49
Art. 2- Utrum Deum esse sit demonstrabile...................54
Art. 3- Utrum Deus sit.....................................................65

De natura Dei et de ejus attributis in communi......75

Qu. III- De Dei simplicitate......................................82
Art. 1- Utrum Deus sit corpus.........................................82
Art. 2- Utrum in Deo sit compositio formæ et materiæ. 83
Art. 3- Utrum sit idem Deus quod sua essentia vel natura

....................................................................................84
Art. 4- Utrum in Deo sit idem essentia et esse...............85
Art. 5- Utrum Deus sit in genere aliquo..........................88
Art. 6- Utrum in Deo sint aliqua accidentia....................89
Art. 7- Utrum Deus sit omnino simplex..........................90
Art. 8- Utrum Deus in compositionem aliorum veniat. . .91

Qu. IV- De Dei perfectione......................................97
Art. 1- Utrum Deus sit perfectus.....................................97
Art. 2- Utrum in Deo sint perfectiones omnium rerum. .97
Art. 3- Utrum aliqua creatura possit esse similis Deo.....98

Qu. V- De bono in communi.................................101
Art. 1- Utrum bonum differat secundum rem ab ente. 101
Art. 2- Utrum bonum secundum rationem sit prius quam 

ens............................................................................102
Art. 3- Utrum omne ens sit bonum...............................104
Art. 4- Utrum bonum habeat rationem causæ finalis...104
Art. 5- Utrum ratio boni consistat in modo, specie et ordi-

ne..............................................................................105
Art. 6- Utrum convenienter dividatur bonum per hone-

stum, utile et delectabile..........................................106

Qu. VI- De bonitate Dei.........................................108
Art. 1- Utrum esse bonum Deo conveniat....................108

Art. 2- Utrum Deus sit summum bonum......................109
Art.  3-  Utrum esse  bonum per essentiam sit  proprium 

Dei.............................................................................109
Art. 4- Utrum omnia sint bona bonitate divina............110

Qu. VII- De infinitate Dei.......................................111
Art. 1- Utrum Deus sit infinitus.....................................111
Art. 2- Utrum aliquid aliud quam Deus possit esse infini-

tum per essentiam...................................................112
Art.  3-  Utrum possit  esse aliquid infinitum actu secun-

dum magnitudinem..................................................113
Art.  4-  Utrum possit  esse infinitum in rebus secundum 

multitudinem............................................................114

Qu. VIII- De existentia Dei in rebus.......................118
Art. 1- Utrum Deus sit in omnibus rebus......................118
Art. 2- Utrum Deus sit ubique.......................................122
Art. 3- Utrum Deus sit ubique per essentiam, præsentiam 

et potentiam.............................................................122
Art. 4- Utrum esse ubique sit proprium Dei.................123

Qu. IX- De Dei immutabilitate...............................125
Art. 1- Utrum Deus sit omnino immutabilis..................125
Art. 2- Utrum esse immutabile sit Dei proprium..........126

Qu. X- De Dei æternitate......................................128
Art.  1-  Utrum convenienter  definiatur  æternitas,  quod 

est interminabilis vitæ tota simul et perfecta possessio
..................................................................................128

Art. 2- Utrum Deus sit æternus.....................................130
Art. 3- Utrum esse æternum sit proprius Dei...............131
Art. 4- Utrum æternitas differat a tempore..................132
Art. 5- De differentia ævi et temporis...........................133
Art. 6- Utrum sit unum ævum tantum..........................134

Qu. XI- De unitate Dei...........................................136
Art. 1- Utrum unum addat aliquid supra ens................136
Art. 2- Utrum unum et multa opponantur....................138
Art. 3- Utrum Deus sit unus..........................................139
Art. 4- Utrum Deus sit maxime unus............................140

Qu. XII- Quomodo Deus a nobis cognoscatur........142
Art. 1- Utrum aliquis intellectus creatus possit Deum vi-

dere per essentiam...................................................142
Art.  2-  Utrum essentia Dei ab intellectu creato per ali-

quam similitudinem videatur...................................156
Art. 3- Utrum essentia Dei videri possit oculis corporali-

bus............................................................................161
Art. 4- Utrum aliquis intellectus creatus per sua naturalia 

divinam essentiam videre possit..............................162
Art. 5- Utrum intellectus creatus ad videndum Dei essen-

tiam aliquo creato lumine indigeat..........................166
Art. 6- Utrum videntium essentiam Dei unus alio perfec-

tius videat.................................................................170
Art. 7- Utrum videntes Deum per essentiam ipsum com-

prehendant...............................................................171
Art.  8-  Utrum videntes  Deum per  essentiam omnia  in 

Deo videant..............................................................171
Art. 9- Utrum ea quæ videntur in Deo a videntibus divi-



RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI) | 327

nam essentiam per aliquas similitudines videantur.172
Art.  10-  Utrum videntes Deum per essentiam simul vi-

deant omnia quæ in ipso vident...............................173
Art. 11- Utrum aliquis in hac vita possit videre Deum per 

essentiam.................................................................173
Art. 12- Utrum per rationem naturalem Deum in hac vita 

cognoscere possimus...............................................173
Art. 13- Utrum per gratiam habeatur altior cognitio Dei 

quam ea quæ habetur per rationem naturalem......173

Qu. XIII- De nominibus Dei...................................175
Art. 1- Utrum aliquod nomen Deo conveniat...............175
Art. 2- Utrum aliquod nomen dicatur de Deo substantiali-

ter.............................................................................177
Art. 3- Utrum aliquod nomen dicatur de Deo proprie..179
Art. 4- Utrum nomina dicta de Deo sint nomina synony-

ma.............................................................................179
Art. 5- Utrum ea quæ de Deo dicuntur et creaturis, uni-

voce dicantur de ipsis...............................................180
Art.  6-  Utrum  nomina  per  prius  dicantur  de  creaturis 

quam de Deo............................................................183
Art. 7- Utrum nomina quæ important relationem ad crea-

turas, dicantur de Deo ex tempore..........................184
Art. 8- Utrum hoc nomen Deus sit nomen naturæ.......187
Art. 9- Utrum hoc nomen Deus sit communicabile......188
Art. 10- Utrum hoc nomen Deus univoce dicatur de Deo 

per  participationem,  secundum  naturam,  et  secun-
dum opinionem........................................................188

Art. 11- Utrum hoc nomen qui est sit maxime nomen Dei 
proprium...................................................................188

Art. 12- Utrum propositiones affirmativæ possint formari 
de Deo......................................................................188

Qu. XIV- De scientia Dei........................................190
Art. 1- Utrum in Deo sit scientia...................................190
Art. 2- Utrum Deus intelligat se....................................192
Art. 3- Utrum Deus comprehendat seipsum.................193
Art. 4- Utrum ipsum intelligere Dei sit ejus substantia.193
Art. 5- Utrum Deus cognoscat alia a se.........................194
Art. 6- Utrum Deus cognoscat alia a se propria cognitione

..................................................................................197
Art. 7- Utrum scientia Dei sit discursiva........................198
Art. 8- Utrum scientia Dei sit causa rerum...................198
Art. 9- Utrum Deus habeat scientiam non entium.......201
Art. 10- Utrum Deus cognoscat mala............................201
Art. 11- Utrum Deus cognoscat singularia....................202
Art. 12- Utrum Deus possit cognoscere infinita............203
Art. 13- Utrum scientia Dei sit futurorum contingentium

..................................................................................204
Art. 14- Utrum Deus cognoscat enuntiabilia................213
Art. 15- Utrum scientia Dei sit variabilis.......................213
Art. 16- Utrum Deus de rebus habeat scientiam specula-

tivam.........................................................................214

Qu. XV- De ideis....................................................215
Art. 1- Utrum ideæ sint.................................................215
Art. 2- Utrum sint plures ideæ......................................215
Art. 3- Utrum omnium quæ cognoscit Deus, sint ideæ 215

Qu. XVI- De veritate..............................................217

Qu. XVII- De falsitate............................................219

Qu. XVIII- De vita Dei............................................220

Qu. XIX- De voluntate Dei.....................................221
Art. 1- Utrum in Deo sit voluntas..................................221
Art. 2- Utrum Deus velit alia a se..................................225
Art. 3- Utrum quidquid Deus vult, ex necessitate velit.230
Art. 4- Utrum voluntas Dei sit causa rerum..................234
Art. 5- Utrum voluntatis divinæ sit assignare aliquam cau-

sam...........................................................................236
Art. 6- Utrum voluntas Dei semper impleatur..............237
Art. 7- Utrum voluntas Dei sit mutabilis.......................251
Art. 8- Utrum voluntas dei necessitatem rebus volitis im-

ponat........................................................................251
Art. 9- Utrum voluntas dei sit malorum........................263
Art. 10- Utrum Deus habeat liberum arbitrium............264
Art. 11- Utrum sit distinguenda in Deo voluntas signi..264
Art.  12-  Utrum convenienter  circa  divinam voluntatem 

ponantur quinque signa...........................................264

Qu. XX- De amore Dei...........................................268
Art. 1- Utrum amor sit in Deo.......................................268
Art. 2- Utrum Deus omnia amet...................................269
Art. 3- Utrum Deus æqualiter diligat omnia.................270
Art. 4- An Deus semper magis diligat meliora..............270

Qu. XXI- De justitia et misericordia Dei.................273
Art. 1- Utrum in Deo sit justitia.....................................273
Art. 2- Utrum justitia Dei sit veritas..............................274
Art. 3- Utrum misericordia competat Deo....................277
Art. 4- Utrum in omnibus operibus Dei sit misericordia et 

justitia.......................................................................278

Qu. XXII- De providentia Dei.................................281
Art. 1- Utrum providentia Deo conveniat.....................281
Art. 2- Utrum omnia sint subjecta divinæ providentiæ285
Art. 3- Utrum Deus immediate omnibus provideat......288
Art. 4- Utrum providentia rebus provisis necessitatem im-

ponat........................................................................290

Qu. XXIII- De prædestinatione..............................293
Art. 1- Utrum homines prædestinentur a Deo.............302
Art. 2- Utrum prædestinatio aliquid ponat in prædestina-

to..............................................................................304
Art. 3- Utrum Deus aliquem hominem reprobet..........305
Art. 4- Utrum prædestinati eligantur a Deo..................307
Art. 5- Utrum præscientia meritorum sit causa prædesti-

nationis.....................................................................308
Art. 6- Utrum prædestinatio sit certa...........................317
Art. 7- Utrum numerus prædestinatorum sit certus....318
Art. 8- Utrum prædestinatio possit juvari precibus sanc-

torum........................................................................319

Qu. XXIV- De libro vitæ.........................................320

Qu. XXV- De divina potentia.................................321
Art. 1- Utrum in Deo sit potentia..................................321
Art. 2- Utrum potentia Dei sit infinita...........................321
Art. 3- Utrum Deus sit omnipotens...............................321
Art. 4- Utrum Deus possit facere quod præterita non fue-

rint............................................................................321
Art. 5- Utrum Deus possit facere quæ non facit...........322
Art. 6- Utrum Deus possit meliora facere ea quæ facit 322

Qu. XXVI- De divina beatitudine...........................324
Art. 1- Utrum beatitudo Deo competat........................324
Art. 2- Utrum Deus dicatur beatus secundum intellectum

..................................................................................324



328 | RP Garrigou-L. - De Deo Uno (ST I, Qu. I-XXVI)

Art. 3- Utrum Deus sit beatitudo cujuslibet beati.........324
Art. 4- Utrum in Dei beatitudine omnis beatitudo includa-

tur.............................................................................325

Nota Bene : Des annexes plus complètes de l'ensemble de nos ouvrages sont disponibles sur notre site in-
ternet www.scholasapientiae.fr. Elles sont régulièrement actualisées.

Achevé d'imprimer aux Pays-Bas
par Pumbo.fr,

le 21 avril 2021,
en la fête de saint Anselme de Cantorbéry

Dépôt légal : février 2021
ISSN : 2426-2064 (GL n°1)

http://www.scholasapientiae.fr/

	Introductio.
	De momento ac significatione Summæ Theologicæ sancti Thomæ
	De methodo sancti Thomæ
	speciatim de Structura articulorum Summæ Theologicæ
	I. – De diversis judiciis circa hanc methodum.
	II. – De fundamento methodi sancti Thomæ apud Aristotelem
	III. – De venatione inductiva definitionum.
	IV. – De medio demonstrativo.
	V. – De perfecta unione analysis et synthesis apud Angelicum.
	VI. – Doctrina Sancti Thomæ ex plenitudine contemplationis procedit.
	De studii theologici relatione cum vita interiori
	Quid vita interior debeat studio.
	Quid studium theologiæ vitæ interiori debeat.
	Quisnam est fructus hujusce mutui influxus?
	Prologus Summæ Theologiæ.
	Quæstio Ia. – De Sacra Doctrina, qualis sit et ad quæ se extendit.
	Art. I. – Utrum sit necessarium præter philosophicas disciplinas aliam doctrinam haberi.
	Art. II. – Utrum sacra doctrina sit scientia.
	Art. III. – Utrum sacra doctrina sit una scientia.
	Art. IV. – Utrum sacra doctrina sit scientia practica.
	Art. V. – Utrum sacra doctrina sit dignior aliis scientiis.
	Art. VI. – Utrum Sacra Theologia sit sapientia.
	Art. VII. – Utrum Deus sit subjectum hujus scientiæ.
	Art. VIII. – Utrum Sacra Theologia sit argumentativa.
	Art. IX. – Utrum Sacra Scriptura debeat uti metaphoris.
	Art. X. – Utrum Sacra Scriptura sub una littera habeat plures sensus.
	De Deo, an Deus SIT.
	Quæstio IIa. – An Deus sit.
	Art. I. – Utrum Deum esse sit per se notum.
	Art. II. – Utrum Deum esse sit demonstrabile.
	Art. III. – Utrum Deus sit.
	De natura Dei et de ejus attributis in communi.
	De constitutivo formali naturæ divinæ secundum nostrum modum concipiendi.
	De divinis attributis in communi.
	Qu. III. – De Simplicitate Dei.
	Art. I. – Utrum Deus sit corpus.
	Art. II. – Utrum in Deo sit compositio formæ et materiæ.
	Art. III. – Utrum sit idem Deus quod sua essentia vel natura.
	Art. IV. – Utrum in Deo sit idem essentia et esse.
	Art. V. – Utrum Deus sit in genere aliquo.
	Art. VI. – Utrum in Deo sint aliqua accidentia.
	Art. VII. – Utrum Deus sit omnino simplex.
	Art. VIII. – Utrum Deus in compositionem aliorum veniat.
	Qu. IV. – De Dei perfectione.
	Art. I. – Utrum Deus sit perfectus.
	Art. II. – Utrum in Deo sint perfectiones omnium rerum.
	Art. III. – Utrum aliqua creatura sit similis Deo.
	Qu. V. – De Bono in communi.
	Art. I. – Utrum bonum differat secundum rem ab ente.
	Art. II. – Utrum bonum secundum rationem sit prius quam ens.
	Art. III. – Utrum omne ens sit bonum.
	Art. IV. – Utrum bonum habeat rationem causæ finalis.
	Art. V. – Utrum ratio boni consistat in modo, specie et ordine.
	Art. VI. – Utrum convenienter dividatur bonum, per honestum, utile et delectabile.
	Qu. VI. – De bonitate Dei.
	Art. I. – Utrum esse bonum Deo conveniat.
	Art. II. – Utrum Deus sit summum bonum.
	Art. III. – Utrum esse bonum per essentiam sit proprium Dei.
	Art. IV. – Utrum omnia sint bona bonitate divina.
	Qu. VII. – De infinitate Dei.
	Art. I. – Utrum Deus sit infinitus.
	Art. II. – Utrum aliquid aliud quam Deus possit esse infinitum per essentiam.
	Art. III. – Utrum possit esse aliquid infinitum secundum magnitudinem.
	Art. IV. – Utrum possit esse aliquid infinitum in rebus secundum multitudinem.
	Qu. VIII. – De existentia Dei in rebus.
	Art. I. – Utrum Deus sit in omnibus rebus.
	Art. II. – Utrum Deus sit ubique.
	Art. III. – Utrum Deus sit ubique per essentiam, præsentiam et potentiam.
	Art. IV. – Utrum esse ubique sit proprium Dei.
	Qu. IX. – De immutabilitate Dei.
	Art. I. – Utrum Deus sit omnino immutabilis.
	Art. II. – Utrum esse immutabile sit Dei proprium.
	Qu. X. – De Dei æternitate.
	Art. I. – Utrum convenienter definiatur æternitas:
	“interminabilis vitæ tota simul et perfecta possessio”.
	Art. II. – Utrum Deus sit æternus.
	Art. III. – Utrum esse æternum sit proprium Dei.
	Art. IV. – Utrum æternitas differat a tempore.
	Art. V. – De differentia ævi et temporis.
	Art. VI. – Utrum sit unum ævum tantum.
	Qu. XI. – De unitate Dei.
	Art. I. – Utrum unum addat aliquid supra ens.
	Art. II. – Utrum unum et multa opponantur.
	Art. III. – Utrum Deus sit unus.
	Art. IV. – Utrum Deus sit maxime unus.
	Qu. XII. – De cognoscibilitate Dei.
	Art. I. – Utrum aliquis intellectus creatus possit Deum videre per essentiam.
	Art. II. – Utrum essentia Dei ab intellectu creato per aliquam similitudinem videatur.
	Art. III. – Utrum essentia Dei videri possit oculis corporalibus.
	Art. IV. – Utrum aliquis intellectus creatus per sua naturalia
	divinam essentiam videre possit.
	Art. V. – Utrum intellectus creatus ad videndam Dei essentiam
	aliquo lumine creato indigeat.
	Art. VI. – Utrum videntium essentiam Dei unus alio perfectius videat.
	Art. VII. – Utrum videntes Deum per essentiam ipsum comprehendant.
	Art. VIII. – Utrum videntes Deum per essentiam omnia in Deo videant.
	Art. IX. – Utrum ea quæ videntur in Deo a videntibus divinam
	essentiam, per aliquas similitudines videantur.
	Art. X. – Utrum videntes Deum per essentiam simul videant omnia
	quæ in ipso vident.
	Art. XI. – Utrum aliquis in hac vita possit videre Deum per essentiam.
	Art. XII. – Utrum per rationem naturalem Deum in hac vita cognoscere possimus.
	Art. XIII. – Utrum per gratiam habeatur altior cognitio Dei quam ea quæ habetur per rationem naturalem.
	Qu. XIII. – De Nominibus Dei.
	Art. I. – Utrum aliquod nomen Deo conveniat.
	Art. II. – Utrum aliquod nomen dicatur de Deo substantialiter.
	Art. III. – Utrum aliquod nomen dicatur de Deo proprie.
	Art. IV. – Utrum nomina dicta de Deo sint synonyma.
	Art. V. – Utrum ea quæ de Deo dicuntur et creaturis univoce dicantur de ipsis.
	Art. VI. – Utrum nomina per prius dicantur de creaturis quam de Deo.
	Art. VII. – Utrum nomina quæ important relationem ad creaturas,
	dicantur de Deo ex tempore.
	Art. VIII. – Utrum hoc nomen “Deus” sit nomen naturæ.
	Art. IX. – Utrum hoc nomen “Deus” sit communicabile.
	Art. X. – Utrum hoc nomen Deus dicatur univoce de vero Deo, de idolis, de justis.
	Art. XI. – Utrum hoc nomen “qui est” sit maxime proprium nomen Dei.
	Art. XII. – Utrum propositiones affirmativæ possint formari de Deo.
	Qu. XIV. – De scientia Dei.
	Art. I. – Utrum in Deo sit scientia.
	Art. II. – Utrum Deus intelligat se.
	Art. III. – Utrum Deus comprehendat seipsum.
	Art. IV. – Utrum ipsum intelligere Dei sit ejus substantia.
	Art. V. – Utrum Deus cognoscat alia a se.
	Art. VI. – Utrum Deus cognoscat alia a se propria cognitione.
	Art. VII. – Utrum scientia Dei sit discursiva.
	Art. VIII. – Utrum scientia Dei sit causa rerum.
	Art. IX. – Utrum Deus habeat scientiam non entium.
	Art. X. – Utrum Deus cognoscat mala.
	Art. XI. – Utrum Deus cognoscat singularia.
	Art. XII. – Utrum Deus possit cognoscere infinita.
	Art. XIII. – Utrum scientia Dei sit futurorum contingentium.
	Art. XIV. – Utrum Deus cognoscat enuntiabilia.
	Art. XV. – Utrum scientia Dei sit invariabilis.
	Art. XVI. – Utrum Deus habeat de rebus scientiam speculativam.
	Qu. XV. – De Ideis.
	Art. I. – Utrum ideæ sint.
	Art. II. – Utrum sint plures ideæ in Deo.
	Art. III. – Utrum omnium quæ cognoscit Deus sint ideæ.
	Qu. XVI. – De Veritate.
	Qu. XVII. – De falsitate.
	Qu. XVIII. – De vita Dei.
	Qu. XIX. – De Voluntate Dei.
	Art. I. – Utrum in Deo sit voluntas.
	Art. II. – Utrum Deus velit alia a se.
	Art. III. – Utrum quidquid Deus vult, ex necessitate velit.
	Art. IV. – Utrum voluntas Dei sit causa rerum.
	Art. V. – Utrum voluntas divinæ sit assignare aliquam causam.
	Art. VI. – Utrum voluntas Dei semper impleatur.
	Art. VII. – Utrum voluntas Dei sit mutabilis.
	Art. VIII. – Utrum voluntas Dei necessitatem rebus volitis imponat.
	Art. IX. – Utrum voluntas Dei sit malorum.
	Art. X. – Utrum Deus habeat liberum arbitrium.
	Art. XI. – Utrum sit distinguenda in Deo voluntas signi.
	Art. XII. – Utrum convenienter circa divinam voluntatem ponantur quinque signa.
	Qu. XX. – De Amore Dei.
	Art. I. – Utrum amor sit in Deo.
	Art. II. – Utrum Deus omnia amet.
	Art. III. – Utrum Deus æqualiter diligat omnia.
	Art. IV. – An Deus semper magis diligat meliora.
	Qu. XXI. – De justitia et misericordia Dei.
	Art. I. – Utrum in Deo sit justitia.
	Art. II. – Utrum justitia Dei sit veritas.
	Art. III. – Utrum misericordia competat Deo.
	Art. IV. – Utrum in omnibus operibus Dei sit misericordia et justitia.
	Qu. XXII. – De Providentia Dei.
	Art. I. – Utrum providentia Deo conveniat.
	Art. II. – Utrum omnia sint subjecta divinæ providentiæ.
	Art. III. – Utrum Deus immediate omnibus provideat.
	Art. IV. – Utrum providentia rebus provisis necessitatem imponat.
	Qu. XXIII. – De prædestinatione.
	Art. I. – Utrum homines prædestinentur a Deo.
	Art. II. – Utrum prædestinatio aliquid ponat in prædestinato,
	scil. aliquid sit in prædestinato.
	Art. III. – Utrum Deus aliquem hominem reprobet.
	Art. IV. – Utrum prædestinati eligantur a Deo.
	Art. V. – Utrum præscientia meritorum sit causa prædestinationis.
	Art. VI. – Utrum prædestinatio sit certa.
	Art. VII. – Utrum numerus prædestinatorum sit certus.
	Art. VIII. – Utrum prædestinatio possit juvari precibus sanctorum.
	Qu. XXIV. – De Libro vitæ.
	Qu. XXV. – De Potentia Dei.
	Art. I. – Utrum in Deo sit potentia.
	Art. II. – Utrum potentia Dei sit infinita.
	Art. III. – Utrum Deus sit omnipotens.
	Art. IV. – Utrum Deus possit facere quod præterita non fuerint.
	Art. V. – Utrum Deus possit facere quæ non facit.
	Art. VI. – Utrum Deus possit meliora facere ea quæ facit.
	Qu. XXVI. – De divina beatitudine.
	Art. I. – Utrum beatitudo Deo competat.
	Art. II. – Utrum Deus dicatur beatus secundum intellectum.
	Art. III. – Utrum Deus sit beatitudo cujuslibet beati.
	Art. IV. – Utrum in Dei beatitudine omnis beatitudo includatur.
	Index
	hujus tomi I


