
RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 1

Reginaldus Garrigou-Lagrange
Ordinis Prædicatorum

DE DEO TRINO
ET CREATORE

Cahiers scolastiques n°GL-2



2 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)



RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 3

SANCTÆ DEI GENITRICI
IN SIGNUM GRATI ANIMI

ET FILIALIS OBEDIENTIÆ
AUCTOR

LIBENTISSIME DEDICAT



4 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

© Editions Schola Sapientiæ, 2023
Les textes du RP Garrigou-Lagrange étant libres de droit,

chacun peut librement copier les pages,
pourvu qu'elles participent à la formation en science logique,

et encourage le développement de cette science.

Numéro : Hors-série n°GL-2 de la revue des Cahiers scolastiques
ISSN : 2681-6954
Dépôt légal : mars 2023
Edition : Schola Sapientiæ

Lierne, 36230 Tranzault, France
www.scholasapientiae.fr

Impression : Pumbo.fr (Pays-Bas)
Directeur de la publication : Mathieu Brulaire

http://www.scholasapientiae.fr/


RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 5

Reginaldus Garrigou-Lagrange O.P.
Professor ex facultate theologica

DeDeo Trino
et Creatore

commentarium inS a n c t u m  T h o m a m  A q u i n a t e m
_____

Tomus secundus
P a r s  P r i m a  S u m m æ  T h e o l o g i æ

a quæstione XXVII ad quæstionem CXIX

Tranzalti
(Galliæ, Biturigis)

MMXXIII



6 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)



RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 7

PRÆFATIO.
ummus Pontifex Pius X, in Motu proprio Doctoris Angelici die 29 junii 1914 præscripsit ut in Universitati -
bus et  Institutis,  quæ habent ex Apostolico Indulto potestatem gradus academicos et  lauream in S.  
Theologia conferendi, Summa theologica Sancti Thomæ tanquam textus habeatur.S

Hoc autem decretum Sacra Congregatio de Seminariis ci Studiorum Universitatibus sic explicavit, die 7 mar-
tii 1916: “Summa theologica S. Thomæ habenda est uti textus prælectionum quoad partem scholasticam quæ-
stionum; ita scilicet ut, una cum aliquo tenu, qui ordinem logicum quæstionum et partem positivam contineat  
habeatur præ manibus et explicetur Summa theologica quoad partem scholasticam” (cf. Acta Apost. Sedis, VIII,  
157).

Ad hunc finem jam edidimus tres tractatus: De Revelatione ab Ecclesia proposita, De Deo uno, De Euchari -
stia. In præsenti opere De Deo trino et creatore, pro prima parte, scil. de SS. Trinitate, post expositionem testi -
monii S. Scripturæ et Patron:, explicamus quæstiones Summæ theologicæ S. Thomæ, articulum per articulum,  
comparando ejus doctrinam cum sententiis aliorum theologorum anteriorum et posteriorum.

Insistimus præsertim in conceptione “relationis” ab eo proposita; ex ea enim omnia procedunt in hoc trac-
tatu secundum perfectam applicationem principis œconomiæ, et sic optime cohærent cum fundamentali thesi  
tractatus thomistici de Deo uno, secundum quam Deus est ipsum Esse subsistens, ita ut non sit nisi “unum  
esse” in ipso, quamvis relationes reales ad invicem oppositæ situ realiter distinctæ.

In hoc etiam apparet quomodo S. Thomas perfecit doctrinam augustinianam de Trinitate. Sicut Augustinus 
solverat plures difficultates quæ remanebant in conceptione Patrum græcorum de Trinitate, ita S. Thomas sol-
vit plura S. Augustini dubia circa processiones, relationes et personas. Hoc satis clare constat, explicando singu -
las partes præsentis tractatus. Speciatim evolvimus ea quæ ad habitationem SS. Trinitatis in anima justorum 
pertinent.

Quoad quæstiones de creatione, de distinctione rerum, de earum conservatione, de malo,  explicavimus pa-
riter quemlibet articulum, quia omnes sunt magni momenti. Pro tractatibus vero de Angelis, de Creatura corpo -
rali, de Homine, examinavimus solum principaliores quæstiones, insistendo in principiis quæ totam istam mate-
riam illustrant. Oportet quidem ab eis ad conclusiones descendere, sed deinde rursus ascendendum est a con-
clusionibus ad principia, ut unitas scientiæ melius appareat et ut scientia sacra disponat ad contemplationem 
divinorum et ad veram cum Deo unionem.

Utinam perveniamus, saltem aliquo modo, ad scopum sic a Concilio Vaticano expressum: “Ratio quidem, 
fide illustrata, cum sedulo, pie et sobrie quærit, aliquam Deo dante mysteriorum intelligentiam eamque fruc-
tuosissimam assequitur, tum ex eorum, quæ naturaliter cognoscit analogia, tum e mysteriorum ipsorum nexu 
inter se et cum fine hominis ultimo”.



8 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

De Trinitate.
Introductio positiva.

1. Momentum et locus hujus tractatus in Theologia catholica. – 2. Enunciatio dogmatis secundum propositionem Ecclesiæ. – 3. Erro-
res circa Trinitatem. – 4. Quid docet Sacra Scriptura de mysterio Trinitatis. – 5. Quid docet traditio divina. – 6. Quid a S. Augustino acce -
pit S. Thomas: comparatio conceptionis augustinianæ SS. Trinitatis cum conceptione Patrum græcorum.

1. Momentum et locus hujusce tractatus1.

Si de hac re interrogantur Patres Ecclesiæ et antiqui theologi, manifestum est quod pro illis dogma Trinitatis,  
quamvis valde obscurum, est maximi momenti. Sic Tertullianus, Adversus Praxeam, c. 31 ait: “Quæ est substan-
tia Novi Testamenti, si non exinde Pater et Filius et Spiritus Sanctus, tres crediti, unum Deum sistunt”. Sæpe ci -
tatur verbum S. Hilarii,  De Trinitate, lib. VIII, de hoc mysterio expresso in signo crucis quo se signant omnes 
christiani: “Hoc Ecclesia intelligit, hoc synagoga non credit, hoc philosophia non sapit”. Id est dogma Trinitatis 
est fundamentalis veritas qua fideles christiani secernuntur a judæis ut a paganis.

Patres tum græci tum latini longe tractaverunt de dogmate Trinitatis, prius positive et apologetice, postea 
modo speculativo. Ita apud Patres græcos S. Athanasius (contra Arianos), S. Basilius (contra Eunomium), S. Gre-
gorius Naz. (V orationes theologicæ), S. Gregorius Nyss. (contra Eunomium), Didymus (de Trinitate), Cyrillus 
Alex. (de Trinitate), S. Joannes Damascenus (de S. Trinitate). Pariter apud Patres latinos: S. Hilarius (de Trinita-
te), S. Ambrosius (de Fide Trinitatis), S. Augustinus (de Trinitate, XV libri), S. Fulgentius (de Trinitate), Boetius 
(de unitate Trinitatis).

Item apud scholasticos, omnes magni theologi eorumque commentatores, scripserunt speculativum tracta-
tum de Trinitate; inter theologos positivos modernos Petau et Thomassin longe de hoc dogmate tractaverunt.  
Denique idem momentum ei tribuerunt recentiores theologi catholici,  ut Franzelin,  Scheeben, Kuhn, Billot,  
Buonpensiere, de Regnon qui scripsit anno 1892-1898 4 volumina: Etudes de théologie positive sur la Trinité; J. 
Lebreton, Origines du dogme de la Trinité, 2 vol. Paris Beauchesne 1910, ed. 6, 1927. Recenter P. Martinus Ju-
gie A. A.,  De processione Spiritus Sancti ex fontibus Revelationis et secundum orientales dissidentes. Item A. 
d'Alès, De Deo Trino, 1934; P. Galtier, De SS. Trinitate in se et in nobis, 1933; L. Choppin, La Trinité chez les Pères  
Apostoliques, 1925; F. Cavallera, Les premières formules trinitaires de S. Augustin, Bull. Litt. eccl., 1930, 97 sqq.; 
M. Schmaus, Die Psychologie Trinitätslehre des hl. Augustinus, Munster i. W. 19272.

His positis minuit est quod in fine sæculi XIX posita fuerit, inter protestantes et etiam inter catholicos, quæ -
stio de momento hujusce tractatus, ut ostendit Scheeben in sua Dogmatica: De Trinitate, n. 1086. – Circa hunc  
punctum sunt tres positiones.

1) Quidam protestantes, considerando incomprehensibilitatem hujus mysterii, dixerunt: Deus hanc verita-
tem hominibus revelavit tanquam ænigma, ad humiliandam rationem quæ vult omnia mensurare secundum 
sua propria principia, potius quam ad perficiendum intellectum nostrum per sublimem et fecundam cognitio -
nem.

Critica: Hæc positio quæ est contra totam traditionem doctorum aliquid verum exaggerat et adulterat. Ve-
rum est quod per revelationem hujus mysterii Deus nobis ostendit suam vitam intimam seu Deitatem superare 
etiam conceptus nostros analogicos altiores et universaliores, conceptus scilicet entis et unius; etenim Deitas  
ut sic, naturaliter incognoscibilis, est quodammodo supra ens naturaliter cognoscibile, supra unum etc. ut opti-
me dicit Cajetanus in I, q. 39, art. 1. Revelatio mysterii Trinitatis ostendit quod Deitas est etiam supra absolu -
tum et relativum, quia, ut videbimus, Deitas ut in se est, non realiter distinguitur a relationibus divinis, a Pater-
nitate, a Filiatione, a Spiratione: sic non est in se quid mere absolutum nec quid mere relativum, sed quid emi -
nens, scil. supremum ænigma. Sed manifestatio hujus ænigmatis estne solum ad humiliandam nostram ratio-
nem, et non ad eam perficiendam et illustrandam?

2) Alii, scil. plures protestantes, et quidam catholici ut Hirscher, sæc. XIX, dixerunt: hoc dogma mentem no-
stram vere illustrat, sed solum modo extrinseco. Id est pro nabis non habet intrinsecum momentum seu pon -
dus, sed extrinsecum tantum ad vitandam contradictionem in aliis mysteriis Incarnationis Filii Dei et Missionis  
Spiritus Sancti, quæ pro nobis sunt in se magni momenti.

1 Cfr. SCHEEBEN, Dogmatik, De SS. Trin. in fine.
2 Cfr.  tractatus  de  Deo  trino:  BILLOT,  BILLUART,  DELATTE,  DIEKAMP,  FRANZELIN,  HUDON,  JANSSENS,  JOANNES A S.  THOMA,  JUNGMANN,  LEPICIER,  PESCH, 

SALMANTICENSES, SUAREZ, TANQUEREY, VAN NOORT, VAN DER MEERSCH. – Dict. théol. cathol., art. Processions divines; Relations et personnes divines;  
Père, Fils de Dieu, Filioque, Esprit Saint.



RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 9

Ratio hujusce positionis est quia, ut aiunt, dogma Trinitatis intrinsece sumptum, abstrahendo ab aliis cum 
quibus connectitur, non potest, ut videtur, perficere vitam nostram interiorem, scil. fidem, spem, caritatem. Lo -
quuntur isti ac si nihil mutaretur in vita nostra interiori, si crederemus quod sunt quatuor personne divinæ, aut  
quod personæ non realiter distinguuntur ab invicem. Quia igitur juxta eos Deus non revelavit hoc mysterium 
propter ejus momentum intrinsecum, inutilis est labor theologicus ad ejus penetrationem; propterea tractatus 
de Trinitate juxta eos est solum velut introductio ad tractatus de Incarnatione redemptiva et de Missione Spiri -
tus S. quibus perficiuntur fides, spes et caritas. Hæc introductio, ut aiunt, necessaria est ad tollendam omnem 
contradictionem inter veritates essentiales intrinsece necessarias ad vitam christianam, scil. inter: 1) unitatem 
Dei quæ est veritas fundamentalis Veteris Testamenti, 2) divinitatem Jesu Christi, Filii Dei, qui non omnino iden -
tificatur cum Patre suo, juxta Evangelium, et 3) divinitatem Spiritus Sancti, Paracleti, sanctificatoris, missi a Pa-
tre et a Filio. Hæc sunt dogmata essentialia Christianismi, quæ conciliari nequeunt sine distinctione et consub -
stantialitate trium personarum divinarum, ut apparuit in primis sæculis, contra Sabellianismum, negantem di-
stinctionem realem personarum divinarum, et contra Subordinatianismum Arii et aliorum negantium consub-
stantialitatem Filii et Spiritus Sancti. Proinde, secundum hanc positionem dogma Trinitatis revelatum est ad illu -
strandam mentem nostram, sed solum extrinsece ad vitandam contradictionem in aliis mysteriis.

Modernistæ autem, ut Ed. Le Roy, adhuc exaggeraverunt hanc positionem in sensu pragmatismi, et dixerunt 
(cfr. Denz. 2026): “Dogmata fidei retinenda sunt tantummodo juxta sensum practicum, id est tanquam norma  
præceptiva agendi, non vero tanquam norma credendi”. Sic pro modernistis, formula dogmatis Trinitatis intro -
ducta est in professionibus fidei ad excludendas hæreses quæ vitæ christianæ contrariantur.

Critica: Hæc positio quodammodo similis est positioni philosophicæ nominalistæ Locke, qui dicebat: princi-
pium contradictionis est solemnis futilitas, in se quidem minoris momenti, sed tamen necessaria ad tollendam  
omnem absurditatem in discursu et in loquela.

Principium necessarium ad excludendum omnem errorem caretne omni valore intrinseco? Revera non ex-
cluditur contradictio in discursu nostro sine illuminatione positiva, et prædictum principium non excludit om-
nem absurditatem nisi quia est lex fundamentalis entis realis et rationis. Sic ontologia non est solemnis futilitas, 
sed pars principalis metaphysicæ in qua defenditur contra evolutionismum absolutum valor realis principii con -
tradictionis seu identitatis, qui negatur affirmando cum Heraclito: “Omne fit et nihil est et in ipso fieri identifi -
cantur ens et non ens”.

Item in ordine spirituali, caritas tollit omnem discordiam, quia est virtus suprema conjungens animam cum 
Deo et animas inter se.

Pariter mysterium Trinitatis non tollit omnem contradictionem in aliis mysteriis Incarnationis Filii Dei et Mis-
sionis Spiritus Sancti, nisi quia exprimit vitam Dei intimam, et quod altissimum est in ea.

3) Tertia positio est senentia traditionalis, scil. eorum qui tenent dogma Trinitatis habere etiam pro nobis 
valorem intrinsecum summi momenti: hoc ostenderunt sæc. XIX Kleutgen (Theologie der Vorzeit) et Scheeben 
per plures fundamentales rationes quæ nunc breviter enuntiari possunt, et evolventur in toto tractatu. Hoc 
dogma 1° perficit nostram cognitionem naturalem de Deo Creatore, 2° dat nobis cognitionem supernaturalem 
vitæ Dei intimæ, 3° et illustrat ex alto alia mysteria supernaturalia.

1° Prima ratio datur a S. Thoma, qui I, q. 32, art. 2 ad 3m dicit: “Cognitio divinarum personarum fuit necessa-
ria ad recte sentiendum de creatione rerum. Per hoc enim, quod dicimus: Deum omnia fecisse Verbo suo, exclu-
ditur error ponentium Deum produxisse res ex necessitate naturæ. Per hoc autem quod ponimus in eo proces -
sionem amoris, ostenditur,  quod Deus non propter aliquam indigentiam creaturas produxit, neque propter 
aliam causam extrinsecam, sed propter amorem suæ bonitatis”. Hoc est dicere, ut bene notat Scheeben, reve-
latio mysterii Trinitatis perficit et confirmat naturalem nostram cognitionem de Deo Creatore seu de creatione,  
ut est actus liberrimus Dei ad extra. Hoc eo magis apparet quo multi philosophi negaverunt libertatem creatio-
nis, virtute hujus principii Platonis et neoplatonicorum: bonum est essentialiter diffusivum sui. Atqui Deus est 
supremum bonum. Ergo Deus est essentialiter et maxime sui ipsius diffusivus, sicut sol diffundit ubique calo -
rem simili et lucem ex necessitate naturæ.

Respondetur: bonum est sui diffusivum secundum aptitudinem, concedo; semper secundum actualitatem, 
nego. S. Thomas I, q. 19, a. 2 ex hoc principio ostendit quidem convenientiam creationis, sed articulus sequens  
addit quod creatio, quamvis sit conveniens, est  liberrima quia “bonitas Dei est perfecta, et esse potest sine 
aliis, cum nihil ei perfectionis ex aliis accrescat”. Remanet tamen quædam obscuritas, scil. si Deus nihil creas -
set, quomodo verificaretur in eo hoc principium: bonum est sui ipsius diffusivum, primo quidem ut finis alli -
ciens et secundo per efficientiam? Leibnitzius in hoc erravit dicens: Creatio est, non physice, sed moraliter ne-
cessaria, et Deus non esset perfecte sapiens et bonus si non creasset, et si non creasset inter mundos possibi -
les optimum omnium. Ita Malebranche. Hæc autem obscuritas excluditur quodammodo per revelationem my -
sterii Trinitatis, scil.: etiam si Deus nihil creasset, adhuc in eo esset infinita fecunditas in generatione Filii et in 



10 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

spiratione Spiritus Sancti. Unde adhuc verificaretur et perfectissime in Deo principium: bonum est diffusivum 
sui; immo summum bonum est de necessitate sui ipsius diffusivum ad intra, non quidem per causalitatem, sed 
per communicationem non solum participationis suæ naturæ, sed etiam totius suæ naturæ indivisibilis, totius  
suæ vitæ intimæ Filio sua unigenito, non facto, et Spiritui Sancto.

Ex hoc confirmatur ex alto quod liberrima est creatio, qua Deus communicat ad extra participationem ipsius 
esse, vivere et intelligere.

Et sic melius apparet quod Deus est causa non intrinseca, sed extrinseca mundi, scil. finis alliciens et agens  
creans, conservans et movens.

Si Deus creavit, hoc fuit per amorem, ad bonitatem suam manifestandam et liberrime, nullo modo ex neces-
sitate naturæ, ut dicit S. Thomas loco citato, contra omnes pantheistas, et etiam contra optimismum absolutum 
qui remanet in doctrina Leibnitzii et Malebranchii.

2° Revelatio mysterii Trinitatis habet valorem intrinsecum et est maximi momenti ad cognitionem superna-
turalem Dei, secundum suam vitam intimam, seu operationes immanentes. Nullus enim intellectus creatus per  
suas vires naturales potest cognoscere objectum formale intellectus increati,  scil.  Deitatem secundum pro -
priam rationem Deitatis, sed solum secundum rationes communes et analogicas entis, unitatis, veritatis, boni-
tatis etc. Si enim intellectus creatus, sive humanus, sive angelicus, posset naturaliter attingere etiam confuse et  
obscure objectum formale intellectus increati, jam esset ejusdem naturæ, sicut intellectus hominis ignorantis  
et intelligentia magni philosophi, et sic verificaretur confusio pantheistica naturæ increatæ et naturæ creatæ, 
quæ jam esset, ut gratia sanctificans, participatio formalis naturæ divinæ. Hoc profunde exponitur a S. Thoma I  
Contra Gentes, c. 3: “Non naturali cognitione angelus de Deo cognoscit quid est, quia et ipsa substantia angeli, 
per quam in Dei cognitionem ducitur, est effectus causæ virtutem non adæquans”.

Angelus et a fortiori homo, per cognitionem naturalem non potest attingere Deum nisi secundum perfectio-
nes quæ participari possunt in ordine naturali, scil. entis, veritatis, unitatis, bonitatis etc.  Deitas autem ut sic  
non potest participari in ordine naturali, sed solum per gratiam sanctificantem. Unde etiam angelus in cognitio -
ne sua naturali se habet ad Deitatem ut sic, sicut oculus qui cognosceret omnes colores arcus cælestis, sed non  
cognosceret lucem albam ex qua procedunt colores ut effectus inadæquantes virtutem lucis. Unde S. Thomas  
dicit I, q. I, a. 6: “Sacra doctrina propriissime determinat de Deo, secundum quod est altissima causa: quia non 
solum quantum ad illud quod est per creaturas cognoscibile, sed etiam quantum ad id quod est notum sibi soli  
de seipso, et aliis per revelationem communicatum”. Hoc alitent est in primis ipsa Deitas, seu vita Dei intima, 
quæ proprie per revelationem mysterii Trinitatis manifestatur.

In eo apparet infinita et æterna fecunditas naturæ divinæ quæ a Patre communicatur Filio et a Patre Filio -
que communicatur etiam Spiritui Sancto. Dum protestantes supra citati dicunt: mysterium Trinitatis est ænigma 
sine interesse pro vita nostra interiori, theologi traditionales dicunt: in hoc SS. Trinitatis mysterio nobis quo-
dammodo manifestatur perfectissima vita intellectualis, scil. trium personarum, quæ ex eadem veritate divina 
vivunt per eundem actum intellectionis essentialis, qui est ipsum intelligere subsistens.

Item in hoc mysterio nobis quodammodo manifestatur suprema vita caritatis, in amicitia scil. trium perso-
narum, quæ ex eadem bonitate infinita vivunt per eundem actum amoris essentialis, qui est ipse amor subsi-
stens.

Hoc est supremum exemplar vitæ nostræ supernaturalis, quæ est participatio vitæ intimæ Dei, prout filiatio 
nostra adoptiva est similitudo participata æternæ filiationis Filii unigeniti. Cfr. S. Thomam III, q. 3, art. 5 ad 2; q.  
23, art. 2 ad 3. Hoc longius explicavimus in Revue thomiste juillet 1936: La grâce est-elle une participation de la 
Déité telle qu'elle est en soi? pp. 470-486. Sic Christus dixit orando Patrem pro nobis: “Ut sint unum sicut et  
nos unum sumus”. Et S. Paulus scripsit ad Rom. VIII, 29: “Prædestinavit (nos) conformes fieri imaginis Filii sui ut  
sit ipse primogenitus in multis fratribus”.

Intellectus creatus suis propriis viribus nequit hoc mysterium essentialiter supernaturale cognoscere, et sine 
ejus revelatione plusminusve obscura, non haberetur explicita cognitio supernaturalis vitæ Dei intime in se.

Attamen cognoscitur implicite vita Dei intima dum creditur quod “Deus est et remunerator est”, scil. quod 
Deus est ut auctor non solum naturæ, sed etiam gratiæ et remunerator in ordine salutis. Sic vita Dei intima jam 
cognoscitur velut ab effectu gratine et salutis; sed per revelationem mysterii Trinitatis explicite cognoscitur in  
se, quamvis quidem non sicuti est, scil. non clare, ut in patria.

Hoc satis clare affirmat Alexander Halensis Summa, II p., q. 99, n. 1, a. 1. et clarius S. Thomas, Contra Gen-
tes, L. IV, c. I, proœmium, et in I, q. 32, art. 1: “Hoc solum ratione naturali de Deo cognosci potest, quod compe-
tere ei necesse est, secundum quod est omnium entium principium. Virtus autem creativa est communis toti  
Trinitati: unde pertinet ad unitatem essentiæ non ad distinctionem personarum”.

Objiciunt adversarii: hæc cognitio vitæ intimæ Dei ita remanet obscura quod non positive et ex se intrinsece  
illustrat mentem.



RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 11

Resp.: Manifestum est quod cognitio etiam valde imperfecta vitæ Dei intimæ est pro nobis viatoribus maxi-
mi momenti, est velut anticipatio vitæ æternæ. Hæc cognitio correspondet desiderio naturali inefficaci et con-
ditionali, videndi essentiam Primæ causæ, ac intimam conciliationem attributorum divinorum; correspondet  
etiam et præsertim desiderio supernaturali et efficaci, quod procedit ex spe infusa et modo altiori ex caritate 
infusa, quæ est vera amicitia inter Deum et hominem justum. Amicitia autem supponit convictum amicorum, 
et unionem magis intimant ac visionem eorum desiderat.

Unde dicere: revelatio mysterii Trinitatis est pro nobis sine valore intrinseco, hoc est inconscienter concep-
tionem quasi naturalisticam exprimere.

Hic citari possunt hæc verba Aristotelis (Ethica, l. X, c. 7): “Homo debet se ad immortalia et divina trahere  
quantum potest, et quamvis parum sit quod de his percipimus, tamen id modicum est magis amatum et desi -
deratum omni cognitione quam de substantiis inferioribus habemus”. Cfr. S. Thomam I C. G., c. 5.

Christus Dominus exprimit ipse momentum mysterii Trinitatis dum dicit: “Vos autem dixi amicos, quia om-
nia quæcumque audivi a Patre meo, nota feci vobis”, præsertim mysterium supremum. Joan. XV, 15; “Pater, 
quos dedisti mihi, volo ut ubi sum ego, et illi sint mecum, ut videant claritatem meam quam dedisti mihi: quia  
dilexisti me ante constitutionem mundi”, Joan. XVII, 24, quæ verba verificantur primo de æterna generatione 
Verbi.

Immo actus et fructus caritatis est gaudium de Deo ex eo quod Deus sit infinite perfectus in se: II-II, q. 28, a.  
1, 3, 4, Hoc autem gaudium valde augetur per cognitionem vitæ Dei intimæ et fecunditatis ejus infinitæ. Unde  
S. Paulus ad Coloss. II, 2 scribit: “ut consolentur corda ipsorum, instructi in cantate, et in omnes divitias plenitu-
dinis intellectus in agnitionem mysterii Dei Patris et Jesu, in quo sunt omnes thesauri sapientiæ et scientiæ ab-
sconditi”.

Unde quando theologi recedunt a contemplatione divinorum dicunt: revelatio mysterii Trinitatis est pro no-
bis sine valore intrinseco; utilis est solum ad vitandam contradictionem in enuntiatione aliorum mysteriorum. 
Secundum hanc tendentiam, theologia fieret paulatim anticontemplativa Sic scribuntur libri  theologiæ sine 
contemplatione et pietate, sicut sunt etiam labri pietatis sine doctrina. E contrario, Patres Ecclesiæ et magni  
Doctores consideraverunt tractatum SS. Trinitatis ut summi momenti. Non pertinet quidem immediate ad ordi -
nem practico-practicum ut sunt tractatus de pœnitentia aut de matrimonio, sed maxime juvat ad altiorem vi-
tam contemplationis et unionis cum Deo.

Immo S. Hilarius, de Trinitate scribens, aiebat inter adversitates: “Parum refert persecutio hominum: perse -
cutores non possunt divinas personas attingere, nec earum gaudium minuere”. Amicus autem gaudet de gau-
dio amici sui, justus gaudet de ipsa beatitudine Dei.

Sic omnes magni doctores, qui a S. Athanasio ad S. Thomam de Trinitate scripserunt, fuerunt vere contem-
plativi et magnum interesse habuerunt non solum pro rebus humanis practico-practicis, sed etiam pro rebus di -
vinis, pro ipsa vita intima Dei cujus cognitio et amor est quædam vitæ æternæ inchoatio. Præsertim igitur per  
revelationem Trinitatis nobis datur cognitio supernaturalis Dei, distincta a cognitione naturali: sic elucet distinc-
tio duorum ordinum. Hoc fuit magnum argumentum contra Bajum, qui negabat distinctionem essentialem inter 
naturam et gratiam, ac si gratia esset debita naturæ nostræ (Denz. 1021). Imo per revelationem dogmatis Trini-
tatis distinctio duorum ordinum ita manifesta est ut quidam rationalistæ dicant: cum tractatu de Deo Uno ter -
minatur quidquid de Deo dicere possumus: et sic protestantes liberales, qui sunt quasi rationalistæ, non am-
plius loquuntur de Trinitate, sed fere exclusive de Unitate Dei, propterea vocantur Unitarii.

3° Denique revelatio supernaturalis mysterii Trinitatis non solum excludit contradictionem in aliis mysteriis, 
sed etiam positive illustrat ex alto omnia alia mysteria supernaturalia, Incarnationis redemptivæ, Missionis Spi-
ritus Sancti et vitæ gratiæ. Hoc dare videbimus in patria; et jam quodammodo apparet quod missiones visibiles  
et invisibiles personarum divinarum ad extra præsupponunt processiones ad intra: quia nullus mittitur a seipso,  
sed Filius a Patre et Spiritus Sanctus a Patre et Filio. Item filiatio nostra adoptiva per gratiam habitualem est  
quædam similitudo participata filiationis æternæ Filii unigeniti, sic Unigenitus fit “primogenitus in multis fratri-
bus” ut dicitur ad Rom. VIII, 29. Cfr. III, q. 3. a. 5, ad 2m; q. 23, a. 2 ad 3m. Adoptare appropriatur Patri ut auctori, 
Filio ut exemplari, Spiritui Sancto ut imprimenti: item amicitia supernaturalis justorum et beatorum est quæ -
dam similitudo participata amicitiæ divinarum personarum, secundum illud Domini: “Ut sint unum, sicut et nos  
unum sumus”. Vita gratiæ est velut lux repercussa, manifestans vitam Dei intimam et processiones divinas. 
Unde S. Thomas dicit I, q. 32, a. I ad 3m: “Cognitio divinarum personarum fuit necessaria nobis... principalius ad 
recte sentiendum de salute generis humani, quæ perficitur per Filium incarnatum et per donum Spiritus Sancti”. 
Dicit ad recte sentiendum positive et non solum negative ad excludendam contradictionem. Ratio est quia veri -
tas quæ excludit omnem æquivocationem et absurditatem in aliqua doctrina, est veritas altior, immo altissima 
ad modum principii eminentissimi, ut sunt prima rationis et entis principia et ipsa Ontologia in ordine philoso -



12 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

phico. Hoc lucidissime apparebit quando lumen gloriæ accepimus, sic ex Trinitate clare visa evidentia fient ac  
lucidissima alia mysteria supernaturalia.

Sic, ut jam apparet, revelatio mysterii Trinitatis habet valorem non solum extrinsecum, sed etiam intrinse-
cum ad illustrandam mentem nostram. Imo nobis manifestat objectum principale et supremum totius fidei no-
stræ, ut constat ex ipso ordine Symboli Apostolorum, quod totum est de Patre, de Filio, de Spiritu Sancto et de  
his quæ eis tribuuntur in opere salutis nostræ.

Ultimo dicendum est quod sancti in via dum perveniunt ad culmen perfectionis quod vocatur unio transfor -
mans, descripta a S. Theresia in VII mansione, generaliter gaudent in caligine fidei alta contemplatione mysterii  
SS. Trinitatis, et hoc est eminens exercitium virtutum theologicarum, necnon doni intellectus et sapientiæ.

Ex ista altitudine, prædictæ sententiæ quæ tenent mysterium SS. Trinitatis nullum habere valorem intrinse-
cum apparent non quidem ut assertiones sapientiæ sed potius spiritualis insipientiæ aut stultitiæ secundum 
sensum scripturisticum hujusce verbi.

Per oppositum S. Paulus dicit I Cor. II, 6-9: “Sapientiam autem loquimur inter perfectos... sed loquimur Dei 
sapientiam in mysterio... Quod oculus non vidit nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit, quæ præparavit  
Deus iis qui diligunt illum”. Præparavit autem eis visionem immediatam essentiæ divinæ et Trinitatis.

2. Enunciatio mysterii Trinitatis secundum Ecclesiam.

Doctrina catholica de Trinitate exprimitur in variis Symbolis et definitionibus, quæ referuntur apud Denzin-
ger (Index systematicus n. V, a, b), scil. in Symbolo Apostolorum, Symb. S. Athanasii, in Symb. Concilii Nicæni, 
ac pluribus aliis sequentibus. Denique fides catholica de S. Trinitate sic contrahitur a Concilio Lateranensi IV  
(1215), in celeberrimo capite “Firmiter” (Denz. 428, 432): “Firmiter credimus et simpliciter confitemur,  quod 
unus solus est verus Deus Pater, Filius, Spiritus Sanctus: tres quidem personæ, sed una essentia, substantia seu  
natura simplex omnino. Pater a nullo, Filius a Patre solo, ac Spiritus Sanctus pariter ab utroque... consubstantia-
les et coæquales et coomnipotentes et coæterni... credimus et confitemur cum Petro Lombardo, quod una 
quædam summa res est, incomprehensibilis quidem et ineffabilis, quæ veraciter est Pater et Filius et Spiritus  
Sanctus, tres simul personæ ac singillatim quælibet earundem: et ideo in Deo solummodo Trinitas est et non 
quaternitas, quia quælibet trium personarum est illa res, videlicet substantia, essentia seu nutum divina”.

Item n. 431:  Non est realis distinctio inter essentiam et personas, sed est inter persanas ad invicem  (281, 
523, 703).

Ibid. n. 428 declaratur quod tres personæ sunt unum principium operationis ad extra, quia “operatio” divina 
ad extra procedit ex omnipotentia quæ communis est tribus personis.

Hæc definitio IV Conc. Lateranensis completur a Conc. Florentino, in decreto dogmatico unionis græcorum 
(1439), Denz. 691: “Diffinimus quod Spiritus Sanctus ex Patre et Filio æternaliter est et essentiam suam suum -
que esse subsistens habet a Patre et a Filio simul, et ex utraque æternaliter tanquam ab uno principio et unica 
spiratione procedit”. Declarantur etiam plura de qualibet persona in particulari.

Unde mysterium SS. Trinitatis sic brevius enuntiari potest:  est mysterium unius Dei in tribus personis, sed 
contra pseudo-synodum Pistoriensem dicendum est: non unum Deus in tribus personis distinctus, sed:  unus 
Deus in tribus personis distinctis; nam nulla ponitur distinctio realis in ipsa Deitate. Ut declaratum est in Conc. 
Toletano XI (Denz. 279): “Deitas in singulis personis non minuitur, et in tribus non augetur”.

De symbolismo traditionali SS. Trinitatis.
Ad quandam expressionem hujusce mysterii communiter propositum est symbolum trianguli æquilateralis, 

quod plus continet quam generaliter putatur. Sensibiliter exprimit vestigium mysterii quoad distinctionem per-
sonarum et ea quæ sequuntur.

1) Tres anguli  realiter ab invicem distinguuntur,  quamvis  non realiter distinguantur a superficie trianguli, 
quæ est numerice eadem pro tribus. Ita tres personæ divinæ realiter ab invicem distinguuntur, non vero ab es -
sentia divina quæ est numerice eadem in eis. Imo hi tres anguli realiter ab invicem distinguuntur per oppositas  
relationes, et non a superficie communi cui nullo modo opponuntur: ita tres personæ divinæ.

2) Hi tres anguli sunt æquales, et quasi consubstantiales, quia constituuntur eadem superficie quæ non est  
major in tribus quam in uno. Sic est ana superficies non in tribus angulis distincta, sed in tribus angulis distinc-
tis.

3) Quilibet angulus reddit hanc superficiem incommunicabilem ex parte sua, attamen primus angulus con-
structus, quamvis non causet superficiem aliorum, communicat suam superficiem secundo, et per secundum 
tertio. Imo primas angulus non realiter distinctus a sua superficie, eam communicat, quamvis semetipsum non 
communicet, ita Pater in Trinitate communicat naturam divinam, non vero seipsum; pariter Filius respectu Spi -
ritui Sancto.



RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 13

4) Denique non obstante æqualitate angulorum est inter eos ordo originis, absque causalitate; sic construi-
tur primus, ut principium secundi, et ambo sunt principium tertii; attamen secundus et tertius non causantur a  
primo, quia eorum superficies non causatur, est enim ipsa superficies primi quæ eis communicatur. Hæc analo -
gia melius manifestatur, prout principales definitiones Ecclesiæ circa Trinitatem reducuntur ad sequentes pro -
positiones, quæ sic pluries scriptæ sunt circa triangulum æquilateralem.

Pater est Deus, Filius est Deus, Spiritus Sanctus est Deus et tamen Pater non est Filius, quia non seipsum ge-
nerat; nec est Spiritus Sanctus, nec Filius est Spiritus S., quia spirantes distinguuntur a spirato, sicut generans a 
generato. Sic in enuntiatione mysterii jam apparet sensus profundus verbi “est” et negationis “non est”. Ut dici-
tur in I, q. 13, a. 12, verbum “est” exprimit in omni propositione affirmativa de aliqua realitate identitatem rea-
lem subjecti et prædicati, et hic exprimit identitatem realem trium personarum cum essentia, dum negatio 
“non est” exprimit distinctionem realem personarum ab invicem. Jam ex hoc tollitur aperta contradictio in  
enuntiatione mysterii, aperta contradictio esset si Deus sub eodem aspectu, v. g. naturæ, diceretur simul unus 
et trinus.

***

In Catechismo catholico cura et studio Card. Gasparri concinnato sic definitur hoc mysterium pag. 96:
1) “Deus unus est unitate naturæ in tribus tamen realiter distinctis personis, Patre, Filio et Spiritu S., quæ SS.  

Trinitatem constituunt”. Sic Pater est Deitas non vero est trinitas.
2) Quomodo inter se distinguuntur Pater, Filius et Spiritus S.?
R. Per oppositas personarum relationes, quatenus Pater generat Filium, et ab utroque procedit Spiritus S. 

(Pater enim non generat seipsum).
3) Curnam tres personæ divinæ sunt unus Deus?
R. Quia sont consubstantiales, id est unam eandemque habent naturam divinam, et ideo easdem perfectio-

nes seu attributa et opera ad extra. (Opera enim ad extra procedunt ex omnipotentia quæ communis est tribus  
personis.)

4) Nonne potentiam Patri, sapientiam Filio, bonitatem Spiritui S. Sacræ Litteræ adscribere solent?
R. Licet omnia divinitatis attributa communia sint singulis divinis personis, nihilominus Sacræ Litteræ adscri -

bere solent potentiam Patri, quia est omnis originis fons, sapientiam Filio, quia est Verbum Patris, bonitatem et  
sanctitatem Spiritui S. quia est utriusque amor”.

Et datur referentia ad Catechismum Conc. Trid. ad parochos, p. I, c. IV, n. 3, et c. II, n. 14.
Non magis immorandum est nunc in simplici enuntiatione hujusce mysterii; explicatio verborum naturæ, 

personæ etc. invenietur in ipsis articulis S. Thomæ.

3. De erroribus circa Trinitatem.

Non loquimur de atheistis nec de pantheistis, qui negant ipsum Deum creatorem, nec de rationalistis, qui 
simpliciter rejiciunt omne mysterium supernaturale. Facilis est classificatio horum errorum prout quidam, ad 
facilius salvandam unitatem naturæ divinæ, negant aut realem distinctionem personarum (ut Monarchiani et 
Sabelliani) aut earum consubstantialitatem (ut Subordinatianistæ, scil. Ariani et Macedoniani), Per oppositum 
quidam, ad melius salvandam Trinitatem personarum, tres naturas ponunt in divinis, hi sunt Tritheistæ, Cfr. Ti-
xeront, Histoire des dogmes, T. I, p. 127 sq., 179 sq., 313, 406; T. II, 22; T. III, 107.

In hoc apparet quomodo divina Providentia permittit errores et hæreses ut in majori luce manifestetur veri -
tas, sicut permittit peccatum propter majus bonum; immo quoad Trinitatem Deus permisit hæreses ad invicem 
oppositas, ut in tribus prioribus sæculis omnes principales aspectus supremi mysterii speculative consideren-

DEUS

     est

Pater

     e
st est            

Filius S. 
Sanctus

non est
non estno

n e
st



14 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

tur, et ut in plena luce ponatur supremum dogma. Sic in Oriente præcipuæ hæreses speculativæ seu ordinis  
metaphysici antecesserunt hæresim pelagianam quæ est potius ordinis moralis et apparuit in Occidente.

Ita classificari possunt hi errores, ut appareat veritas hujusce effati: systemata erronea plerumque sunt vera  
in hoc quod affirmant, et falsa in hoc quod negant, quia realitas de qua loquuntur ditior et altior est illis.

Difficile est fingere alios errores possibiles, nisi errores rationalistarum modernorum, ut Kant, Hegel, qui no-
tionem Trinitatis omnino pervertunt ad negandam omnem veritatem supernaturalem.

Aliter proponi potest hæc classificatio, ut melius manifestetur contrarietas errorum ad invicem opposito-
rum. Sic inter ac supra Unitarismum (Monarchianorum, Modalistarum aut Arianorum) et Tritheismum, dogma 
catholicum Trinitatis in unitate apparet ut veritatis culmen, ad modum culminis pyramidis supra errores ad invi-
cem contrarios. Hæreses ad invicem oppositæ sic apparent falsæ, in eo quod negant scil. in negatione sive Tri -
nitatis, sive Unitatis, et veræ in hoc quod affirmant, quia realitas divina est infinite ditior humanis conceptioni-
bus semper limitatis. Ut videbimus, in Medio Ævo appositio inter nominalismum et realismum valde influxit in  
has quæstiones theologicas et modo satis complexo.

Quinam negaverunt distinctionem realem personarum?
Sæc. II: Monarchiani, qui monarchiam profitentes, seu unicum principium divinum, declaraverunt aut Chri-

stum  esse  merum Hominem, virtute quadam divina instructum, ita Paulus Samosatenus; aut Christum esse 
Deum Patrem incarnatum et passum, ut Patripassiani: speciatim Noetus, contra quem scripsit in Oriente Hippo-
lytus, et Praxeas, quem refutavit Tertullianus in Occidente.

Noetus et Praxeas asserebant Patrem et Filium non vere distingui, sed esse diversa nomina ad eandem per-
sonam designandam.

Sæc. III Sabellius propugnavit modalismum ita dictum, quia in Deo non admittebat personas distinctas, sed 
tantum accidentales modos. Postea modalistæ dixerunt: in Deo unam tantum esse Personam eamque triplici 
modo sese manifestare, ut Legislatorem in V. T. seu ut Patrem, postea ut Redemptorem in N. T. seu ut Filium, et 
denique ut Sanctificatorem seu Spiritum Sanctum.

Contra Sabellianos seu Modalistas scripserunt post Tertullianum, S. Dionysius Alex., S. Zephyrinus, et Calli -
stus (Cfr. Denz., Damnatio Sabellianismi: 48, 60, 85, 231, 271, 705).

Notandum est quod Modalismus renovatus est postea a Mahumetanis, sæc. VII; Mahumetus admisit enim 
existentiam unius Dei Creatoris, Allah, qui solus est adorandus, exclusa Trinitate personarum. Imo formula ora-
tionis in Islamismo, scil. “Non est alius Deus, nisi Allah, et Mahumetus est ejus propheta”, hæc formula in men-
te Mahumeti est negatio Trinitatis, et continet hæresim, imo apostasiam totalem a fide christiana, negatis si-
mul dogmatibus Incarnationis et Redemptionis per Christum, qui nihil aliud est quam propheta. Hoc attente 
notare debent hi qui nunc scribunt de mystica Islamismi, non satis notando differentiam immensam inter Isla -
mismum et Christianismum.

Item modalismus renovatus est deinde a Waldensibus, medio ævo, et a Socinianis, ab Unitariis qui sunt pro-
testantes liberales. Item apparet in theologia kantiana ubi Deus vocatur Pater ut Legislator, Filius ut Guberna-
tor, Spiritus S. ut Judex. Theosophi moderni pariter sunt unitaristæ, et terrent quod unum est Ens æternum infi -
nitum, incognoscibile, quod sese manifestando fit triplex: primus Logos, seu radix essendi, secundus Logos, seu 
primitiva dualitas, tertius Logos, seu intellectus universalis (Cfr. Mainage, Les principes de la théosophie). Alii di-
xerunt. in Deo est, absque distinctione reali, intelligentia, ejus objectum et unio utriusque: hæc tria vocari pos-
sunt Pater, Verbum et Spiritus. Ita quidam Hegeliani.

Hi omnes errores modalismum sæculi III renovant.

***

Quinam negaverant divinitatem personaram et consubstantialitatem?
Præsertim  Arius, presbyter alexandrinus, gnostico principio imbutus quod Deus, ratione suæ excellentiæ, 

non potest immediate producere res inferiores, sed solum mediantibus creaturis superioribus. Sic, Arius se-

Trinitatis 
personarum

Negatio

quoad realem distinctionem earum Monarchiani
Modalistæ
Ariani
Macedoniani

quoad consubstantialitatem seu 
divinitatem earum
Ita Tritheismus Roscellini (sæc. XI) et postea abbatis Joachim 
(sæc. XII).

Unitatis 
naturæ



RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 15

quens vestigia Ebionitarum et Gnosticorum, negavit divinitatem Filii, dicens Filium esse tantum creaturam per-
fectissimam omnium, ex nihilo factam in tempore, ac Deo igitur subordinatam, unde nomen subordinatianismi. 
Pro Ario, Deus Pater solus est æternus et creavit in tempore Verbum, non ex propria substantia, sed ex nihilo,  
et deinde Deus usus est Verbo tanquam organo ad creandum mundum, et ad homines redimendos. Juxta  
Arium Spiritus S. est pariter creatura, non solum Patre, sed Filio inferior. Unde Arius saltem initio dicebat Filium  
esse secundum naturam Patri omnino dissimilem (ἀνόμοιον). Hunc errorem impugnaverunt Alexander, Alexan-
driæ episcopus, qui vocata synodo centum fere episcoporum, Arium pertinaciter hæresi adhærentem excom-
municavit, et præcipue S. Athanasius, qui dogma catholicum invicte propugnavit, defendens verba Ev. Joan. I, 1:  
“In principio erat Verbum et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum”.

Ad pacem Ecclesiæ reddendam, anno 325 congressum est universale concilium Nicææ in Bithynia, in quo 
definitum est contra Arium, Verbum esse Patri consubstantiale, “ὁμοούσιον τῷ Πατρί, unius substantiæ cum 
Patre” (Denz. 54). Fidei formula hæc erat: “Credimus in unum Deum Patrem omnipotentem, omnium visibilium 
et invisibilium factorem. Etiam unum Dominum nostrum Jesum Christum Filium Dei,  natum ex Patre unigeni-
tum, hoc est de substantia Patris (non ex nihilo),  Deum ex Deo, lumen ex lumine, Deum verum de Deo vero, 
natum, non factum, unius substantiæ cum Patre, quod græce dicitur homoousion, per quem omnia facta sunt. 
Et in Spiritum S....”. Arianismo sic ab Ecclesia damnato ut hæresi, ariani conati sunt errorem suum dissimulare, 
dicendo Filium esse similem in natura cum Patre, homoiousion, vel homoion, nolebant tamen dicere consub -
stantialem homoousion.

Ita Basilius Ancyranus et Auxentius Mediolanensis, qui vocati sunt semi-ariani. Hæresis ariana perduravit 
usque ad sæc. VI in quo prorsus evanuit.

Quoad doctrinam S. Athanasii de Trinitate, cfr. Tixeront, Histoire des dogmes, II vol., pag. 67-76.
Defensio dogmatis a S. Athanasio proposita sic breviter contrahitur Verbum dicitur Deus in prologo S. Joan -

nis: “Et Deus erat Verbum”; item pluries ejus divinitas clare affirmatur in Epistolis S. Pauli, et a Christo ipso v. g.  
dum dicit: “Ego sum via, veritas et vita”. Insuper revera Verbum nos deificat, nos efficit deos per participatio-
nem, ad hoc requiritur quod ipsum sit Deus per essentiam, consubstantiale Patri, quamvis ab eo distinctum ut  
Filius ejus. Pariter Spiritus S. nos vivificans est Deus per essentiam, et ideo cum Patre et Filio connumeratur in  
formula baptismi. Principales definitiones et declarationes contra Arium et Arianos sunt apud Denz. n. 54, 57,  
61, 223, 271, 708, 1460.

Eunomius ex iisdem principiis ac Arius deduxerat Spiritum S. non esse Deum, sed creaturam a Filio Dei fac -
tam, eoque inferiorem, et angelis similem. Et eodem fere tempore Macedoniani negaverunt ut semi-ariani divi -
nitatem et consubstantialitatem Spiritus Sancti.

Contra Eunomium scripserunt S. Gregorius Nyss., S. Basilius Cæs., S. Ambrosius. Damnatus est macedoniani-
smus a S. Damaso in Conc. Romano IV (380) et anno sequenti in Conc. Constantinopolitano, œcumenico II.  
Denz., Index: Macedonius: 74, 85. Cfr. etiam n. 58, 62, 85, 223, 271, 705, 1461.

Principalis definitio est ista n. 74: “Si quis non dixerit Spiritum S. de Patre esse vere ac proprie, sicut Filius,  
de divina substantia, et Deum verum, a. s.”. Sic sæc. IV, modo perfecte explicito ab Ecclesia proponitur contra 
prædictos errores Trinitas personarum distinctarum ab invicem et earum divinitas seu consubstantialitas, ita  
servatur unitas essentiæ non obstante personarum distinctione. Proinde jam in primis sæculis damnatur expli -
cite unitarismus quem nunc renovant protestantes liberales.

***

Quinam docuerant Tritheismum? Explicite Tritheismus non apparuit nisi in medio ævo.
Attamen sæc. VI  Joannes Philotonus, alexandrinus philosophus, viam paravit tritheismo prout identificavit  

personam cum natura, sic docuit tres esse naturas in Deo et tamen tres personas esse unum Deum. Aliis verbis  
docuit tres personas divinas participare naturæ divinæ, quasi sicut tres homines participant naturæ humanæ.  
Propterea damnatus est ut hæreticus in II Conc. Constant. (œcum. V). Cfr. Hurter, Nomenclator 3, T. I, p. 466, n. 
2.

Sæc. XI et sequenti  controversia de universalibus influxit diversimode in quæstiones de Trinitate. Roscelli-
nus, nominalium doctor celebris, docuit essentiam divinam non posse esse communem tribus personis, sed  
tres personas divinas esse tres realitates seu substantias distinctas, eo fere modo quo tres animæ et tres angeli  
differunt, et tamen tres personas divinas aliquid unum efformare prout una voluntate et potentia præditæ 
sunt.

Roscellinus ad hoc pervenit per viam nominalismi, secundum quem universalia nequidem fundamentaliter 
existunt a parte rei, scil. universalia nihil objectivi referunt, sed sunt mere voces in nostris sermonibus usitatæ;  
ad quam doctrinam redeunt positivistæ seu empiristæ moderni, qui nolunt admittere distinctionem essentia -



16 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

lem inter cognitionem intellectivam et sensitivam, et reducunt ideam ad imaginem compositam phantasiæ 
cum nomine communi adjuncto. Secundum igitur nominalismum saltem purum, nequidem fundamentaliter in  
rebus existunt universalia, sed solum individua; sic humanitas designat collectionem hominum et non naturam 
humanam specifice unam; si igitur sunt tres personæ divinæ secundum revelationem, non concipitur n nomi -
nalistis quod possint habere eandem naturam divinam, et præsertim naturam numerice unam; nequidem enim 
admittunt pro diversis hominibus naturam specifice unam.

Nominalismum Roscellini impugnavit S. Anselmus in Tr. de Fide Trinitatis, P. L. t. 158, p. 259-284, et damna-
vit Synodus Suessoniensis (ann. 1092)3.

Post Roscellinum, sæc. XI Gilbertus Porretanus, qui quamvis a pluribus dicatur nominalista, est potius reali-
sta, alio modo tendit ad tritheismum, dum affirmat relationes divinas ab essentia distingui realiter. Realismus 
immoderatus existimat quod universale existit formaliter a parte rei, et sic ponit distinctiones reales ubi non 
sunt, v. g. in homine inter gradus metaphysicos, inter ens, substantialitatem corporeitatem, vitam, animalita-
tem, rationalitatem, non considerando quod hæc omnia reducuntur ad eundem conceptum magis comprehen-
sivum hominis.

Pariter realismus immoderatus ponit quandam distinctionem realem, aut saltem plus quam virtualem in 
Deo inter attributa divina, et etiam inter essentiam divinam et personas divinas. Sic tendit ad tritheismum, quia 
in personis divinis seu in relationibus divinis ad invicem oppositis ipsum “esse in” multiplicaretur. E contrario, ut 
ostendit S. Thomas I, q. 28, a. 2, in eis “esse in” est non accidentale, sed substantiale, ideoque non multiplica-
tur.

Gilbertus Porretanus damnatus est in Conc. Remensi an, 1148. Denz. 389; sequeretur ex ejus doctrina quod  
relationes divinæ essent accidentia in Deo. Respondet S. Thomas (I, q. 28, a. 2) quod in Deo, ut est Actus purus,  
non potest esse accidens, et hæ relationes sic realiter distinctæ a substantia divina, ad modum accidentis, non  
possent constituere personas. Ut videbimus infra loc. cit.: “esse in” relationis in Deo est quid substantiale, et 
ideo non realiter distinguitur a substantia.

Sic Roscellinus et Gilbertus Porretanus, per vias diversas, ponunt in Deo distinctionem realem quæ non in-
venitur, sic inclinant ad tritheismum. Denique Abbas Joachim XII sæc., in Calabria, ad tritheismum pervenit, vo-
lendo corrigere Petrum Lombardum, quem male intellexerat. Putavit doctrinam Petri Lombardi perducere ad 
quandam quaternitatem, prout essentia divina non esset neque Pater, neque Filius, neque Spiritus S. Hunc er-
rorem vitare volens in alium incidit: docuit enim inter tres personas divines existere tantum unitatem moralem, 
eam scil. quæ oritur ex consensu voluntatis, et existit inter christianos. Sic natura divina non esset numerice 
una seu unica, sed multiplicaretur. Hic error Abbatis Joachim damnatus est a IV Conc. Lateranensi (Denz. 432):  
“Nos autem, sacro approbante Concilio, credimus et confitemur cum Petro Lombardo, quod una quædam sum-
ma res est, incomprehensibilis quidem et ineffabilis, quæ veraciter est Pater, et Filius, et Spiritus S., tres simul 
personæ, ac singillatim quælibet earundem; et ideo in Deo solummodo Trinitas est, et non quaternitas, quia 
quælibet trium personarum est illa res, videlicet essentia divina”. In hac definitione verbum est dum dicitur “Es-
sentia divina est Pater” significat ut in omni propositione affirmative identitatem realem subjecti et prædicati. 
Essentia est Pater, absque distinctione reali, dum e contrario Pater non est Filius; inter eos est distinctio realis 
seu distinctio quæ antecedit considerationem mentis et quæ fundatur, ut clarius dicetur in Conc. Florentino,  
Denz. 703, in relationis oppositione. In hoc Conc. Florentino (ibid.) ad reconciliationem schismaticorum græco -
rum cum Ecclesia, clare formulatur principium quo illustratur tota doctrina de Trinitate: “ In Deo omnia sunt  
unum et idem, ubi non obviat relationis oppositio”. Hæc autem relationis oppositio existit inter personas ad in-
vicem, non vero inter personas et essentiam. Sic doctrina Ecclesiæ apparet ut culmen pyramidis supra hæreses  
ad invicem oppositas, qui negant aut Trinitatem personarum divinarum, aut unitatem numericam naturæ divi-
næ. Proinde juxta judicium Ecclesiæ hæ hæreses sunt falsæ in hoc quod negant, et remanet aliquid secundum  
quid verum in illis in hoc quod affirmant. Quidquid enim positive affirmatur in eis, scil. et unitas naturæ et Trini -
tas personarum, affirmatur ab Ecclesia.

***

Notandum est denique quod sæc. XIX Gunther ad tritheismum inclinavit definiendo personalitatem per con-

3 Notandum est quod S. Anselmus est realista potius immoderatus, ut apparet ex sua probatione a priori existentiæ Dei quæ valeret  
secundum realismum platonicum, et non valet justa S. Thomam, secundum moderatum realismum Aristotelis. In confutatione hujus  
argumenti  S.  Anselmi  sæpe non satis  consideratur  ejus  relatio  cum quæstione de universalibus.  Et  ad  objectionem quod hoc 
argumentum continet  illegitimum transitum ab ordine ideali  ad realem, realista  platonicus responderet:  semper,  judicando de 
essentia  rerum  extramentalium,  transimus  de  ordine  ideali  ad  realem.  Sed  secundum  realismum  moderatum  in  experientia  
fundatum non valet argumentum Anselmi. Quidquid sit autem de hac exaggeratione realistica S. Anselmus egregie defendit dogma 
contra Roscellinum.



RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 17

scientiam sui. Dixit: si per suam essentiam Deus esset sui conscius, in en esset solum una persona. Sic posuit 
tres conscientias  distinctas in Deo, distinguendo in Deo subjectum sui conscium (Patrem), objectum sui con-
scium (Filium), et æqualitatem utriusque, sui consciam (Spiritum S.). Sic videtur pervenire ad tres intellectio-
nes. Hic error reprobatus est a Pio IX (Cfr. Denz. 1655).

Inter errores de Trinitate computanda est theoria modernistarum, qui dicunt dogma Trinitatis, sicut alia dog-
mata, esse inventum humanum, laborioso conatu comparatum, et continuæ evolutioni ac mutationi subjectum 
(Denz. 2022 sq., 2026, 2054).

Quid resultat ex damnatione horum errorum quoad distinctionem conceptuum?  Ex hac brevi classificatione 
errorum ad invicem oppositorum non solum melius apparet, ut culmen, veritas revelata ab Ecclesia proposita,  
in qua scil. servantur unitas naturæ divinæ et simili Trinitas personarum divinarum; sed occasione horum erro -
rum distinctio inter naturam et personam multo clarius exposita est. Notandum est, ut communiter dicitur, 
quod ad hanc distinctionem statuendam fuit difficultas propter differentiam inter vocabula latine et vocabula 
græca. In Ecclesia Occidentali, vocabulum latinum  persona, græce πρόσωπον, prius quidem designat larvam 
scenicam (maschera) quam induebant histriones qui famosos homines repræsentabant, personando seu decla -
mando; postea vero hoc nomen impositum est iis qui aliqua dignitate decorabantur (un personaggio), tandem 
iis omnibus hominibus qui sunt sui juris, seu jurium capaces, et sic personæ distinguuntur a rebus. Modo magis 
philosophico, sæc. VI Boetius definivit personam: “naturæ rationalis individua substantia” (Lib. De Persona et  
de duabus naturis), id est, ut diceretur hodie: “Persona est subjectum intelligens et liberum”.

In Ecclesia Orientali autem, prioribus sæculis, sæpe voces οὐσία et ὑπόστασις promiscue usurpabantur ad 
designandam substantiam vel essentiam; ex hoc ortæ sunt multæ controversiæ: et πρόσωπον, etymologice si-
gnificans faciem aut larvam scenicam, non videbatur satis clare exprimere realem distinctionem inter personas 
divinas. Ariani autem vocem ὑπόστασις intellexerunt de substantia, dixeruntque, tres in Deo esse substantias 
subordinatas. Tandem, suadente S. Athanasio, placuit nomine οὐσία designari naturam et verbo ὑπόστασις si-
gnificari personas. Sic deinceps vox græca hypostasis æquivalet voci latinæ  persona, unde expressio “unio  
hypostatica” seu unio duarum naturarum in una persona Verbi incarnati; et pariter dicuntur esse in Deo tres  
hypostases in unitate naturæ. Postea, inter Patres græcos, S. Basilius magis explicite determinavit sensum ho-
rum verborum. Docuit voce οὐσία designari id quod est commune (τὸ κοινόν) individuis ejusdem speciei, et 
hypostasi id quod est singulis individuis proprium (cfr. S. Basilium, Epist. 38, 1; 3, 4. PG. t. 32, p. 325 sq.). Atta-
men hæc notio adhuc incompleta erat, nam natura a Verbo assumpta, etsi individua, non est persona. Propte -
rea ad vitandam confusionem humanitatis individuæ Christi cum ejus persona divina, Leontius Bysantinus do -
cuit hypostasin esse substantiam non solum individuam sed etiam per se separatim existentem (καθ' ἑαυτόν) 
ideoque vere incommunicabilem (cfr. Leont. Bisant., Contra Nestorium et Eutichet. PG. t. 86, p. 1280 sq.).

Inter scholasticos S. Thomas pariter perficit definitionem personæ datam a Boetio. Cfr. I. q. 29, a. 1, 2; III, q.  
2, a. 2 ad 3; Quæstiones disp. De Pot., q. 9, a. 1, 4. Juxta ipsum persona est naturæ rationalis individua substan-
tia, scil. incommunicabilis per se separatim existens ac per se separatim operans, sui juris. Communiter dicitur 
hodie, ut notavimus: persona est subjectum intelligens et liberum, et hoc verum est (analogice, sed proprie) et 
de persona humana, et de persona angelica, et de personis divinis, ut clarius infra dicetur.

***

Notandum est denique quod apud doctores et theologos catholicos fuerunt duæ tendentiæ. Patres et theo -
logi græci in explicatione mysterii potius incipiunt a Trinitate personarum quæ revelatur explicite in N. T. quam  
ab unitate naturæ; dum e contra latini præsertim a tempore S. Augustini potius incipiunt ab unitate naturæ,  
jam statuta in tractatu De Deo uno, ad inveniendam Trinitatem personarum. Sic quasi modo inverso transeunt 
ab uno extremo mysterii ad aliud et proinde inveniunt oppositas difficultates; græci difficilius servant unitatem  
naturæ, et latini difficilius servant ea quæ sunt propria vel appropriata personis.

Item inter scholasticos latinos est notabile discrimen secundum controversiam de universalibus, prout qui-
dam ut Scotus ponunt inter essentiam et personas divinas distinctionem formalem actualem a parte rei, dum 
nominales ponunt distinctionem velut verbalem sicut inter Tullium et Ciceronem; thomistæ autem et plerique  
theologi distinctionem virtualem.

4. De testimonio S. Scripturæ circa mysterium Trinitatis.

Status quæstionis: Melius est in titulo uti hac terminologia, quam dicere: Existentia SS. Trinitatis ex S. Scrip-
tura probatur. Revera enim Trinitas non probatur, non est conclusio theologica, sed creditur. Dicere: “Ex S.  
Scriptura probatur” videtur innuere fidem esse conclusionem hujus syllogismi: Quidquid Deus revelavit verum 



18 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

est, et credendum. Atqui Deus in S. Scriptura revelavit mysterium Trinitatis. Ergo credo hoc mysterium. Vera 
conclusio prædicti syllogismi est: Ergo mysterium Trinitatis est credibile, imo credendum. Hoc est judicium cre-
dibilitatis, imo credentitatis, nondum vero est actus fidei, qui est actus simplex essentialiter supernaturalis, su-
pra discursum, et non fructus syllogismi: quia immediate nititur auctoritate Dei revelantis prout uno et eodem 
actu credo Deo revelanti et Deum revelatum, ut dicitur II-II, q. 2, a. 2.

Attamen prædicta expressio, scilicet “existentia SS. Trinitatis ex S. Scriptura probatur” potest sumi in bono 
sensu, scilicet: probatur hanc veritatem esse de fide secundum S. Scripturam. Et in hoc sensu multi thomistæ 
hac formula utuntur.

Notandum est etiam quod non necesse est quod semper probetur ex S. Scriptura quodlibet dogma esse re-
velatum, quia potest esse modo parum explicito in S. Scriptura et clarius in Traditione divina, quæ antecedebat  
Scripturam, momento prædicationis Christi et primæ prædicationis Apostolorum, quæ non integraliter scripta 
est.

Quoad originem dogmatis SS. Trinitatis, rationalistæ, protestantes liberales et modernistæ dicunt, Christum 
minime docuisse Deum esse trinum, sed tantummodo Deum esse Patrem omnium. Addunt: Apostoli ab initio  
credebant quidem in Deum Patrem et in hominem Jesum Christum, divinum legatum, et in Spiritum seu virtu -
tem et operationem Dei, sed tres hujusmodi terminos non habebant ut personas distinctas. Circa an. 80, jam 
apparet in Evangelio sec. Matthæum formula baptismi, in qua simul PATER, FILIUS, et SPIRITUS SANCTUS con-
numerantur non tamen ut distinctæ personæ. Paulo post, quidam christiani, Philonis systemate imbuti, Chri -
stum putaverunt esse Logon seu ens medium inter Deum et hominem; alii, hellenicis theoriis addicti, censue-
runt, Christum esse filium Dei sensu litterali et proprio, ideoque Patri æqualem: quæ theoria post longas dispu-
tationes definita est in Concilio Nicæno.

Dogma igitur Trinitatis nihil aliud est pro rationalistis, nisi theoria judæo-hellenistica, per quatuor priora sæ-
cula lente elaborata.

Contra hanc rationalisticam interpretationem, testimonium S. Scripturæ exponi posset, ut plures faciunt, 
ostendendo quomodo hoc mysterium jam in Veteri Testamento adumbratur, et postea plene revelatur in Novo.  
Sed pro V. Testamento melius est saltem in cursu theologiæ dogmaticæ uti methodo regressiva, scilicet post ex-
positionem textuum N. T., sic clarius apparebit adumbratio hujus mysterii in V. T., sicut ad inveniendum fontem 
alicujus fluminis ascendimus regressive secundum cursum ejus.

Quoad expositionem autem doctrinæ N. T. melius est sequi ordinem secundum quem proposita est ipsa Re-
velatio a Christo et ab Apostolis, et prius considerando textus de tribus personis simul, postea textus de quali -
bet persona in particulari. Ita merito plures procedunt, v. g. Tanquerey in sua ultima editione: cfr. etiam Hervé 
et Scheeben.

Testimonia N. T. de tribus personis simul.

Supposito cursu exegeseos, hæc expositio doctrinæ fidei ostendere debet ipsos fontes theologiæ. Et sicut 
magna flumina descendunt de montibus, ita s. theologia descendit ab altitudine doctrinæ fidei expressæ in S.  
Scriptura et Traditione; deinde autem, in fine, rursus theologia ad hanc altitudinem ascendit prout disponit ad  
contemplationem divinorum.

Speciatim consulenda est Theologia biblica, de SS. Trinitate, a P. F. Ceuppens O. P. Romæ 1938 edita: Myste-
rium SS. Trinitatis in A. T., pag. 1-53. Mysterium SS. Trinitatis in N. T. in Synopticis 54-97. In Actibus Apostolorum  
98-110. Apud S. Paulum 111-154. – Apud S. Joannem 154-244.

Conveniens est prius considerare hoc testimonium de tribus personis simul.
1) In Evangeliis synopticis tanquam in expressione primæ prædicationis christianæ. 2) In Epistolis Apostolo-

rum quarum priores scriptæ sunt circa 53 ann. 3) Denique in Evangelio sec. Joannem scripto circa annum 80 
contra eos qui divinitatem Christi negabant. Prius citandi sunt textus clari, postea difficultates ex obscuris.

In Evangeliis synopticis. Primus textus satis clare manifestans mysterium Trinitatis est apud Lucam I, 30-35 
ubi annuntiatur Mariæ per Angelum Gabrielem Incarnatio Verbi: “Spiritus Sanctus superveniet in te, et virtus 
Altissimi obumbrabit tibi. Ideoque et quod nascetur ex te sanctum, vocabitur Filius Dei”.

Trinitas personarum in hoc textu jam clare enuntiatur, nam Angelus mittitur a Deo Patre, qui pluries et ibi-
dem vocatur Altissimus et ab eo quodammodo distinguuntur  Spiritus Sanctus et Filius Dei altissimi (v. 32), Id 
enim quod nascetur ex B. M. V. non erit Pater, nec Spiritus Sanctus, sed vocabitur Filius Dei. Item ex hoc textu 
innuitur consubstantialitas personarum præsertim ex hoc quod Filius Dei dicitur in sensu non lato, sed proprio,  
prout infra apud Luc. I, 43 Maria dicitur Mater Domini. Denique Spiritus, cui tribuitur hoc Incarnationis opus, 
non est minor Patre et Filio. Hæc est prima manifestatio Trinitatis in N. T, ante Incarnationem.

Secundus textus Synopticorum est apud Matth. III, 17 et Luc. IX, 34 (cfr. II Petri I, 17) ante initium ministerii  



RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 19

Jesu, in momento Baptismi Christi; legitur apud Matth.: “Baptizatus autem Jesus confestim ascendit de aqua. Et 
ecce aperti sunt ei cæli, et vidit Spiritum Dei descendentem sicut columbam et venientem super se. Et ecce vox 
de cælis dicens: Hic est Filius meus dilectus, in quo mihi complacui”. Hæc verba dicuntur a Deo Patre in hac so-
lemni theophania.

Clarius quam in primo textu apparet distinctio personarum, prout Pater loquitur de cælo, et Filius hoc nomi-
ne personali opponitur ut persona Patri; tandem Spiritus Sanctus ab utroque distinguitur, nam dum Pater de 
cælo loquitur, Spiritus Sanctus sub specie columbæ descendit super Christum, qui declaratur Dei Filius.

Satis clare constat quod Pater non est Filius, nemo enim dicitur pater suiipsius, et quod Pater et Filius non 
sunt Spiritus Sanctus. Si autem Pater ante considerationem mentis nostræ non est Filius, ab eo realiter distin-
guitur; item si Pater et Filius non sunt Spiritus Sanctus, ab eo realiter distinguuntur.

Item in hoc textu aliquo modo apparet divinitas Filii, prout vocatur ὁ υἱός cum articulo, scilicet Filius in sen-
su non lato, sed proprio, et additur: “in quo mihi bene complacui”, seu præ omnibus dilectus.

Ut dicit P. Ceuppens, op. cit., p. 57: “Notandum præsertim est tres auctores Synopticos eandem expressio-
nem ὁ ἀγαπητός, dilectus, adhibere; porro in N. T. illud vocabulum nunquam de filio adoptivo prædicatur, sed 
in N. T. idem sonare videtur ac ὁ μονογενής, scilicet unicus, unigenitus”.

Spiritus autem Sanctus in hoc textu vocatur Spiritus Dei (Mth.), non est ergo quicumque spiritus divinus, v. 
g. angelus quidam, “sed est Spiritus bene determinatus, τὸ πνεῦμα (Mc. I, 10), et ut nullum amplius dubium 
habeatur adjungit Lucas III, 22, τὸ πνεῦμα τὸ ἅγιον, est illa persona divina quæ in toto N. T. Spiritus Sanctus vo-
catur, et quæ simul cum Patre et Filio constituit SS. Trinitatem” ita P. Ceuppens loc. cit.

Tertius textus Synopticorum est apud Matth. XXVIII, 19 et Marcum XVI, 13 in formula Baptismi a Christo tra-
dita antequam ad cælos ascenderet, dum Apostolos mittebat ad prædicandum Evangelium: hoc est in fine to-
tius Evangelii, sicut prima manifestatio fuit initio ante Incarnationem. Legitur enim in hoc loco Matth.: “Euntes  
ergo docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti”. Distinctio personalis ma-
gis adhuc apparet in græco, ubi conjunctio καὶ et articulus repetuntur ante nomen cujuslibet personæ.

Repetitio articuli tam emphatica vix explicari potest sine reali distinctione personarum. Insuper Pater non 
est Filius, sunt nomina personalia, non vero nomina impersonalia, ut veritas, bonitas, sapientia, quæ designant  
attributa divina ad divinam naturam pertinentia. Unde Pater et Filius designant distinctas personas. Si autem  
ita est, tertius terminus debet etiam designare personant distinctam.

Denique innuitur quod divinitas harum trium personarum, prout gratia baptismalis in earum nomine data, 
non potest dari nisi in nomine Dei, et tribus personis redditur secundum hanc formulam idem cultus latriæ. Fi -
lius et Spiritus Sanctus in hac formula apparent æquales Patri; si autem non essent Deus, essent infinite infra 
Patrem.

Notandum est quod rationalistæ et liberales, vim hujus textus percipientes, genuinitatem ejus negare volue -
runt ex eo quod Eusebius verba Christi ita allegat “baptizantes in nomine meo...”. Sed hæc objectio vana est, 
nam omnes codices textum receptum referunt, et pariter omnes Patres qui Eusebium præcesserunt, inter quos  
S. Irenæus, Hippolytus. Tertull., Orig. Imo ipse Eusebius aliquando formam receptam allegat, et aliquando for-
mant breviorem. De hac controversia circa authentiam hujusce textus cfr. P. Ceuppens,  op. cit., pag. 60 sq. 
“Auctores catholici omnes et inter independentes non pauci theoriam de non authentia impossibilitatem repu -
tant”. Cfr. Lebreton, Les origines du dogme de la Trinité. I, 1927, p. 600. Loisy fateri debet: “L'emploi de cette 
formule est attesté dans la Didachè VII, 1 et l'on peut croire qu'elle était universellement reçue dans les Eglises  
au commencement du IIe siècle”. Les Evangiles Synoptiques, t. II, p. 751.

In Epistolis Apostolorum sunt præsertim tria testimonia circa tres personas simul. Primum est II Cor. XIII, 13  
(juxta Harnack an. 53): “Gratia Domini nostri Jesu Christi et caritas Dei et communicatio Sancti Spiritus sit cum 
omnibus vobis”. Ibi S. Paulus tribus personis tribuit concessionem gratiæ, sanctificantis; solus autem Deus est  
auctor gratiæ, remissionis peccati et salutis. Cfr. Job. XIV, 4: “Quis potest facere mundum de immundo concep-
tum semine? Nonne tu qui solus es?”; Ps. LXXXIII, 12: “Gratiam et gloriam dabit Dominus”; “humilibus Deus dat 
gratiam” Jac. IV, 6. – Secundum testimonium est ad Ephesios, IV, 4-6 (juxta Harnack an. 57-9) agendo de corpo-
re mystico Christi: “Unum corpus et  unus Spiritus...  unus Dominus  (scil. Christus), una fides, unum baptisma. 
Unus Deus et Pater omnium, qui est super omnes et per omnia, et in omnibus nobis”. Æqualitas personarum 
infertur ex eo quod tres simul conferunt gratiam, cujus solus Deus est auctor. Hoc est magnum argumentum S.  
Athanasii: Solus Deus deificat.

Tertium testimonium est in I Petri I, 1-2: “Petrus apostolus Jesu Christi... secundum præscientiam Dei Patris, 
in sanctificationem Spiritus, in obedientiam et aspersionem sanguinis Jesu Christi: gratia vobis et pax multipli-
cetur”. Sicut in prædictis testimoniis tres personæ ibi apparent ut altissima causa gratiæ.

Apud Joannem denique (juxta Harnack et Zahn inter ann. 80-110) clare affirmantur Trinitas personarum et  
earum æqualitas. Citamus solum nunc textus de tribus personis simul: sunt duo principales.



20 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

Primus est apud Joan. XIV, 16, 26,  de promissione Spiritus Sancti a Christo fada in cœna ultima. Ait enim 
Christus: “Ego rogabo Patrem, et alium Paraclitum dabit vobis ut maneat vobiscum in æternum... Paraclitus au-
tem Sp. Sanctus, quem mittet Pater in nomine meo, ille vos docebit omnia”.

Ibi clare distinguuntur Pater qui  mittit  Spiritum, et Filius qui  rogat  Patrem ut Sp. Sanctus mittatur, et Sp.  
Sanctus qui mittitur  a Patre in nomine Filii. Certo mittens distinguitur a misso, mittens ante considerationem 
mentis nostræ non est ille qui mittitur et pariter Pater non est Filius, generans non est ille qui generatur, nemo 
dicitur seipsum generare. Si bene intelligitur sensus verbi est et negationis non est, satis clare constat realis di-
stinctio personarum, seu distinctio quæ est in ipsa realitate ante considerationem mentis nostræ; quamvis val -
de intime uniantur hi de quibus sic loquitur S. Scriptura, realiter distinguuntur; ita substantia panis non est ejus  
quantitas et tamen intime uniuntur. Item in prædicto textu et ex contextu apparet trium personarum consub-
stantialitas; nam paulo antea apud Joan. XIV, 9-11 dicit Christus: “Qui videt me, videt et Patrem... Non creditis  
quia ego in Patre et Pater in me est?”. Item Joan, X, 30: “Ego et Pater unum sumus”. Item apud Joan. XV, 26: 
“Spiritus veritatis qui a Patre procedit”, et ut fons omnis veritatis: cfr. Joan. XVI, 13: “Cum autem venerit ille Spi-
ritus veritatis, docebit vos omnem veritatem”.

Secundus textus Joannis de tribus personis simul est celebre comma joanneum, I Joan. V. 7: “Quoniam tres  
sunt qui testimonium dant in cælo: Pater, Verbum et Sp. Sanctus et hi tres unum sunt”, De genuinitate hujus tex-
tus magna controversia orta est. Adversarii genuinitatis arguunt ex hoc quod textus ille deest in omnibus codi -
cibus græcis qui aliqua auctoritate gaudent, item in pluribus latinis codicibus et in præcipuis versionibus. Ex hoc 
concludunt isti: Valde probabiliter illud comma erat olim solum explicatio marginalis quæ postea in ipsum tex-
tum transiit. Sic hæc explicatio marginalis haberet adhuc valorem traditionis. – E contra defensores genuinitatis  
dicunt: Illud comma semper fuit in versione latina quæ antiquitate superat græcos codices; nam in plerisque la -
tinis codicibus invenitur et a multis Patribus commemoratur, ut a Tertulliano, Cypriano, Augustino. Omissio 
vero hujus versus in codicibus græcis explicatur ab his auctoribus, quia versus 7 et versus 8 eodem modo inci-
piunt et eodem modo terminantur sc. “et hi tres unum sunt” et propterea transcriptores facile omiserunt ver -
sum 8. Legitur enim in versione latina versus 7: “Quoniam tres sunt qui testimonium dant in cælo: Pater, Ver -
bum et Sp. Sanctus, et hi tres unum sunt”. V. 8: “et tres sunt qui testimonium dant in terra: spiritus et aqua et  
sanguis, et hi tres unum sunt”.

De hac re fuerunt duæ declarationes S. Officii quæ citantur a Denzinger N. 2198.
Ex prima habetur: “Tuto negari non potest nec in dubium revocari hunc textum S. Joan. esse authenticum” 

(13 januar. 1927).
Secunda autem declaratio, 2 junii 1927, sic sonat: “Decretum hoc latum est ut coerceretur audacia privato-

rum doctorum jus sibi tribuentium authentiam commatis Joannei aut penitus reiciendi, aut ultimo judicio suo 
saltem in dubium vocandi... Minime vero impedire voluit quominus scriptores catholici rem plenius investiga-
rent... et in sententiam genuinitati contrariam inclinarent, modo profiterentur se paratos esse stare judicio Ec-
clesiæ, cui a Jesu Christo munus demandatum est Sacras Litteras non solum interpretandi, sed etiam fideliter  
custodiendi”.

Nunc transeamus ad testimonia Novi Testamenti de personis singulatim sumptis.

Testimonia specialia de Deo Patre.

Deus in S. Scriptura dicitur Pater tripliciter:
I - sensu latissimo  ratione creationis, respectu creaturarum quas creavit, conservat ac gubernat, sic apud 

Job. XXXVIII, 28 dicitur “Pater pluviæ”; II - sensu lato, ratione adoptionis erga filios adoptivos, sic in oratione do-
minica dicitur “Pater noster”; III - sensu omnino proprio, ratione generationis respectu Filii unigeniti. Sic Chri-
stus de quo dictum est: “Hic est Filius meus dilectus” (Matth. III, 17), dicit ipse, non Pater noster, sed  Pater  
meus, v. g, Joan. VIII, 54: “Est Pater meus qui glorificat me”. Matth. XXV, 34: “Venite, benedicti Patris mei” non 
nostri, Luc. II, 49: “In his quæ Patris mei sunt oportet me esse”. Joan. X, 29: “Nemo potest rapere de manu Pa -
tris mei”. Joan. XV, 24: “Oderunt me et Patrem meum”. Joan. XX, 17: “Ascendo ad Patrem meum et Patrem ve -
strum”. Non eodem modo Deus est Pater Jesu Christi et Pater filiorum adoptivorum. Et in Prologo Joannis I, 18  
dicitur: “Unigenitus Filius, qui est in sinu Patris, ipse enarravit”. Item S. Paulus pluries loquitur de “Deo, Patre 
Domini nostri Jesu Christi”, v. g. Rom. XV, 6: “Honorificetis Deum et Patrem Domini nostri Jesu Christi”. Item II  
Cor. I, 3: “Benedictus Deus et Pater Domini nostri Jesu Christi”. Item Eph. I, 3. Sic Pater apparet ut Persona et  
Persona divina, nemo unquam de hoc dubitavit; vocatur enim Domitius cæli et terræ et Deus vivus, v. g.: “Tu es  
Christus Filius Dei vivi”. Apud Joannem in toto capite XVII Christus invocat Patrem tanquam Deum. Quod autem 
Pater sit persona distincta a Filio constat prout generans distinguitur a generato, et hoc clarius apparebit agen-
do de Filio.



RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 293

Index
hujus tomi II

Præfatio...................................................................7

Introductio positiva..................................................8
I- Momentum et locus hujusce tractatus..........................8
II- Enunciatio mysterii Trinitatis secundum Ecclesiam....12
III- De erroribus circa Trinitatem.....................................13
IV- De testimonio S. Scripturæ circa mysterium Trinitatis

....................................................................................17
V- De Traditionis testimonio circa Trinitatem.................30
VI-  Quid  a  sancto  Augustino  accepit  sanctus  Thomas 

quoad intelligentiam hujusce mysterii.......................33

DE DIVISIONE TRACTATUS S. THOMÆ DE TRINI-
TATE................................................................39
Qu. XXVII- De processione divinarum Personarum. 40

Art. 1- Utrum processio sit in Divinis..............................40
Art.  2-  Utrum aliqua processio  in  divinis  generatio  dici 

possit..........................................................................44
Art. 3- Utrum sit in divinis alia processio a generatione 

Verbi...........................................................................47
Art. 4- Utrum processio amoris in divinis sit generatio. .49
Art.  5-  Utrum sint  plures  processiones in divinis  quam 

duæ.............................................................................50

Qu. XXVIII- De relationibus divinis..........................53
Art. 1- Utrum in Deo sint relationes reales.....................55
Art. 2- Relatio in Deo estne idem quod sua essentia......56
Art. 3- Utrum relationes quæ sunt in Deo realiter ad invi-

cem distinguantur......................................................63
Art. 4- Utrum in Deo sint tantum quatuor relationes rea-

les...............................................................................66

Qu. XXIX- De Personis divinis..................................68
Art. 1- De definitione personæ.......................................68
Art.  2- Utrum persona sit  idem quod hypostasis,  subsi-

stentia et essentia......................................................72
Art. 3- Utrum nomen personæ sit ponendum in divinis.73
Art.  4-  Utrum nomen persona in Deo significet  relatio-

nem.............................................................................74

Qu. XXX- De pluralitate Personarum divinarum......80

Qu. XXXI- De his quæ ad unitatem vel pluralitatem 
pertinent................................................................82

Art. 1- Utrum sit Trinitas in divinis..................................82
Art. 2- Utrum Filius sit alius a Patre................................83
Art. 3- Utrum dici possit: Deus est solus.........................83
Art. 4- Utrum dici possit: Deus Pater est solus...............83

Qu. XXXII- De divinarum personarum cognitione.. .85
Art. 1- Utrum Trinitas divinarum personarum possit per 

naturalem rationem cognosci....................................85
Art. 2- Utrum sint ponendæ notiones in divinis.............90
Art. 3- Utrum sint quinque notiones in divinis...............91
Art. 4- Utrum liceat contrarie opinari de notionibus divi-

nis...............................................................................91

Qu. XXXIII- De Persona Patris.................................93
Art. 1- Utrum competat Patri esse principium................93

Art. 2- Utrum hoc nomen “Pater” sit proprie nomen divi-
næ personæ................................................................94

Art. 3- Utrum hoc nomen “Pater” dicatur de divinis per 
prius secundum quod personaliter sumitur...............94

Art. 4- Utrum esse ingenitum sit Patri proprium............95

Qu. XXXIV- De Persona Filii.....................................96
Art. 1- Utrum “Verbum” in divinis sit nomen personale 96
Art. 2- Utrum Verbum sit proprium nomen Filii.............97
Art. 3- Utrum in nomine Verbi importetur respectus ad 

creaturas.....................................................................97

Qu. XXXV- De Imagine............................................99
Art. 1- Utrum “Imago” in divinis dicatur personaliter....99
Art. 2- Utrum nomen “Imaginis” sit proprium Filio........99

Qu. XXXVI- De persona Spiritus Sancti..................101
Art. 1- Utrum hoc nomen “Spiritus Sanctus” sit proprium 

nomen alicujus divinæ personæ..............................101
Art. 2- Utrum Spiritus Sanctus procedat a Filio............102
Art.  3- Utrum Spiritus Sanctus procedat a Patre per Fi-

lium...........................................................................110
Art. 4- Utrum Pater et Filius sint unum principium Spiri-

tus Sancti..................................................................110

Qu.  XXXVII- De  nomine  Spiritus  Sancti  quod  est 
Amor....................................................................111

Art. 1- Utrum amor sit proprium nomen Spiritus Sancti
..................................................................................111

Art. 2- Utrum Pater et Filius diligant se Spiritu Sancto. 113

Qu. XXXVIII- De nomine Spiritus Sancti quod est Do-
num......................................................................115

Art. 1- Utrum donum sit nomen personale..................116
Art. 2- Utrum donum sit proprium nomen Spiritus Sancti

..................................................................................117

Qu. XXXIX- De personis  in comparatione ad essen-
tiam......................................................................119

Art. 1- Utrum in divinis essentia sit idem quod persona
..................................................................................119

Art. 2- Utrum sit dicendum tres personas esse unius es-
sentiæ.......................................................................121

Art. 3- Utrum nomina essentialia prædicentur singulari-
ter de tribus personis...............................................121

Art. 4- Utrum nomina essentialia concreta (ut Deus, non 
Deitas) possint supponere pro persona...................122

Art. 5- Utrum nomina essentialia in abstracto significata 
possint supponere pro persona...............................122

Art. 6- Utrum personæ possint prædicari de nominibus 
essentialibus.............................................................122

Art. 7- Utrum nomina essentialia sint approprianda per-
sonis..........................................................................123

Art.  8- Utrum convenienter a sacris Doctoribus sint es-
sentialia personis attributa.......................................124

Qu. XL- De personis per comparationem ad relatio-
nes.......................................................................127

Art. 1- Utrum relatio sit idem quod persona................127
Art. 2- Utrum personæ distinguantur per relationes....127



294 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

Art. 3- Utrum actus notionales præintelligantur proprie-
tatibus.......................................................................128

Qu. XLI- De Personis in comparatione ad actus notio-
nales.....................................................................129

Art. 1- Utrum actus notionales sint attribuendi personis
..................................................................................129

Art. 2- Utrum actus notionales sint voluntarii..............130
Art. 3- Utrum per actus notionales, persona procedat de 

aliquo, an ex nihilo...................................................131
Art. 4- Utrum in divinis sit potentia respectu actuum no-

tionalium..................................................................131
Art. 5- An potentia generandi significet relationem et non 

essentiam.................................................................131
Art. 6- Utrum actus notionalis ad plures personas termi-

nari possit.................................................................132

Qu.  XLII- De  æqualitate  et  similitudine  divinarum 
personarum..........................................................133

Art. 1- Utrum personæ divinæ sint æquales................133
Art. 2- Utrum persona procedens sit coæterna suo princi-

pio.............................................................................133
Art. 3- Utrum in divinis personis sit ordo naturæ.........134
Art. 4- Utrum Filius sit æqualis Patri sec. magnitudinem

..................................................................................134
Art. 5- Utrum Filius sit in Patre et e converso...............135
Art.  6-  Utrum Filius sit  æqualis  Patri  secundum poten-

tiam...........................................................................135

Qu. XLIII- De missione divinarum Personarum......137
Art. 1- Utrum alicui personæ conveniat mitti...............137
Art. 2- Utrum missio sit æterna an temporalis tantum 138
Art. 3- Utrum missio invisibilis divinæ personæ sit solum 

sec. donum gratiæ gratum facientis.........................140
Art. 4- Utrum Patri conveniat mitti...............................146
Art. 5- An conveniat Filio invisibiliter mitti...................146
Art.  6-  Utrum missio invisibilis  fiat  ad omnes,  qui  sunt 

participes gratiæ?.....................................................147
Art. 7- Utrum Spiritui Sancto conveniat visibiliter mitti147
Art. 8- Utrum nulla Persona divina mittatur nisi ab ea a 

qua procedit æternaliter..........................................147

TRACTATUS DE DEO CREATORE......................150
Qu. XLIV- De prima causa omnium entium...........153

Art. 1- Utrum sit necessarium omne ens esse creatum a 
Deo...........................................................................153

Art. 2- Utrum materia prima sit creata a Deo...............156
Art. 3- Utrum Deus sit  causa exemplaris rerum, an sint 

alia exemplaria præter ipsum...................................158
Art. 4- Utrum Deus sit causa finalis omnium................160

Qu. XLV- De modo emanationis rerum.................163
Art. 1- Utrum creare sit ex nihilo aliquid facere...........163
Art. 2- Utrum Deus possit aliquid creare......................166
Art. 3- Utrum creatio sit aliquid in creatura..................167
Art. 4- Utrum creari sit proprium compositorum et subsi-

stentium...................................................................169
Art. 5- Utrum solius Dei sit creare.................................170
Art. 6- Utrum creare sit proprium alicujus personæ....174
Art. 7- Utrum in creaturis sit necesse invenire vestigium 

Trinitatis....................................................................176
Art.  8-  Utrum creatio  admisceatur  operibus naturæ et 

arti............................................................................176

Qu. XLVI- De principio durationis  rerum creatarum
.............................................................................178

Art. 1- Utrum universitas creaturarum semper fuerit. .178
Art. 2- Utrum mundum incepisse sit articulus fidei......180
Art. 3- Utrum creatio rerum fuerit in principio temporis

..................................................................................183

Qu. XLVII- De distinctione rerum in communi.......185
Art. 1- Utrum rerum multitudo et distinctio sit a Deo..185
Art. 2- Utrum inæqualitas rerum sit a Deo...................188
Artic.  Codicis  Montis  Cassini  publicatus  in  ed.  Leonina,  

habet pro titulo- Utrum in creaturis sit ordo agentium
..................................................................................191

Art. 3- Utrum sit unus mundus tantum........................192

De gubernatione rerum in communi....................194
Art. 1- Utrum mundus ab aliquo gubernetur................194
Art. 2- Utrum finis gubernationis mundi sit aliquid extra 

mundum...................................................................194
Art. 3- Utrum mundus gubernetur ab uno...................195
Art. 4- Utrum effectus gubernationis sit unus tantum et 

non plures.................................................................195
Art. 5- Utrum omnia divinæ gubernationi subdantur. .195
Art. 6- Utrum omnia immediate gubernentur a Deo....196
Art. 7- aliquid præter ordinem divinæ gubernationis con-

tingere possit............................................................196
Art. 8- Utrum aliquid possit reniti contra ordinem guber-

nationis divinæ.........................................................196

De conservatione creaturarum.............................198
Art. 1- Utrum creaturæ indigeant ut a Deo conserventur 

in esse.......................................................................198
Art.  2-  Utrum Deus immediate omnem creaturam con-

servet........................................................................199
Art. 3- Utrum Deus possit aliquid in nihilum redigere..199
Art. 4- Utrum aliquid in nihil redigatur.........................199

De mutatione creaturarum a Deo.........................201
Art. 1- Utrum Deus possit immediate movere materiam 

ad formam................................................................201
Art.  2-  Utrum  Deus  possit  immediate  movere  aliquod 

corpus.......................................................................201
Art. 3- Utrum Deus moveat immediate intellectum crea-

tum...........................................................................201
Art.  4-  Utrum Deus possit  movere voluntatem creatam

..................................................................................201
Art. 5- Utrum Deus operetur in omni operante............202
Art. 6- Utrum Deus possit facere aliquid præter ordinem 

rebus inditum...........................................................202
Art. 7- Utrum omnia, quæ Deus facit præter ordinem na-

turalem rerum, sint miracula....................................203
Art. 8- Utrum unum miraculum sit majus alio..............203

DE DISTINCTIONE RERUM IN SPECIALI....................204

Qu. XLVIII- De distinctione boni et mali................204
Art. 1- Utrum malum sit natura quædam.....................205
Art. 2- Utrum malum inveniatur in rebus.....................208
Art. 3- Utrum malum sit in bono sicut in subjecto.......210
Art. 4- Utrum malum corrumpat totum bonum...........212
Art. 5- Utrum malum sufficienter dividatur per poenam 

et culpam..................................................................214
Art. 6- Utrum habeat plus de ratione mali poena quam 

culpa.........................................................................217



RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 295

Qu. XLIX- De causa mali........................................220
Art. 1- Utrum bonum possit esse causa mali................220
Art. 2- Utrum summum bonum, quod est Deus, sit causa 

mali...........................................................................224
Art. 3- Utrum sit summum malum, quod sit causa omnis 

mali...........................................................................231

DE ANGELIS.............................................................235

Cap. I- De existentia et de substantia angelorum..235
Art. 1- De existentia angelorum....................................235
Art. 2- De principiis S. Thomæ in hoc tractatu cum princi-

piis Scoti et Suarezii comparatis...............................235
Art. 3- De creatione et substantia angelorum..............237
Art. 4- Angeli sint puri spiritus absque ullo corpore quan-

tumvis subtili............................................................237
Art. 5- Angelus est etiam omnino immaterialis............237
Art. 6- Quomodo angeli assumunt corpora?................238
Art. 7- Utrum angeli differant specie............................238
Art. 8- An angelus sit in loco.........................................239

Cap. II- De virtute cognoscitiva angeli...................239
Art. 1- Utrum intelligere angeli sit ejus substantia.......239
Art. 2- Utrum intelligere angeli sit ejus esse.................240
Art. 3- Utrum potentia intellectiva angeli sit ejus essenti

..................................................................................240

Cap. III- De medio cognitionis angelicæ................240
Art. 1- Utrum angeli cognoscant omnia per suam essen-

tiam, sicut Deus........................................................240
Art. 2- Utrum angeli intelligant per species a rebus accep-

tas.............................................................................240
Art.  3-  Utrum superiores  angeli  intelligant  per  species 

magis universales quam inferiores angeli................241
Art. 4- An angeli cognoscant naturaliter futura contingen-

tia et secreta cordium...............................................241

Cap. IV- De amore seu dilectione angelorum........242
Art. 1- De eorum voluntate et libertate........................242
Art. 2- De eorum amore tum naturali tum electivo......242
Art.  3-  angelus naturali  dilectione diligat  Deum (aucto-

rem naturæ) plus quam seipsum.............................242

Cap. V- De merito angelorum...............................244
Art. 1- Utrum angelus beatus suam beatitudinem merue-

rit..............................................................................244
Art. 2- An angeli meruerint in primo instanti................244
Art. 3- Utrum angeli sint consecuti gratiam et gloriam se-

cundum quantitatem naturalium.............................245

Cap. VI- De culpa et obstinatione dæmonum.......245
Art. 1- Utrum malum culpæ possit esse in angelis.......245
Art. 2- An angelus potuerit peccare in primo instanti? 246
Art. 3- An angeli potuerint peccare venialiter?.............246
Art. 4- De obstinatione dæmonum...............................246

Cap. VII- De illuminatione angelorum...................248

Cap. VIII- De hierarchia angelorum.......................248

Cap. IX- De custodia angelorum............................249
Art. 1- De ipsa eorum custodia.....................................249
Art.  2-  Quænam sint  officia  angelorum custodum erga 

nos............................................................................249

Cap. X- De impugnatione dæmonum....................249

DE CREATURA CORPORALI......................................251

DE HOMINE.............................................................255

SECT. I- DE ANIMA HUMANA.................................255

Cap. I- De spiritualitate et immortalitate animæ. .255

Cap. II- De unione animæ cum corpore................258

Cap. III- De facultatibus animæ.............................261

Cap. IV- De actibus intellectivæ partis animæ, spe-
ciatim: quomodo anima seipsam cognoscat.........263

Cap. V- De anima separata...................................264
Art. 1- De subsistentia animæ separatæ.......................264
Art. 2- De cognitione animæ separatæ.........................264
Art. 3- De immutabili  voluntate animarum separatarum

..................................................................................266

SECT.  II- DE PRIMA  PRODUCTIONE  HOMINIS  ET  DE 
EJUS LAPSU...........................................................268

Cap. I- De homine origine.....................................268
Art. 1- De protoparentum creatione.............................269
Art. 2- De unitate generis humani................................270
Art. 3- De propagatione generis humani quoad produc-

tionem animæ..........................................................270

Cap. II- De homine elevatione ad statum supernatu-
ralem....................................................................272

Art. 1- Quid sit supernaturale et quomodo dividitur....272
Art. 2- De variis statibus humanæ naturæ relate ad gra-

tiam...........................................................................274
Art. 3- An protoparentes constituti fuerint in statu sancti-

tatis et justitiæ, et status iste fuerit supernaturalis. 274
Art. 4- De dono integritatis seu de donis præternaturali-

bus............................................................................276
Art. 5- De conditione prolis generandæ in statu innocen-

tiæ.............................................................................279
Art.  6-  Utrum gratia sanctificans fuerit  in  Adamo inno-

cente dos naturæ aut donum personale tantum.....279

Cap. III- De hominis lapsu.....................................284
Art. 1- De peccato protoparentum...............................284
Art. 2- De existentia peccati originalis et ejus effectuum 

in Adæ posteris.........................................................285
Art. 3- De natura originalis peccati...............................288
Art. 4- De sequelis peccati originalis.............................290

Nota Bene : Des annexes plus complètes de l'ensemble de nos ouvrages sont disponibles sur notre site in-
ternet www.scholasapientiae.fr. Elles sont régulièrement actualisées.

http://www.scholasapientiae.fr/


296 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

Achevé d'imprimer aux Pays-Bas
par Pumbo.fr,

le 7 mars 2023,
en la fête de saint Thomas d'Aquin

Dépôt légal : mars 2023
ISSN : 2681-6954 (GL n°2)


	PRÆFATIO.
	De Trinitate.
	De divisione tractatus S. Thomæ
	De Trinitate.
	Qu. XXVII. – De processione divinarum personarum.
	Art. I. – Utrum processio sit in divinis.
	Art. II. – Utrum aliqua processio in divinis generatio dici possit.
	Art. III. – Utrum sit in divinis alia processio a generatione Verbi.
	Art. IV. – Utrum processio amoris in divinis sit generatio.
	Art. V. – Utrum sint plures processiones in divinis quam duæ.
	Recapitulatio quæstionis XXVII.
	Qu. XXVIII. – De relationibus divinis.
	Art. I. – Utrum in Deo sint relationes reales.
	Art. II. – Relatio in Deo estne idem quod sua essentia.
	Art. III. – Utrum relationes quæ sunt in Deo realiter ad invicem distinguantur.
	Art. IV. – Utrum in Deo sint tantum quatuor relationes reales.
	Recapitulatio quæstionis XXVIII.
	Qu. XXIX. – De Personis Divinis.
	Art. I. – De definitione personæ.
	Quid sit personalitas.
	Corollaria.
	Art. II. – Utrum persona sit idem quod hypostasis, subsistentia et essentia.
	Art. III. – Utrum nomen personæ sit ponendum in divinis.
	Art. IV. – Utrum nomen persona in Deo significet relationem.
	Examen specialis difficultatis conceptionis latinorum.
	Recapitulatio quæstionis XXIX.
	Qu. XXX. – De pluralitate personarum divinarum.
	Qu. XXXI. – De his quæ ad unitatem vel pluralitatem pertinent.
	Art. I. – Utrum sit Trinitas in divinis.
	Art. II. – Utrum Filius sit alius a Patre.
	Art. III. – Utrum dici possit: Deus est solus.
	Art. IV. – Utrum dici possit: Deus Pater est solus.
	Qu. XXXII. – De divinarum personarum cognitione.
	Art. I. – Utrum Trinitas divinarum personarum possit per naturalem rationem cognosci.
	Art. II. – Utrum sint ponendæ notiones in divinis.
	Art. III. – Utrum sint quinque notiones in divinis.
	Art. IV. – Utrum liceat contrarie opinari de notionibus divinis.
	Recapitulatio quæstionis XXXII.
	DE PERSONIS DIVINIS IN SPECIALI.
	Qu. XXXIII. – De persona Patris.
	Art. I. – Utrum competat Patri esse principium.
	Art. II. – Utrum hoc nomen “Pater” sit proprie nomen divinæ personæ.
	Art. III. – Utrum hoc nomen “Pater” dicatur de divinis
	per prius secundum quod personaliter sumitur.
	Art. IV. – Utrum esse ingenitum sit Patri proprium.
	Qu. XXXIV. – De persona Filii.
	Art. I. – Utrum “Verbum” in divinis sit nomen personale.
	Art. II. – Utrum Verbum sit proprium nomen Filii.
	Art. III. – Utrum in nomine Verbi importetur respectus ad creaturas.
	Qu. XXXV. – De Imagine.
	Art. I. – Utrum “Imago” in divinis dicatur personaliter.
	Art. II. – Utrum nomen “Imaginis” sit proprium Filio.
	Qu. XXXVI. – De persona Spiritus Sancti.
	Art. I. – Utrum hoc nomen “Spiritus Sanctus”
	sit proprium nomen alicujus divinæ personæ.
	Art. II. – Utrum Spiritus Sanctus procedat a Filio.
	Art. III. – Utrum Spiritus Sanctus procedat a Patre per Filium.
	Art. IV. – Utrum Pater et Filius sint unum principium Spiritus Sancti.
	Qu. XXXVII. – De nomine Spiritus Sancti quod est amor.
	Art. I. – Utrum amor sit proprium nomen Spiritus Sancti.
	Art. II. – Utrum Pater et Filius diligant se Spiritu Sancto.
	Qu. XXXVIII. – De nomine Spiritus Sancti quod est donum.
	Art. I. – Utrum donum sit nomen personale.
	Art. II. – Utrum donum sit proprium nomen Spiritus Sancti.
	Qu. XXXIX. – De personis in comparatione ad essentiam.
	Art. I. – Utrum in divinis essentia sit idem quod persona.
	Art. II. – Utrum sit dicendum tres personas esse unius essentiæ.
	Art. III. – Utrum nomina essentialia prædicentur singulariter de tribus personis.
	Art. IV. – Utrum nomina essentialia concreta (ut Deus, non Deitas)
	possint supponere pro persona.
	Art. V. – Utrum nomina essentialia in abstracto significata
	possint supponere pro persona.
	Art. VI. – Utrum personæ possint prædicari de nominibus essentialibus.
	Art. VII. – Utrum nomina essentialia sint approprianda personis.
	Art. VIII. – Utrum convenienter a sacris Doctoribus sint essentialia personis attributa.
	Qu. XL. – De personis per comparationem ad relationes.
	Art. I. – Utrum relatio sit idem quod persona.
	Art. II. – Utrum personæ distinguantur per relationes.
	Art. III. – Utrum actus notionales præintelligantur proprietatibus.
	Qu. XLI. – De personis in comparatione ad actus notionales.
	Art. I. – Utrum actus notionales sint attribuendi personis.
	Art. II. – Utrum actus notionales sint voluntarii.
	Art. III. – Utrum per actus notionales, persona procedat de aliquo, an ex nihilo.
	Art. IV. – Utrum in divinis sit potentia respectu actuum notionalium.
	Art. V. – An potentia generandi significet relationem et non essentiam.
	Art. VI. – Utrum actus notionalis ad plures personas terminari possit.
	Qu. XLII. – De æqualitate et similitudine divinarum personarum.
	Art. I. – Utrum personæ divinæ sint æquales.
	Art. II. – Utrum persona procedens sit coæterna suo principio.
	Art. III. – Utrum in divinis personis sit ordo naturæ.
	Art. IV. – Utrum Filius sit æqualis Patri sec. magnitudinem.
	Art. V. – Utrum Filius sit in Patre et e converso.
	Art. VI. – Utrum Filius sit æqualis Patri secundum potentiam.
	Qu. XLIII. – De missione divinarum personarum.
	Art. I. – Utrum alicui personæ conveniat mitti.
	Art. II. – Utrum missio sit æterna an temporalis tantum.
	Art. III. – Utrum missio invisibilis divinæ personæ sit solum
	sec. donum gratiæ gratum facientis.
	Art. IV. – Utrum Patri conveniat mitti.
	Art. V. – An conveniat Filio invisibiliter mitti.
	Art. VI. – Utrum missio invisibilis fiat ad omnes, qui sunt participes gratiæ?
	Art. VII. – Utrum Spiritui Sancto conveniat visibiliter mitti.
	Art. VIIII. – Utrum nulla Persona divina mittatur nisi ab ea a qua procedit æternaliter.
	EpiloGUS.
	Tractatus de Deo Creatore.
	Divisio tractatus de Deo Creatore.
	Qu. XLIV. – De prima causa omnium entium.
	Art. I. – Utrum sit necessarium omne ens esse creatum a Deo.
	Art. II. – Utrum materia prima sit creata a Deo.
	Art. III. – Utrum Deus sit causa exemplaris rerum, an sint
	alia exemplaria præter ipsum.
	Art. IV. – Utrum Deus sit causa finalis omnium.
	Qu. XLV. – De modo emanationis rerum.
	Art. I. – Utrum creare sit ex nihilo aliquid facere.
	Art. II. – Utr. Deus possit aliquid creare.
	Art. III. – Utr. creatio sit aliquid in creatura.
	Art. IV. – Utr. creari sit proprium compositorum et subsistentium.
	Art. V. – Utr. solius Dei sit creare.
	Art. VI. – Utr. creare sit proprium alicujus personæ.
	Art. VII. – Utr. in creaturis sit necesse invenire vestigium Trinitatis.
	Art. VIII. – Utr. creatio admisceatur operibus naturæ et arti.
	Qu. XLVI. – De principio durationis rerum creatarum.
	Art. I. – Utr. universitas creaturarum semper fuerit42.
	Art. II. – Utr. mundum incepisse sit articulus fidei.
	Art. III. – Utr. creatio rerum fuerit in principio temporis.
	Qu. XLVII. – De distinctione rerum in communi.
	Art. I. – Utr. rerum multitudo et distinctio sit a Deo.
	Art. II. – Utr. inæqualitas rerum sit a Deo.
	Art. III. – Artic. Codicis Montis Cassini publicatus in ed. Leonina,
	habet pro titulo: Utr. in creaturis sit ordo agentium.
	Art. IV. – Utr. sit unus mundus tantum.
	De gubernatione rerum in communi (q. 103).
	Art. I. – Utr. mundus ab aliquo gubernetur.
	Art. II. – Utr. finis gubernationis mundi sit aliquid extra mundum.
	Art. III. – Utr. mundus gubernetur ab uno.
	Art. IV. – Utr. effectus gubernationis sit unus tantum et non plures.
	Art. V. – Utr. omnia divinæ gubernationi subdantur.
	Art. VI. – Utr. omnia immediate gubernentur a Deo.
	Art. VII. – Utr. aliquid præter ordinem divinæ gubernationis contingere possit.
	Art. VIII. – Utr. aliquid possit reniti contra ordinem gubernationis divinæ.
	De conservatione creaturarum (q. 104).
	Art. I. – Utr. creaturæ indigeant ut a Deo conserventur in esse.
	Art. II. – Utr. Deus immediate omnem creaturam conservet.
	Art. III. – Utr. Deus possit aliquid in nihilum redigere.
	Art. IV. – Utr. aliquid in nihil redigatur.
	De mutatione creaturarum a Deo (q. 105).
	Art. I. – Utr. Deus possit immediate movere materiam ad formam.
	Art. II. – Utr. Deus possit immediate movere aliquod corpus.
	Art. III. – Utr. Deus moveat immediate intellectum creatum.
	Art. IV. – Utr. Deus possit movere voluntatem creatam.
	Art. V. – Utr. Deus operetur in omni operante.
	Art. VI. – Utr. Deus possit facere aliquid præter ordinem rebus inditum.
	Art. VII. – Utr. omnia, quæ Deus facit præter ordinem naturalem rerum, sint miracula.
	Art. VIII. – Utr. unum miraculum sit majus alio.
	De distinctione rerum in speciali.
	De distinctione boni et mali (q. 48-49).
	Art. I. – Utr. malum sit natura quædam.
	Art. II. – Utr. malum inveniatur in rebus.
	Art. III. – Utr. malum sit in bono sicut in subjecto.
	Art. IV. – Utr. malum corrumpat totum bonum.
	Art. V. – Utr. malum sufficienter dividatur per pœnam et culpam.
	Art. VI. – Utr. habeat plus de ratione mali pœna quam culpa.
	Qu. XLIX. – De causa mali.
	Art. I. – Utr. bonum possit esse causa mali.
	Art. II. – Utr. summum bonum, quod est Deus, sit causa mali.
	Art. III. – Utr. sit summum malum, quod sit causa omnis mali.
	DE ANGELIS (quæstiones capitales).
	CAPUT I.
	De existentia et de substantia angelorum.
	Art. I. – De existentia angelorum.
	Art. II. – De principiis S. Thomæ in hoc tractatu cum principiis
	Scoti et Suarezii comparatis.
	Art. III. – De creatione et substantia angelorum.
	(q. 61, a. 2 et 3 et q. 50).
	Art. IV. – Angeli sint puri spiritus absque ullo corpore quantumvis subtili.
	(q. 50, a. 1).
	Art. V. – Angelus est etiam omnino immaterialis.
	(ibid., a. 2).
	Art. VI. – Quomodo angeli assumunt corpora?
	Art. VII. – Utr. angeli differant specie.
	(q. 50, a. 4).
	Art. VIII. – An angelus sit in loco.
	(q. 52, a. 1).
	CAPUT II.
	De virtute cognoscitiva angeli.
	(I, q. 54, a. 1).
	Art. I. – Utr. intelligere angeli sit ejus substantia.
	Art. II. – Utr. intelligere angeli sit ejus esse.
	Art. III. – Utr. potentia intellectiva angeli sit ejus essentia.
	CAPUT III.
	De medio cognitionis angelicæ.
	(q. 55).
	Art. I. – Utr. angeli cognoscant omnia per suam essentiam, sicut Deus.
	Art. II. – Utr. angeli intelligant per species a rebus acceptas.
	Art. III. – Utr. superiores angeli intelligant per species magis
	universales quam inferiores angeli.
	Art. IV. – An angeli cognoscant naturaliter futura contingentia et secreta cordium.
	(q. 57, a. 3 et 4).
	CAPUT IV.
	De amore seu dilectione angelorum.
	(q. 60).
	Art. I. – De eorum voluntate et libertate.
	Art. II. – De eorum amore tum naturali tum electivo.
	Art. III. – Utr. angelus naturali dilectione diligat Deum
	(auctorem naturæ) plus quam seipsum.
	(q. 60, a. 5).
	CAPUT V.
	De merito angelorum.
	(q. 62, a. 4, 5, 6).
	Art. I. – Utr. angelus beatus suam beatitudinem meruerit.
	(I, q. 62, a. 4).
	Art. II. – An angeli meruerint in primo instanti.
	(S. Thomas I, q. 63, a. 6, ad 4).
	Art. III. – Utr. angeli sint consecuti gratiam et gloriam
	secundum quantitatem naturalium.
	(q. 62, a. 6).
	CAPUT VI.
	De culpa et obstinatione dæmonum.
	Art. I. – Utr. malum culpæ possit esse in angelis.
	(q. 63, a. 1).
	Art. II. – An angelus potuerit peccare in primo instanti?
	Art. III. – An angeli potuerint peccare venialiter?
	Art. IV. – De obstinatione dæmonum.
	(I, q. 64, a. 2; De Verit., q. 24, a. 10 et 11).
	CAPUT VII.
	De illuminatione angelorum.
	(q. 106).
	CAPUT VIII.
	De hierarchia angelorum.
	(q. 108-112).
	CAPUT IX.
	De custodia angelorum.
	(I, q. 113).
	Art. I. – De ipsa eorum custodia.
	Art. II. – Quænam sint officia angelorum custodum erga nos.
	CAPUT X.
	De impugnatione dæmonum.
	(I, q. 114).
	DE CREATURA CORPORALI
	(q. 65-74).
	DE HOMINE.
	Prologus.
	Ia SECTIO HUJUSCE TRACTATUS: DE ANIMA HUMANA.
	CAPUT I.
	De spiritualitate et immortalitate animæ.
	(q. 75).
	CAPUT II.
	De unione animæ cum corpore.
	CAPUT III.
	De facultatibus animæ.
	(q. 77-83).
	CAPUT IV.
	De actibus intellectivæ partis animæ, speciatim:
	quomodo anima seipsam cognoscat.
	CAPUT V.
	De anima separata.
	Art. I. – De subsistentia animæ separatæ.
	Art. II. – De cognitione animæ separatæ.
	Art. III. – De immutabili voluntate animarum separatarum.
	IIa SECTIO: TRACTATUS DE HOMINE.
	De prima productione hominis et de ejus lapsu.
	CAPUT I.
	De homine origine.
	Art. I. – De protoparentum creatione.
	(I, q. 90-93).
	Art. II. – De unitate generis humani.
	Art. III. – De propagatione generis humani quoad productionem animæ.
	(I, q. 90, a. 1 et 4; q. 118).
	CAPUT II.
	De homine elevatione ad statum supernaturalem.
	(q. 95).
	Art. I. – Quid sit supernaturale et quomodo dividitur.
	Art. II. – De variis statibus humanæ naturæ relate ad gratiam.
	Art. III. – An protoparentes constituti fuerint in statu
	sanctitatis et justitiæ, et status iste fuerit supernaturalis.
	Art. IV. – De dono integritatis seu de donis præternaturalibus.
	(I, q. 97).
	Art. V. – De conditione prolis generandæ in statu innocentiæ.
	(Cfr. S. Thomam I, q. 99 et 100).
	Art. VI. – Utr. gratia sanctificans fuerit in Adamo innocente
	dos naturæ aut donum personale tantum.
	CAPUT III.
	De hominis lapsu.
	Art. I. – De peccato protoparentum.
	Art. II. – De existentia peccati originalis et ejus effectuum in Adæ posteris.
	Art. III. – De natura originalis peccati.
	Art. IV. – De sequelis peccati originalis.
	(Cfr. S. Thomam I-II, q. 85, a. 1, 2, 3 et 4).
	Index
	hujus tomi II


