REGINALDUS GARRIGOU-LAGRANGE
ORDINIS PR ADICATORUM

DE DEO TRINO
ET CREATORE

Cahiers scolastiques n°GL-2






SANCTA DEl GENITRICI
IN SIGNUM GRATI ANIMI
ET FILIALIS OBEDIENTILA
AUCTOR
LIBENTISSIME DEDICAT



© Editions Schola Sapientize, 2023
Les textes du RP Garrigou-Lagrange étant libres de droit,
chacun peut librement copier les pages,
pourvu qu'elles participent a la formation en science logique,
et encourage le développement de cette science.

Numéro : Hors-série n°GL-2 de la revue des Cahiers scolastiques
ISSN : 2681-6954

Dépét légal : mars 2023

Edition : Schola Sapientize

Lierne, 36230 Tranzault, France
www.scholasapientiae.fr
Impression : Pumbo.fr (Pays-Bas)
Directeur de la publication : Mathieu Brulaire



http://www.scholasapientiae.fr/

REGINALDUS GARRIGOU-LAGRANGE O.P.

PROFESSOR EX FACULTATE THEOLOGICA

DEO TRINO
ET CREATORE

COMMENTARIUM IN
SANCTUM THOMAM AQUINATEM

TOMUS SECUNDUS

PARS PRIMA SUMMA THEOLOGIA
A QU ASTIONE XXVII AD QU ASTIONEM CXIX

TRANZALTI
(GALLLAZ, BITURIGIS)

MMXXIII






PR AFATIO.

& ummus Pontifex Pius X, in Motu proprio Doctoris Angelici die 29 junii 1914 preaescripsit ut in Universitati-
bus et Institutis, quae habent ex Apostolico Indulto potestatem gradus academicos et lauream in S.
Theologia conferendi, Summa theologica Sancti Thomae tanquam textus habeatur.

Hoc autem decretum Sacra Congregatio de Seminariis ci Studiorum Universitatibus sic explicavit, die 7 mar-
tii 1916: “Summa theologica S. Thoma habenda est uti textus preelectionum quoad partem scholasticam quae-
stionum; ita scilicet ut, una cum aliquo tenu, qui ordinem logicum quaestionum et partem positivam contineat
habeatur prae manibus et explicetur Summa theologica quoad partem scholasticam” (cf. Acta Apost. Sedis, VIII,
157).

Ad hunc finem jam edidimus tres tractatus: De Revelatione ab Ecclesia proposita, De Deo uno, De Euchari-
stia. In praesenti opere De Deo trino et creatore, pro prima parte, scil. de SS. Trinitate, post expositionem testi-
monii S. Scripturae et Patron:, explicamus quaestiones Summae theologicae S. Thomae, articulum per articulum,
comparando ejus doctrinam cum sententiis aliorum theologorum anteriorum et posteriorum.

Insistimus praesertim in conceptione “relationis” ab eo proposita; ex ea enim omnia procedunt in hoc trac-
tatu secundum perfectam applicationem principis ceconomize, et sic optime cohzerent cum fundamentali thesi
tractatus thomistici de Deo uno, secundum quam Deus est ipsum Esse subsistens, ita ut non sit nisi “unum
esse” in ipso, quamvis relationes reales ad invicem oppositae situ realiter distinctee.

In hoc etiam apparet quomodo S. Thomas perfecit doctrinam augustinianam de Trinitate. Sicut Augustinus
solverat plures difficultates quee remanebant in conceptione Patrum graecorum de Trinitate, ita S. Thomas sol-
vit plura S. Augustini dubia circa processiones, relationes et personas. Hoc satis clare constat, explicando singu -
las partes praesentis tractatus. Speciatim evolvimus ea quae ad habitationem SS. Trinitatis in anima justorum
pertinent.

Quoad quaestiones de creatione, de distinctione rerum, de earum conservatione, de malo, explicavimus pa-
riter quemlibet articulum, quia omnes sunt magni momenti. Pro tractatibus vero de Angelis, de Creatura corpo-
rali, de Homine, examinavimus solum principaliores quaestiones, insistendo in principiis quae totam istam mate-
riam illustrant. Oportet quidem ab eis ad conclusiones descendere, sed deinde rursus ascendendum est a con-
clusionibus ad principia, ut unitas scientiee melius appareat et ut scientia sacra disponat ad contemplationem
divinorum et ad veram cum Deo unionem.

Utinam perveniamus, saltem aliguo modo, ad scopum sic a Concilio Vaticano expressum: “Ratio quidem,
fide illustrata, cum sedulo, pie et sobrie quzerit, aliquam Deo dante mysteriorum intelligentiam eamque fruc-
tuosissimam assequitur, tum ex eorum, qua naturaliter cognoscit analogia, tum e mysteriorum ipsorum nexu
inter se et cum fine hominis ultimo”.




8 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

DE TRINITATE.

Introductio positiva.

1. Momentum et locus hujus tractatus in Theologia catholica. — 2. Enunciatio dogmatis secundum propositionem Ecclesize. — 3. Erro-
res circa Trinitatem. — 4. Quid docet Sacra Scriptura de mysterio Trinitatis. — 5. Quid docet traditio divina. — 6. Quid a S. Augustino acce -
pit S. Thomas: comparatio conceptionis augustinianae SS. Trinitatis cum conceptione Patrum graecorum.

1. Momentum et locus hujusce tractatus’.

Si de hac re interrogantur Patres Ecclesia et antiqui theologi, manifestum est quod pro illis dogma Trinitatis,
guamvis valde obscurum, est maximi momenti. Sic Tertullianus, Adversus Praxeam, c. 31 ait: “Quae est substan-
tia Novi Testamenti, si non exinde Pater et Filius et Spiritus Sanctus, tres crediti, unum Deum sistunt”. Seepe ci-
tatur verbum S. Hilarii, De Trinitate, lib. VIII, de hoc mysterio expresso in signo crucis quo se signant omnes
christiani: “Hoc Ecclesia intelligit, hoc synagoga non credit, hoc philosophia non sapit”. Id est dogma Trinitatis
est fundamentalis veritas qua fideles christiani secernuntur a judaeis ut a paganis.

Patres tum graeci tum latini longe tractaverunt de dogmate Trinitatis, prius positive et apologetice, postea
modo speculativo. Ita apud Patres graecos S. Athanasius (contra Arianos), S. Basilius (contra Eunomium), S. Gre-
gorius Naz. (V orationes theologicze), S. Gregorius Nyss. (contra Eunomium), Didymus (de Trinitate), Cyrillus
Alex. (de Trinitate), S. Joannes Damascenus (de S. Trinitate). Pariter apud Patres latinos: S. Hilarius (de Trinita-
te), S. Ambrosius (de Fide Trinitatis), S. Augustinus (de Trinitate, XV libri), S. Fulgentius (de Trinitate), Boetius
(de unitate Trinitatis).

Item apud scholasticos, omnes magni theologi eorumque commentatores, scripserunt speculativum tracta-
tum de Trinitate; inter theologos positivos modernos Petau et Thomassin longe de hoc dogmate tractaverunt.
Denique idem momentum ei tribuerunt recentiores theologi catholici, ut Franzelin, Scheeben, Kuhn, Billot,
Buonpensiere, de Regnon qui scripsit anno 1892-1898 4 volumina: Etudes de théologie positive sur la Trinité; J.
Lebreton, Origines du dogme de la Trinité, 2 vol. Paris Beauchesne 1910, ed. 6, 1927. Recenter P. Martinus Ju-
gie A. A., De processione Spiritus Sancti ex fontibus Revelationis et secundum orientales dissidentes. Item A.
d'Alés, De Deo Trino, 1934; P. Galtier, De SS. Trinitate in se et in nobis, 1933; L. Choppin, La Trinité chez les Péeres
Apostoliques, 1925; F. Cavallera, Les premieres formules trinitaires de S. Augustin, Bull. Litt. eccl., 1930, 97 sqq.;
M. Schmaus, Die Psychologie Trinitdtslehre des hl. Augustinus, Munster i. W. 19272,

His positis minuit est quod in fine saeculi XIX posita fuerit, inter protestantes et etiam inter catholicos, quae -
stio de momento hujusce tractatus, ut ostendit Scheeben in sua Dogmatica: De Trinitate, n. 1086. — Circa hunc
punctum sunt tres positiones.

1) Quidam protestantes, considerando incomprehensibilitatem hujus mysterii, dixerunt: Deus hanc verita-
tem hominibus revelavit tanquam anigma, ad humiliandam rationem qua vult omnia mensurare secundum
sua propria principia, potius quam ad perficiendum intellectum nostrum per sublimem et fecundam cognitio -
nem.

Critica: Haec positio quae est contra totam traditionem doctorum aliquid verum exaggerat et adulterat. Ve-
rum est quod per revelationem hujus mysterii Deus nobis ostendit suam vitam intimam seu Deitatem superare
etiam conceptus nostros analogicos altiores et universaliores, conceptus scilicet entis et unius; etenim Deitas
ut sic, naturaliter incognoscibilis, est quodammodo supra ens naturaliter cognoscibile, supra unum etc. ut opti-
me dicit Cajetanus in I, g. 39, art. 1. Revelatio mysterii Trinitatis ostendit quod Deitas est etiam supra absolu -
tum et relativum, quia, ut videbimus, Deitas ut in se est, non realiter distinguitur a relationibus divinis, a Pater-
nitate, a Filiatione, a Spiratione: sic non est in se quid mere absolutum nec quid mere relativum, sed quid emi-
nens, scil. supremum anigma. Sed manifestatio hujus a&nigmatis estne solum ad humiliandam nostram ratio-
nem, et non ad eam perficiendam et illustrandam?

2) Alii, scil. plures protestantes, et quidam catholici ut Hirscher, saec. XIX, dixerunt: hoc dogma mentem no-
stram vere illustrat, sed solum modo extrinseco. Id est pro nabis non habet intrinsecum momentum seu pon-
dus, sed extrinsecum tantum ad vitandam contradictionem in aliis mysteriis Incarnationis Filii Dei et Missionis
Spiritus Sancti, qua pro nobis sunt in se magni momenti.

1  Cfr. Screesen, Dogmatik, De SS. Trin. in fine.

2 Cfr. tractatus de Deo trino: Biuor, Biuart, Dewarte, Diekamp, Franzeun, Hupon, Janssens, Joannes A S. Thoma, Junemann, Lepicier, PescH,
SatmanTicenses, Suarez, Tanauerey, Van Noorr, Van per MeerscH. — Dict. théol. cathol., art. Processions divines; Relations et personnes divines;
Pere, Fils de Dieu, Filioque, Esprit Saint.



RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 9

Ratio hujusce positionis est quia, ut aiunt, dogma Trinitatis intrinsece sumptum, abstrahendo ab aliis cum
quibus connectitur, non potest, ut videtur, perficere vitam nostram interiorem, scil. fidem, spem, caritatem. Lo -
qguuntur isti ac si nihil mutaretur in vita nostra interiori, si crederemus quod sunt quatuor personne divina, aut
quod persona non realiter distinguuntur ab invicem. Quia igitur juxta eos Deus non revelavit hoc mysterium
propter ejus momentum intrinsecum, inutilis est labor theologicus ad ejus penetrationem; propterea tractatus
de Trinitate juxta eos est solum velut introductio ad tractatus de Incarnatione redemptiva et de Missione Spiri-
tus S. quibus perficiuntur fides, spes et caritas. Heec introductio, ut aiunt, necessaria est ad tollendam omnem
contradictionem inter veritates essentiales intrinsece necessarias ad vitam christianam, scil. inter: 1) unitatem
Dei quee est veritas fundamentalis Veteris Testamenti, 2) divinitatem Jesu Christi, Filii Dei, qui non omnino iden -
tificatur cum Patre suo, juxta Evangelium, et 3) divinitatem Spiritus Sancti, Paracleti, sanctificatoris, missi a Pa-
tre et a Filio. Haec sunt dogmata essentialia Christianismi, quae conciliari nequeunt sine distinctione et consub -
stantialitate trium personarum divinarum, ut apparuit in primis saculis, contra Sabellianismum, negantem di-
stinctionem realem personarum divinarum, et contra Subordinatianismum Arii et aliorum negantium consub-
stantialitatem Filii et Spiritus Sancti. Proinde, secundum hanc positionem dogma Trinitatis revelatum est ad illu -
strandam mentem nostram, sed solum extrinsece ad vitandam contradictionem in aliis mysteriis.

Modernista autem, ut Ed. Le Roy, adhuc exaggeraverunt hanc positionem in sensu pragmatismi, et dixerunt
(cfr. Denz. 2026): “Dogmata fidei retinenda sunt tantummodo juxta sensum practicum, id est tanquam norma
praeceptiva agendi, non vero tanquam norma credendi”. Sic pro modernistis, formula dogmatis Trinitatis intro -
ducta est in professionibus fidei ad excludendas haereses quae vitae christianae contrariantur.

Critica: Haec positio quodammodo similis est positioni philosophicee nominalistae Locke, qui dicebat: princi-
pium contradictionis est solemnis futilitas, in se quidem minoris momenti, sed tamen necessaria ad tollendam
omnem absurditatem in discursu et in loquela.

Principium necessarium ad excludendum omnem errorem caretne omni valore intrinseco? Revera non ex-
cluditur contradictio in discursu nostro sine illuminatione positiva, et praedictum principium non excludit om-
nem absurditatem nisi quia est lex fundamentalis entis realis et rationis. Sic ontologia non est solemnis futilitas,
sed pars principalis metaphysicae in qua defenditur contra evolutionismum absolutum valor realis principii con -
tradictionis seu identitatis, qui negatur affirmando cum Heraclito: “Omne fit et nihil est et in ipso fieri identifi -
cantur ens et non ens”.

Iltem in ordine spirituali, caritas tollit omnem discordiam, quia est virtus suprema conjungens animam cum
Deo et animas inter se.

Pariter mysterium Trinitatis non tollit omnem contradictionem in aliis mysteriis Incarnationis Filii Dei et Mis-
sionis Spiritus Sancti, nisi quia exprimit vitam Dei intimam, et quod altissimum est in ea.

3) Tertia positio est senentia traditionalis, scil. eorum qui tenent dogma Trinitatis habere etiam pro nobis
valorem intrinsecum summi momenti: hoc ostenderunt seec. XIX Kleutgen ( Theologie der Vorzeit) et Scheeben
per plures fundamentales rationes quae nunc breviter enuntiari possunt, et evolventur in toto tractatu. Hoc
dogma 1° perficit nostram cognitionem naturalem de Deo Creatore, 2° dat nobis cognitionem supernaturalem
vitee Dei intimae, 3° et illustrat ex alto alia mysteria supernaturalia.

1° Prima ratio datur a S. Thoma, qui |, g. 32, art. 2 ad 3™ dicit: “Cognitio divinarum personarum fuit necessa-
ria ad recte sentiendum de creatione rerum. Per hoc enim, quod dicimus: Deum omnia fecisse Verbo suo, exclu-
ditur error ponentium Deum produxisse res ex necessitate naturze. Per hoc autem quod ponimus in eo proces-
sionem amoris, ostenditur, quod Deus non propter aliqguam indigentiam creaturas produxit, neque propter
aliam causam extrinsecam, sed propter amorem suz bonitatis”. Hoc est dicere, ut bene notat Scheeben, reve-
latio mysterii Trinitatis perficit et confirmat naturalem nostram cognitionem de Deo Creatore seu de creatione,
ut est actus liberrimus Dei ad extra. Hoc eo magis apparet quo multi philosophi negaverunt libertatem creatio-
nis, virtute hujus principii Platonis et neoplatonicorum: bonum est essentialiter diffusivum sui. Atqui Deus est
supremum bonum. Ergo Deus est essentialiter et maxime sui ipsius diffusivus, sicut sol diffundit ubique calo-
rem simili et lucem ex necessitate naturze.

Respondetur: bonum est sui diffusivum secundum aptitudinem, concedo; semper secundum actualitatem,
nego. S. Thomas |, g. 19, a. 2 ex hoc principio ostendit quidem convenientiam creationis, sed articulus sequens
addit quod creatio, quamvis sit conveniens, est liberrima quia “bonitas Dei est perfecta, et esse potest sine
aliis, cum nihil ei perfectionis ex aliis accrescat”. Remanet tamen quadam obscuritas, scil. si Deus nihil creas -
set, quomodo verificaretur in eo hoc principium: bonum est sui ipsius diffusivum, primo quidem ut finis alli-
ciens et secundo per efficientiam? Leibnitzius in hoc erravit dicens: Creatio est, non physice, sed moraliter ne-
cessaria, et Deus non esset perfecte sapiens et bonus si non creasset, et si non creasset inter mundos possibi-
les optimum omnium. Ita Malebranche. Haec autem obscuritas excluditur guodammodo per revelationem my-
sterii Trinitatis, scil.: etiam si Deus nihil creasset, adhuc in eo esset infinita fecunditas in generatione Filii et in



10 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

spiratione Spiritus Sancti. Unde adhuc verificaretur et perfectissime in Deo principium: bonum est diffusivum
sui; immo summum bonum est de necessitate sui ipsius diffusivum ad intra, non quidem per causalitatem, sed
per communicationem non solum participationis suae naturae, sed etiam totius sua natura indivisibilis, totius
suz vitae intimae Filio sua unigenito, non facto, et Spiritui Sancto.

Ex hoc confirmatur ex alto quod liberrima est creatio, qua Deus communicat ad extra participationem ipsius
esse, vivere et intelligere.

Et sic melius apparet quod Deus est causa non intrinseca, sed extrinseca mundi, scil. finis alliciens et agens
creans, conservans et movens.

Si Deus creavit, hoc fuit per amorem, ad bonitatem suam manifestandam et liberrime, nullo modo ex neces-
sitate naturee, ut dicit S. Thomas loco citato, contra omnes pantheistas, et etiam contra optimismum absolutum
qui remanet in doctrina Leibnitzii et Malebranchii.

2° Revelatio mysterii Trinitatis habet valorem intrinsecum et est maximi momenti ad cognitionem superna-
turalem Dei, secundum suam vitam intimam, seu operationes immanentes. Nullus enim intellectus creatus per
suas vires naturales potest cognoscere objectum formale intellectus increati, scil. Deitatem secundum pro-
priam rationem Deitatis, sed solum secundum rationes communes et analogicas entis, unitatis, veritatis, boni-
tatis etc. Si enim intellectus creatus, sive humanus, sive angelicus, posset naturaliter attingere etiam confuse et
obscure objectum formale intellectus increati, jam esset ejusdem naturae, sicut intellectus hominis ignorantis
et intelligentia magni philosophi, et sic verificaretur confusio pantheistica naturae increatee et naturae create,
guee jam esset, ut gratia sanctificans, participatio formalis naturae divinae. Hoc profunde exponitur a S. Thoma |
Contra Gentes, c. 3: “Non naturali cognitione angelus de Deo cognoscit quid est, quia et ipsa substantia angeli,
per quam in Dei cognitionem ducitur, est effectus causae virtutem non adaequans”.

Angelus et a fortiori homo, per cognitionem naturalem non potest attingere Deum nisi secundum perfectio-
nes quae participari possunt in ordine naturali, scil. entis, veritatis, unitatis, bonitatis etc. Deitas autem ut sic
non potest participari in ordine naturali, sed solum per gratiam sanctificantem. Unde etiam angelus in cognitio -
ne sua naturali se habet ad Deitatem ut sic, sicut oculus qui cognosceret omnes colores arcus calestis, sed non
cognosceret lucem albam ex qua procedunt colores ut effectus inadaequantes virtutem lucis. Unde S. Thomas
dicit I, g. I, a. 6: “Sacra doctrina propriissime determinat de Deo, secundum quod est altissima causa: quia non
solum quantum ad illud quod est per creaturas cognoscibile, sed etiam quantum ad id quod est notum sibi soli
de seipso, et aliis per revelationem communicatum”. Hoc alitent est in primis ipsa Deitas, seu vita Dei intima,
quee proprie per revelationem mysterii Trinitatis manifestatur.

In eo apparet infinita et aterna fecunditas naturae divinee quae a Patre communicatur Filio et a Patre Filio-
gue communicatur etiam Spiritui Sancto. Dum protestantes supra citati dicunt: mysterium Trinitatis est senigma
sine interesse pro vita nostra interiori, theologi traditionales dicunt: in hoc SS. Trinitatis mysterio nobis quo-
dammodo manifestatur perfectissima vita intellectualis, scil. trium personarum, queae ex eadem veritate divina
vivunt per eundem actum intellectionis essentialis, qui est ipsum intelligere subsistens.

Item in hoc mysterio nobis quodammodo manifestatur suprema vita caritatis, in amicitia scil. trium perso-
narum, quze ex eadem bonitate infinita vivunt per eundem actum amoris essentialis, qui est ipse amor subsi-
stens.

Hoc est supremum exemplar vitae nostrae supernaturalis, quae est participatio vitee intimae Dei, prout filiatio
nostra adoptiva est similitudo participata aeternae filiationis Filii unigeniti. Cfr. S. Thomam lll, g. 3, art. 5 ad 2; q.
23, art. 2 ad 3. Hoc longius explicavimus in Revue thomiste juillet 1936: La grace est-elle une participation de la
Déité telle qu'elle est en soi? pp. 470-486. Sic Christus dixit orando Patrem pro nobis: “Ut sint unum sicut et
nos unum sumus”. Et S. Paulus scripsit ad Rom. VIII, 29: “Praedestinavit (nos) conformes fieri imaginis Filii sui ut
sit ipse primogenitus in multis fratribus”.

Intellectus creatus suis propriis viribus nequit hoc mysterium essentialiter supernaturale cognoscere, et sine
ejus revelatione plusminusve obscura, non haberetur explicita cognitio supernaturalis vitae Dei intime in se.

Attamen cognoscitur implicite vita Dei intima dum creditur quod “Deus est et remunerator est”, scil. quod
Deus est ut auctor non solum naturze, sed etiam gratiae et remunerator in ordine salutis. Sic vita Dei intima jam
cognoscitur velut ab effectu gratine et salutis; sed per revelationem mysterii Trinitatis explicite cognoscitur in
se, quamvis quidem non sicuti est, scil. non clare, ut in patria.

Hoc satis clare affirmat Alexander Halensis Summa, Il p., q. 99, n. 1, a. 1. et clarius S. Thomas, Contra Gen-
tes, L. IV, c. |, procemium, et in |, g. 32, art. 1: “Hoc solum ratione naturali de Deo cognosci potest, quod compe-
tere ei necesse est, secundum quod est omnium entium principium. Virtus autem creativa est communis toti
Trinitati: unde pertinet ad unitatem essentize non ad distinctionem personarum”.

Objiciunt adversarii: haec cognitio vitae intimae Dei ita remanet obscura quod non positive et ex se intrinsece
illustrat mentem.



RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 11

Resp.: Manifestum est quod cognitio etiam valde imperfecta vitee Dei intima est pro nobis viatoribus maxi-
mi momenti, est velut anticipatio vitee seternae. Haec cognitio correspondet desiderio naturali inefficaci et con-
ditionali, videndi essentiam Prima causae, ac intimam conciliationem attributorum divinorum; correspondet
etiam et praesertim desiderio supernaturali et efficaci, quod procedit ex spe infusa et modo altiori ex caritate
infusa, quae est vera amicitia inter Deum et hominem justum. Amicitia autem supponit convictum amicorum,
et unionem magis intimant ac visionem eorum desiderat.

Unde dicere: revelatio mysterii Trinitatis est pro nobis sine valore intrinseco, hoc est inconscienter concep-
tionem quasi naturalisticam exprimere.

Hic citari possunt haec verba Aristotelis (Ethica, I. X, c. 7): “Homo debet se ad immortalia et divina trahere
guantum potest, et quamvis parum sit quod de his percipimus, tamen id modicum est magis amatum et desi-
deratum omni cognitione quam de substantiis inferioribus habemus”. Cfr. S. Thomam I C. G., c. 5.

Christus Dominus exprimit ipse momentum mysterii Trinitatis dum dicit: “Vos autem dixi amicos, quia om-
nia quaecumque audivi a Patre meo, nota feci vobis”, praesertim mysterium supremum. Joan. XV, 15; “Pater,
quos dedisti mihi, volo ut ubi sum ego, et illi sint mecum, ut videant claritatem meam quam dedisti mihi: quia
dilexisti me ante constitutionem mundi”, Joan. XVII, 24, quae verba verificantur primo de aeterna generatione
Verbi.

Immo actus et fructus caritatis est gaudium de Deo ex eo quod Deus sit infinite perfectus in se: lI-ll, g. 28, a.
1, 3, 4, Hoc autem gaudium valde augetur per cognitionem vitee Dei intimae et fecunditatis ejus infinitae. Unde
S. Paulus ad Coloss. Il, 2 scribit: “ut consolentur corda ipsorum, instructi in cantate, et in omnes divitias plenitu-
dinis intellectus in agnitionem mysterii Dei Patris et Jesu, in quo sunt omnes thesauri sapientiae et scientizee ab-
sconditi”.

Unde quando theologi recedunt a contemplatione divinorum dicunt: revelatio mysterii Trinitatis est pro no-
bis sine valore intrinseco; utilis est solum ad vitandam contradictionem in enuntiatione aliorum mysteriorum.
Secundum hanc tendentiam, theologia fieret paulatim anticontemplativa Sic scribuntur libri theologiz sine
contemplatione et pietate, sicut sunt etiam labri pietatis sine doctrina. E contrario, Patres Ecclesiee et magni
Doctores consideraverunt tractatum SS. Trinitatis ut summi momenti. Non pertinet quidem immediate ad ordi-
nem practico-practicum ut sunt tractatus de poenitentia aut de matrimonio, sed maxime juvat ad altiorem vi-
tam contemplationis et unionis cum Deo.

Immo S. Hilarius, de Trinitate scribens, aiebat inter adversitates: “Parum refert persecutio hominum: perse-
cutores non possunt divinas personas attingere, nec earum gaudium minuere”. Amicus autem gaudet de gau-
dio amici sui, justus gaudet de ipsa beatitudine Dei.

Sic omnes magni doctores, qui a S. Athanasio ad S. Thomam de Trinitate scripserunt, fuerunt vere contem-
plativi et magnum interesse habuerunt non solum pro rebus humanis practico-practicis, sed etiam pro rebus di-
vinis, pro ipsa vita intima Dei cujus cognitio et amor est quadam vitae aterna inchoatio. Praesertim igitur per
revelationem Trinitatis nobis datur cognitio supernaturalis Dei, distincta a cognitione naturali: sic elucet distinc-
tio duorum ordinum. Hoc fuit magnum argumentum contra Bajum, qui negabat distinctionem essentialem inter
naturam et gratiam, ac si gratia esset debita naturae nostrae (Denz. 1021). Imo per revelationem dogmatis Trini-
tatis distinctio duorum ordinum ita manifesta est ut quidam rationalistee dicant: cum tractatu de Deo Uno ter-
minatur quidquid de Deo dicere possumus: et sic protestantes liberales, qui sunt quasi rationalistae, non am-
plius loquuntur de Trinitate, sed fere exclusive de Unitate Dei, propterea vocantur Unitarii.

3° Denique revelatio supernaturalis mysterii Trinitatis non solum excludit contradictionem in aliis mysteriis,
sed etiam positive illustrat ex alto omnia alia mysteria supernaturalia, Incarnationis redemptivae, Missionis Spi-
ritus Sancti et vitae gratiee. Hoc dare videbimus in patria; et jam quodammodo apparet quod missiones visibiles
et invisibiles personarum divinarum ad extra praesupponunt processiones ad intra: quia nullus mittitur a seipso,
sed Filius a Patre et Spiritus Sanctus a Patre et Filio. Item filiatio nostra adoptiva per gratiam habitualem est
quaedam similitudo participata filiationis aeternae Filii unigeniti, sic Unigenitus fit “primogenitus in multis fratri-
bus” ut dicitur ad Rom. VIII, 29. Cfr. lll, g. 3. a. 5, ad 2™; g. 23, a. 2 ad 3™. Adoptare appropriatur Patri ut auctori,
Filio ut exemplari, Spiritui Sancto ut imprimenti: item amicitia supernaturalis justorum et beatorum est quae-
dam similitudo participata amicitiae divinarum personarum, secundum illud Domini: “Ut sint unum, sicut et nos
unum sumus”. Vita gratiee est velut lux repercussa, manifestans vitam Dei intimam et processiones divinas.
Unde S. Thomas dicit I, g. 32, a. | ad 3™: “Cognitio divinarum personarum fuit necessaria nobis... principalius ad
recte sentiendum de salute generis humani, quae perficitur per Filium incarnatum et per donum Spiritus Sancti”.
Dicit ad recte sentiendum positive et non solum negative ad excludendam contradictionem. Ratio est quia veri-
tas queae excludit omnem zequivocationem et absurditatem in aliqua doctrina, est veritas altior, immo altissima
ad modum principii eminentissimi, ut sunt prima rationis et entis principia et ipsa Ontologia in ordine philoso-



12 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

phico. Hoc lucidissime apparebit quando lumen glorize accepimus, sic ex Trinitate clare visa evidentia fient ac
lucidissima alia mysteria supernaturalia.

Sic, ut jam apparet, revelatio mysterii Trinitatis habet valorem non solum extrinsecum, sed etiam intrinse-
cum ad illustrandam mentem nostram. Imo nobis manifestat objectum principale et supremum totius fidei no-
strae, ut constat ex ipso ordine Symboli Apostolorum, quod totum est de Patre, de Filio, de Spiritu Sancto et de
his quae eis tribuuntur in opere salutis nostree.

Ultimo dicendum est quod sancti in via dum perveniunt ad culmen perfectionis quod vocatur unio transfor -
mans, descripta a S. Theresia in VIl mansione, generaliter gaudent in caligine fidei alta contemplatione mysterii
SS. Trinitatis, et hoc est eminens exercitium virtutum theologicarum, necnon doni intellectus et sapientize.

Ex ista altitudine, praedictae sententiae quae tenent mysterium SS. Trinitatis nullum habere valorem intrinse -
cum apparent non quidem ut assertiones sapientize sed potius spiritualis insipientiae aut stultitize secundum
sensum scripturisticum hujusce verbi.

Per oppositum S. Paulus dicit | Cor. I, 6-9: “Sapientiam autem loquimur inter perfectos... sed loquimur Dei
sapientiam in mysterio... Quod oculus non vidit nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit, quae praeparavit
Deus iis qui diligunt illum”. Praeparavit autem eis visionem immediatam essentize divinze et Trinitatis.

2. Enunciatio mysterii Trinitatis secundum Ecclesiam.

Doctrina catholica de Trinitate exprimitur in variis Symbolis et definitionibus, qua referuntur apud Denzin-
ger (Index systematicus n. V, a, b), scil. in Symbolo Apostolorum, Symb. S. Athanasii, in Symb. Concilii Nicaeni,
ac pluribus aliis sequentibus. Denique fides catholica de S. Trinitate sic contrahitur a Concilio Lateranensi IV
(1215), in celeberrimo capite “Firmiter” (Denz. 428, 432): “Firmiter credimus et simpliciter confitemur, quod
unus solus est verus Deus Pater, Filius, Spiritus Sanctus: tres quidem personae, sed una essentia, substantia seu
natura simplex omnino. Pater a nullo, Filius a Patre solo, ac Spiritus Sanctus pariter ab utroque... consubstantia-
les et coaequales et coomnipotentes et coaeterni... credimus et confitemur cum Petro Lombardo, quod una
guaedam summa res est, incomprehensibilis quidem et ineffabilis, quae veraciter est Pater et Filius et Spiritus
Sanctus, tres simul persona ac singillatim qualibet earundem: et ideo in Deo solummodo Trinitas est et non
quaternitas, quia quaelibet trium personarum est illa res, videlicet substantia, essentia seu nutum divina”.

Iltem n. 431: Non est realis distinctio inter essentiam et personas, sed est inter persanas ad invicem (281,
523, 703).

Ibid. n. 428 declaratur quod tres personae sunt unum principium operationis ad extra, quia “operatio” divina
ad extra procedit ex omnipotentia quae communis est tribus personis.

Haec definitio IV Conc. Lateranensis completur a Conc. Florentino, in decreto dogmatico unionis graecorum
(1439), Denz. 691: “Diffinimus quod Spiritus Sanctus ex Patre et Filio aeternaliter est et essentiam suam suum -
gue esse subsistens habet a Patre et a Filio simul, et ex utraque aternaliter tanquam ab uno principio et unica
spiratione procedit”. Declarantur etiam plura de qualibet persona in particulari.

Unde mysterium SS. Trinitatis sic brevius enuntiari potest: est mysterium unius Dei in tribus personis, sed
contra pseudo-synodum Pistoriensem dicendum est: non unum Deus in tribus personis distinctus, sed: unus
Deus in tribus personis distinctis; nam nulla ponitur distinctio realis in ipsa Deitate. Ut declaratum est in Conc.
Toletano XI (Denz. 279): “Deitas in singulis personis non minuitur, et in tribus non augetur”.

De symbolismo traditionali SS. Trinitatis.

Ad quandam expressionem hujusce mysterii communiter propositum est symbolum trianguli aquilateralis,
quod plus continet quam generaliter putatur. Sensibiliter exprimit vestigium mysterii quoad distinctionem per-
sonarum et ea qua sequuntur.

1) Tres anguli realiter ab invicem distinguuntur, quamvis non realiter distinguantur a superficie trianguli,
guee est numerice eadem pro tribus. Ita tres personae divinae realiter ab invicem distinguuntur, non vero ab es -
sentia divina quae est numerice eadem in eis. Imo hi tres anguli realiter ab invicem distinguuntur per oppositas
relationes, et non a superficie communi cui nullo modo opponuntur: ita tres personae divinee.

2) Hi tres anguli sunt eéequales, et quasi consubstantiales, quia constituuntur eadem superficie qua non est
major in tribus quam in uno. Sic est ana superficies non in tribus angulis distincta, sed in tribus angulis distinc-
tis.

3) Quilibet angulus reddit hanc superficiem incommunicabilem ex parte sua, attamen primus angulus con-
structus, quamvis non causet superficiem aliorum, communicat suam superficiem secundo, et per secundum
tertio. Imo primas angulus non realiter distinctus a sua superficie, eam communicat, quamvis semetipsum non
communicet, ita Pater in Trinitate communicat naturam divinam, non vero seipsum; pariter Filius respectu Spi-
ritui Sancto.



RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 13

4) Denique non obstante aqualitate angulorum est inter eos ordo originis, absque causalitate; sic construi-
tur primus, ut principium secundi, et ambo sunt principium tertii; attamen secundus et tertius non causantur a
primo, quia eorum superficies non causatur, est enim ipsa superficies primi quae eis communicatur. Haec analo -
gia melius manifestatur, prout principales definitiones Ecclesiae circa Trinitatem reducuntur ad sequentes pro-
positiones, quae sic pluries scriptae sunt circa triangulum aequilateralem.

Pater
N (9]
& &
$ 3
o
DEUS e
P
5p
Filius non est S.

Sanctus

Pater est Deus, Filius est Deus, Spiritus Sanctus est Deus et tamen Pater non est Filius, quia non seipsum ge-
nerat; nec est Spiritus Sanctus, nec Filius est Spiritus S., quia spirantes distinguuntur a spirato, sicut generans a
generato. Sic in enuntiatione mysterii jam apparet sensus profundus verbi “est” et negationis “non est”. Ut dici-
turinl, g. 13, a. 12, verbum “est” exprimit in omni propositione affirmativa de aliqua realitate identitatem rea-
lem subjecti et praedicati, et hic exprimit identitatem realem trium personarum cum essentia, dum negatio
“non est” exprimit distinctionem realem personarum ab invicem. Jam ex hoc tollitur aperta contradictio in
enuntiatione mysterii, aperta contradictio esset si Deus sub eodem aspectu, v. g. naturae, diceretur simul unus

et trinus.
%k %k k

In Catechismo catholico cura et studio Card. Gasparri concinnato sic definitur hoc mysterium pag. 96:

1) “Deus unus est unitate naturee in tribus tamen realiter distinctis personis, Patre, Filio et Spiritu S., quae SS.
Trinitatem constituunt”. Sic Pater est Deitas non vero est trinitas.

2) Quomodo inter se distinguuntur Pater, Filius et Spiritus S.?

R. Per oppositas personarum relationes, quatenus Pater generat Filium, et ab utroque procedit Spiritus S.
(Pater enim non generat seipsum).

3) Curnam tres personze divinae sunt unus Deus?

R. Quia sont consubstantiales, id est unam eandemque habent naturam divinam, et ideo easdem perfectio-
nes seu attributa et opera ad extra. (Opera enim ad extra procedunt ex omnipotentia qua communis est tribus
personis.)

4) Nonne potentiam Patri, sapientiam Filio, bonitatem Spiritui S. Sacree Litterae adscribere solent?

R. Licet omnia divinitatis attributa communia sint singulis divinis personis, nihilominus Sacrze Litterse adscri-
bere solent potentiam Patri, quia est omnis originis fons, sapientiam Filio, quia est Verbum Patris, bonitatem et
sanctitatem Spiritui S. quia est utriusque amor”.

Et datur referentia ad Catechismum Conc. Trid. ad parochos, p. |, c. IV, n. 3, et c. I, n. 14.

Non magis immorandum est nunc in simplici enuntiatione hujusce mysterii; explicatio verborum naturee,
personae etc. invenietur in ipsis articulis S. Thomee.

3. De erroribus circa Trinitatem.

Non loquimur de atheistis nec de pantheistis, qui negant ipsum Deum creatorem, nec de rationalistis, qui
simpliciter rejiciunt omne mysterium supernaturale. Facilis est classificatio horum errorum prout quidam, ad
facilius salvandam unitatem naturae divinae, negant aut realem distinctionem personarum (ut Monarchiani et
Sabelliani) aut earum consubstantialitatem (ut Subordinatianistae, scil. Ariani et Macedoniani), Per oppositum
quidam, ad melius salvandam Trinitatem personarum, tres naturas ponunt in divinis, hi sunt Tritheistae, Cfr. Ti-
xeront, Histoire des dogmes, T. |, p. 127 sq., 179 sq., 313, 406; T. II, 22; T. lll, 107.

In hoc apparet quomodo divina Providentia permittit errores et haereses ut in majori luce manifestetur veri-
tas, sicut permittit peccatum propter majus bonum; immo quoad Trinitatem Deus permisit haereses ad invicem
oppositas, ut in tribus prioribus saeculis omnes principales aspectus supremi mysterii speculative consideren-



14 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

tur, et ut in plena luce ponatur supremum dogma. Sic in Oriente praecipuae haereses speculativae seu ordinis
metaphysici antecesserunt haeresim pelagianam qua est potius ordinis moralis et apparuit in Occidente.

Ita classificari possunt hi errores, ut appareat veritas hujusce effati: systemata erronea plerumque sunt vera
in hoc quod affirmant, et falsa in hoc quod negant, quia realitas de qua loquuntur ditior et altior est illis.

S Monarchiani
o quoad realem distinctionem earum .
Trinitatis Modalistee
. personarum  guoad consubstantialitatem seu Ariani
Negatio S N
divinitatem earum Macedoniani
Unitatis Ita Tritheismus Roscellini (saec. XI) et postea abbatis Joachim

naturae (saec. XI).

Difficile est fingere alios errores possibiles, nisi errores rationalistarum modernorum, ut Kant, Hegel, qui no-
tionem Trinitatis omnino pervertunt ad negandam omnem veritatem supernaturalem.

Aliter proponi potest hac classificatio, ut melius manifestetur contrarietas errorum ad invicem opposito-
rum. Sic inter ac supra Unitarismum (Monarchianorum, Modalistarum aut Arianorum) et Tritheismum, dogma
catholicum Trinitatis in unitate apparet ut veritatis culmen, ad modum culminis pyramidis supra errores ad invi-
cem contrarios. Heereses ad invicem oppositee sic apparent falsae, in eo quod negant scil. in negatione sive Tri-
nitatis, sive Unitatis, et verae in hoc quod affirmant, quia realitas divina est infinite ditior humanis conceptioni-
bus semper limitatis. Ut videbimus, in Medio Z£vo appositio inter nominalismum et realismum valde influxit in
has quaestiones theologicas et modo satis complexo.

Quinam negaverunt distinctionem realem personarum?

Seec. Il: Monarchiani, qui monarchiam profitentes, seu unicum principium divinum, declaraverunt aut Chri-
stum esse merum Hominem, virtute quadam divina instructum, ita Paulus Samosatenus; aut Christum esse
Deum Patrem incarnatum et passum, ut Patripassiani: speciatim Noetus, contra quem scripsit in Oriente Hippo-
lytus, et Praxeas, quem refutavit Tertullianus in Occidente.

Noetus et Praxeas asserebant Patrem et Filium non vere distingui, sed esse diversa nomina ad eandem per-
sonam designandam.

Seec. lll Sabellius propugnavit modalismum ita dictum, quia in Deo non admittebat personas distinctas, sed
tantum accidentales modos. Postea modalistee dixerunt: in Deo unam tantum esse Personam eamque triplici
modo sese manifestare, ut Legislatorem in V. T. seu ut Patrem, postea ut Redemptorem in N. T. seu ut Filium, et
denique ut Sanctificatorem seu Spiritum Sanctum.

Contra Sabellianos seu Modalistas scripserunt post Tertullianum, S. Dionysius Alex., S. Zephyrinus, et Calli-
stus (Cfr. Denz., Damnatio Sabellianismi: 48, 60, 85, 231, 271, 705).

Notandum est quod Modalismus renovatus est postea a Mahumetanis, sac. VII; Mahumetus admisit enim
existentiam unius Dei Creatoris, Allah, qui solus est adorandus, exclusa Trinitate personarum. Imo formula ora-
tionis in Islamismo, scil. “Non est alius Deus, nisi Allah, et Mahumetus est ejus propheta”, haec formula in men-
te Mahumeti est negatio Trinitatis, et continet haeresim, imo apostasiam totalem a fide christiana, negatis si-
mul dogmatibus Incarnationis et Redemptionis per Christum, qui nihil aliud est quam propheta. Hoc attente
notare debent hi qui nunc scribunt de mystica Islamismi, non satis notando differentiam immensam inter Isla-
mismum et Christianismum.

Iltem modalismus renovatus est deinde a Waldensibus, medio aevo, et a Socinianis, ab Unitariis qui sunt pro-
testantes liberales. Item apparet in theologia kantiana ubi Deus vocatur Pater ut Legislator, Filius ut Guberna-
tor, Spiritus S. ut Judex. Theosophi moderni pariter sunt unitaristae, et terrent quod unum est Ens seternum infi-
nitum, incognoscibile, quod sese manifestando fit triplex: primus Logos, seu radix essendi, secundus Logos, seu
primitiva dualitas, tertius Logos, seu intellectus universalis (Cfr. Mainage, Les principes de la théosophie). Alii di-
xerunt. in Deo est, absque distinctione reali, intelligentia, ejus objectum et unio utriusque: haec tria vocari pos-
sunt Pater, Verbum et Spiritus. Ita quidam Hegeliani.

Hi omnes errores modalismum szeculi lll renovant.

* % %

Quinam negaverant divinitatem personaram et consubstantialitatem?
Praesertim Arius, presbyter alexandrinus, gnostico principio imbutus quod Deus, ratione sua excellentize,
non potest immediate producere res inferiores, sed solum mediantibus creaturis superioribus. Sic, Arius se-



RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 15

guens vestigia Ebionitarum et Gnosticorum, negavit divinitatem Filii, dicens Filium esse tantum creaturam per-
fectissimam omnium, ex nihilo factam in tempore, ac Deo igitur subordinatam, unde nomen subordinatianismi.
Pro Ario, Deus Pater solus est aeternus et creavit in tempore Verbum, non ex propria substantia, sed ex nihilo,
et deinde Deus usus est Verbo tanquam organo ad creandum mundum, et ad homines redimendos. Juxta
Arium Spiritus S. est pariter creatura, non solum Patre, sed Filio inferior. Unde Arius saltem initio dicebat Filium
esse secundum naturam Patri omnino dissimilem (dvopotov). Hunc errorem impugnaverunt Alexander, Alexan-
drize episcopus, qui vocata synodo centum fere episcoporum, Arium pertinaciter haeresi adharentem excom-
municavit, et praecipue S. Athanasius, qui dogma catholicum invicte propugnavit, defendens verba Ev. Joan. |, 1:
“In principio erat Verbum et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum”.

Ad pacem Ecclesize reddendam, anno 325 congressum est universale concilium Nicaea in Bithynia, in quo
definitum est contra Arium, Verbum esse Patri consubstantiale, “OpooUalov T® Matpl, unius substantize cum
Patre” (Denz. 54). Fidei formula haec erat: “Credimus in unum Deum Patrem omnipotentem, omnium visibilium
et invisibilium factorem. Etiam unum Dominum nostrum Jesum Christum Filium Dei, natum ex Patre unigeni-
tum, hoc est de substantia Patris (non ex nihilo), Deum ex Deo, lumen ex lumine, Deum verum de Deo vero,
natum, non factum, unius substantize cum Patre, quod graece dicitur homoousion, per quem omnia facta sunt.
Et in Spiritum S....”. Arianismo sic ab Ecclesia damnato ut haeresi, ariani conati sunt errorem suum dissimulare,
dicendo Filium esse similem in natura cum Patre, homoiousion, vel homoion, nolebant tamen dicere consub-
stantialem homoousion.

Ita Basilius Ancyranus et Auxentius Mediolanensis, qui vocati sunt semi-ariani. Haeresis ariana perduravit
usque ad sac. VI in quo prorsus evanuit.

Quoad doctrinam S. Athanasii de Trinitate, cfr. Tixeront, Histoire des dogmes, Il vol., pag. 67-76.

Defensio dogmatis a S. Athanasio proposita sic breviter contrahitur Verbum dicitur Deus in prologo S. Joan -
nis: “Et Deus erat Verbum”; item pluries ejus divinitas clare affirmatur in Epistolis S. Pauli, et a Christo ipso v. g.
dum dicit: “Ego sum via, veritas et vita”. Insuper revera Verbum nos deificat, nos efficit deos per participatio-
nem, ad hoc requiritur quod ipsum sit Deus per essentiam, consubstantiale Patri, quamvis ab eo distinctum ut
Filius ejus. Pariter Spiritus S. nos vivificans est Deus per essentiam, et ideo cum Patre et Filio connumeratur in
formula baptismi. Principales definitiones et declarationes contra Arium et Arianos sunt apud Denz. n. 54, 57,
61, 223, 271, 708, 1460.

Eunomius ex iisdem principiis ac Arius deduxerat Spiritum S. non esse Deum, sed creaturam a Filio Dei fac-
tam, eoque inferiorem, et angelis similem. Et eodem fere tempore Macedoniani negaverunt ut semi-ariani divi-
nitatem et consubstantialitatem Spiritus Sancti.

Contra Eunomium scripserunt S. Gregorius Nyss., S. Basilius Caes., S. Ambrosius. Damnatus est macedoniani-
smus a S. Damaso in Conc. Romano IV (380) et anno sequenti in Conc. Constantinopolitano, cecumenico II.
Denz., Index: Macedonius: 74, 85. Cfr. etiam n. 58, 62, 85, 223, 271, 705, 1461.

Principalis definitio est ista n. 74: “Si quis non dixerit Spiritum S. de Patre esse vere ac proprie, sicut Filius,
de divina substantia, et Deum verum, a. s.”. Sic sac. IV, modo perfecte explicito ab Ecclesia proponitur contra
praedictos errores Trinitas personarum distinctarum ab invicem et earum divinitas seu consubstantialitas, ita
servatur unitas essentize non obstante personarum distinctione. Proinde jam in primis saeculis damnatur expli-
cite unitarismus quem nunc renovant protestantes liberales.

%k %k %k

Quinam docuerant Tritheismum? Explicite Tritheismus non apparuit nisi in medio zevo.

Attamen saec. VI Joannes Philotonus, alexandrinus philosophus, viam paravit tritheismo prout identificavit
personam cum natura, sic docuit tres esse naturas in Deo et tamen tres personas esse unum Deum. Aliis verbis
docuit tres personas divinas participare naturae divina, quasi sicut tres homines participant naturae humanaze.
Propterea damnatus est ut haereticus in Il Conc. Constant. (cecum. V). Cfr. Hurter, Nomenclator 3, T. |, p. 466, n.
2.

Seec. Xl et sequenti controversia de universalibus influxit diversimode in quaestiones de Trinitate. Roscelli-
nus, nominalium doctor celebris, docuit essentiam divinam non posse esse communem tribus personis, sed
tres personas divinas esse tres realitates seu substantias distinctas, eo fere modo quo tres animae et tres angeli
differunt, et tamen tres personas divinas aliquid unum efformare prout una voluntate et potentia praedite
sunt.

Roscellinus ad hoc pervenit per viam nominalismi, secundum quem universalia nequidem fundamentaliter
existunt a parte rei, scil. universalia nihil objectivi referunt, sed sunt mere voces in nostris sermonibus usitatee;
ad quam doctrinam redeunt positivistae seu empiristee moderni, qui nolunt admittere distinctionem essentia-



16 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

lem inter cognitionem intellectivam et sensitivam, et reducunt ideam ad imaginem compositam phantasiae
cum nomine communi adjuncto. Secundum igitur nominalismum saltem purum, nequidem fundamentaliter in
rebus existunt universalia, sed solum individua; sic humanitas designat collectionem hominum et non naturam
humanam specifice unam; si igitur sunt tres personz divinae secundum revelationem, non concipitur n nomi-
nalistis quod possint habere eandem naturam divinam, et praesertim naturam numerice unam; nequidem enim
admittunt pro diversis hominibus naturam specifice unam.

Nominalismum Roscellini impugnavit S. Anselmus in Tr. de Fide Trinitatis, P. L. t. 158, p. 259-284, et damna-
vit Synodus Suessoniensis (ann. 1092)3.

Post Roscellinum, saec. Xl Gilbertus Porretanus, qui quamvis a pluribus dicatur nominalista, est potius reali-
sta, alio modo tendit ad tritheismum, dum affirmat relationes divinas ab essentia distingui realiter. Realismus
immoderatus existimat quod universale existit formaliter a parte rei, et sic ponit distinctiones reales ubi non
sunt, v. g. in homine inter gradus metaphysicos, inter ens, substantialitatem corporeitatem, vitam, animalita-
tem, rationalitatem, non considerando quod haec omnia reducuntur ad eundem conceptum magis comprehen-
sivum hominis.

Pariter realismus immoderatus ponit quandam distinctionem realem, aut saltem plus quam virtualem in
Deo inter attributa divina, et etiam inter essentiam divinam et personas divinas. Sic tendit ad tritheismum, quia
in personis divinis seu in relationibus divinis ad invicem oppositis ipsum “esse in” multiplicaretur. E contrario, ut
ostendit S. Thomas |, g. 28, a. 2, in eis “esse in” est non accidentale, sed substantiale, ideoque non multiplica-
tur.

Gilbertus Porretanus damnatus est in Conc. Remensi an, 1148. Denz. 389; sequeretur ex ejus doctrina quod
relationes divinae essent accidentia in Deo. Respondet S. Thomas (I, g. 28, a. 2) quod in Deo, ut est Actus purus,
non potest esse accidens, et hae relationes sic realiter distinctae a substantia divina, ad modum accidentis, non
possent constituere personas. Ut videbimus infra loc. cit.: “esse in” relationis in Deo est quid substantiale, et
ideo non realiter distinguitur a substantia.

Sic Roscellinus et Gilbertus Porretanus, per vias diversas, ponunt in Deo distinctionem realem qua non in-
venitur, sic inclinant ad tritheismum. Denique Abbas Joachim Xll szc., in Calabria, ad tritheismum pervenit, vo-
lendo corrigere Petrum Lombardum, quem male intellexerat. Putavit doctrinam Petri Lombardi perducere ad
guandam quaternitatem, prout essentia divina non esset neque Pater, neque Filius, neque Spiritus S. Hunc er-
rorem vitare volens in alium incidit: docuit enim inter tres personas divines existere tantum unitatem moralem,
eam scil. quae oritur ex consensu voluntatis, et existit inter christianos. Sic natura divina non esset numerice
una seu unica, sed multiplicaretur. Hic error Abbatis Joachim damnatus est a IV Conc. Lateranensi (Denz. 432):
“Nos autem, sacro approbante Concilio, credimus et confitemur cum Petro Lombardo, quod una quaedam sum-
ma res est, incomprehensibilis quidem et ineffabilis, quae veraciter est Pater, et Filius, et Spiritus S., tres simul
personae, ac singillatim qualibet earundem; et ideo in Deo solummodo Trinitas est, et non quaternitas, quia
queelibet trium personarum est illa res, videlicet essentia divina”. In hac definitione verbum est dum dicitur “Es-
sentia divina est Pater” significat ut in omni propositione affirmative identitatem realem subjecti et preedicati.
Essentia est Pater, absque distinctione reali, dum e contrario Pater non est Filius; inter eos est distinctio realis
seu distinctio quae antecedit considerationem mentis et quae fundatur, ut clarius dicetur in Conc. Florentino,
Denz. 703, in relationis oppositione. In hoc Conc. Florentino (ibid.) ad reconciliationem schismaticorum graeco -
rum cum Ecclesia, clare formulatur principium quo illustratur tota doctrina de Trinitate: “In Deo omnia sunt
unum et idem, ubi non obviat relationis oppositio”. Heec autem relationis oppositio existit inter personas ad in-
vicem, non vero inter personas et essentiam. Sic doctrina Ecclesia apparet ut culmen pyramidis supra haereses
ad invicem oppositas, qui negant aut Trinitatem personarum divinarum, aut unitatem numericam naturae divi-
nz. Proinde juxta judicium Ecclesize hae haereses sunt falsze in hoc quod negant, et remanet aliquid secundum
quid verum in illis in hoc quod affirmant. Quidquid enim positive affirmatur in eis, scil. et unitas natureae et Trini-
tas personarum, affirmatur ab Ecclesia.

%k ¥

Notandum est denique quod saec. XIX Gunther ad tritheismum inclinavit definiendo personalitatem per con-

3 Notandum est quod S. Anselmus est realista potius immoderatus, ut apparet ex sua probatione a priori existentiee Dei quze valeret
secundum realismum platonicum, et non valet justa S. Thomam, secundum moderatum realismum Aristotelis. In confutatione hujus
argumenti S. Anselmi saepe non satis consideratur ejus relatio cum quaestione de universalibus. Et ad objectionem quod hoc
argumentum continet illegitimum transitum ab ordine ideali ad realem, realista platonicus responderet: semper, judicando de
essentia rerum extramentalium, transimus de ordine ideali ad realem. Sed secundum realismum moderatum in experientia
fundatum non valet argumentum Anselmi. Quidquid sit autem de hac exaggeratione realistica S. Anselmus egregie defendit dogma
contra Roscellinum.



RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 17

scientiam sui. Dixit: si per suam essentiam Deus esset sui conscius, in en esset solum una persona. Sic posuit
tres conscientias distinctas in Deo, distinguendo in Deo subjectum sui conscium (Patrem), objectum sui con-
scium (Filium), et sequalitatem utriusque, sui consciam (Spiritum S.). Sic videtur pervenire ad tres intellectio-
nes. Hic error reprobatus est a Pio IX (Cfr. Denz. 1655).

Inter errores de Trinitate computanda est theoria modernistarum, qui dicunt dogma Trinitatis, sicut alia dog-
mata, esse inventum humanum, laborioso conatu comparatum, et continuze evolutioni ac mutationi subjectum
(Denz. 2022 sq., 2026, 2054).

Quid resultat ex damnatione horum errorum quoad distinctionem conceptuum? Ex hac brevi classificatione
errorum ad invicem oppositorum non solum melius apparet, ut culmen, veritas revelata ab Ecclesia proposita,
in qua scil. servantur unitas naturae divina et simili Trinitas personarum divinarum; sed occasione horum erro -
rum distinctio inter naturam et personam multo clarius exposita est. Notandum est, ut communiter dicitur,
quod ad hanc distinctionem statuendam fuit difficultas propter differentiam inter vocabula latine et vocabula
greeca. In Ecclesia Occidentali, vocabulum latinum persona, greece mpoowmov, prius quidem designat larvam
scenicam (maschera) quam induebant histriones qui famosos homines repraesentabant, personando seu decla-
mando; postea vero hoc nomen impositum est iis qui aliqua dignitate decorabantur (un personaggio), tandem
iis omnibus hominibus qui sunt sui juris, seu jurium capaces, et sic persona distinguuntur a rebus. Modo magis
philosophico, saec. VI Boetius definivit personam: “naturze rationalis individua substantia” (Lib. De Persona et
de duabus naturis), id est, ut diceretur hodie: “Persona est subjectum intelligens et liberum”.

In Ecclesia Orientali autem, prioribus saculis, saepe voces olgoia et UTOOTAGCLS promiscue usurpabantur ad
designandam substantiam vel essentiam; ex hoc ortae sunt multee controversiae: et mpocwmnov, etymologice si-
gnificans faciem aut larvam scenicam, non videbatur satis clare exprimere realem distinctionem inter personas
divinas. Ariani autem vocem Umootaolg intellexerunt de substantia, dixeruntque, tres in Deo esse substantias
subordinatas. Tandem, suadente S. Athanasio, placuit nomine oloia designari naturam et verbo UTdéoTAOLC Si-
gnificari personas. Sic deinceps vox graeca hypostasis aequivalet voci latinae persona, unde expressio “unio
hypostatica” seu unio duarum naturarum in una persona Verbi incarnati; et pariter dicuntur esse in Deo tres
hypostases in unitate naturze. Postea, inter Patres graecos, S. Basilius magis explicite determinavit sensum ho-
rum verborum. Docuit voce oUcia designari id quod est commune (td kowov) individuis ejusdem speciei, et
hypostasi id quod est singulis individuis proprium (cfr. S. Basilium, Epist. 38, 1; 3, 4. PG. t. 32, p. 325 sq.). Atta-
men haec notio adhuc incompleta erat, nam natura a Verbo assumpta, etsi individua, non est persona. Propte -
rea ad vitandam confusionem humanitatis individuae Christi cum ejus persona divina, Leontius Bysantinus do-
cuit hypostasin esse substantiam non solum individuam sed etiam per se separatim existentem (ka8' Eautov)
ideoque vere incommunicabilem (cfr. Leont. Bisant., Contra Nestorium et Eutichet. PG. t. 86, p. 1280 sq.).

Inter scholasticos S. Thomas pariter perficit definitionem personz datam a Boetio. Cfr. I. q. 29, a. 1, 2; llI, g.
2, a. 2 ad 3; Quaestiones disp. De Pot., g. 9, a. 1, 4. Juxta ipsum persona est naturee rationalis individua substan-
tia, scil. incommunicabilis per se separatim existens ac per se separatim operans, sui juris. Communiter dicitur
hodie, ut notavimus: persona est subjectum intelligens et liberum, et hoc verum est (analogice, sed proprie) et
de persona humana, et de persona angelica, et de personis divinis, ut clarius infra dicetur.

k %k ok

Notandum est denique quod apud doctores et theologos catholicos fuerunt duze tendentize. Patres et theo-
logi greeci in explicatione mysterii potius incipiunt a Trinitate personarum quae revelatur explicite in N. T. quam
ab unitate naturae; dum e contra latini praesertim a tempore S. Augustini potius incipiunt ab unitate naturze,
jam statuta in tractatu De Deo uno, ad inveniendam Trinitatem personarum. Sic quasi modo inverso transeunt
ab uno extremo mysterii ad aliud et proinde inveniunt oppositas difficultates; graeci difficilius servant unitatem
naturae, et latini difficilius servant ea quae sunt propria vel appropriata personis.

Item inter scholasticos latinos est notabile discrimen secundum controversiam de universalibus, prout qui-
dam ut Scotus ponunt inter essentiam et personas divinas distinctionem formalem actualem a parte rei, dum
nominales ponunt distinctionem velut verbalem sicut inter Tullium et Ciceronem; thomistae autem et plerique
theologi distinctionem virtualem.

4. De testimonio S. Scripturze circa mysterium Trinitatis.
Status quaestionis: Melius est in titulo uti hac terminologia, quam dicere: Existentia SS. Trinitatis ex S. Scrip-

tura probatur. Revera enim Trinitas non probatur, non est conclusio theologica, sed creditur. Dicere: “Ex S.
Scriptura probatur” videtur innuere fidem esse conclusionem hujus syllogismi: Quidquid Deus revelavit verum



18 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

est, et credendum. Atqui Deus in S. Scriptura revelavit mysterium Trinitatis. Ergo credo hoc mysterium. Vera
conclusio preaedicti syllogismi est: Ergo mysterium Trinitatis est credibile, imo credendum. Hoc est judicium cre-
dibilitatis, imo credentitatis, nondum vero est actus fidei, qui est actus simplex essentialiter supernaturalis, su-
pra discursum, et non fructus syllogismi: quia immediate nititur auctoritate Dei revelantis prout uno et eodem
actu credo Deo revelanti et Deum revelatum, ut dicitur lI-Il, g. 2, a. 2.

Attamen praedicta expressio, scilicet “existentia SS. Trinitatis ex S. Scriptura probatur” potest sumi in bono
sensu, scilicet: probatur hanc veritatem esse de fide secundum S. Scripturam. Et in hoc sensu multi thomistae
hac formula utuntur.

Notandum est etiam quod non necesse est quod semper probetur ex S. Scriptura quodlibet dogma esse re-
velatum, quia potest esse modo parum explicito in S. Scriptura et clarius in Traditione divina, quee antecedebat
Scripturam, momento preedicationis Christi et primae praedicationis Apostolorum, quae non integraliter scripta
est.

Quoad originem dogmatis SS. Trinitatis, rationalistae, protestantes liberales et modernista dicunt, Christum
minime docuisse Deum esse trinum, sed tantummodo Deum esse Patrem omnium. Addunt: Apostoli ab initio
credebant quidem in Deum Patrem et in hominem Jesum Christum, divinum legatum, et in Spiritum seu virtu-
tem et operationem Dei, sed tres hujusmodi terminos non habebant ut personas distinctas. Circa an. 80, jam
apparet in Evangelio sec. Matthaaum formula baptismi, in qua simul PATER, FILIUS, et SPIRITUS SANCTUS con-
numerantur non tamen ut distinctae personze. Paulo post, quidam christiani, Philonis systemate imbuti, Chri-
stum putaverunt esse Logon seu ens medium inter Deum et hominem; alii, hellenicis theoriis addicti, censue-
runt, Christum esse filium Dei sensu litterali et proprio, ideoque Patri 22qualem: quae theoria post longas dispu-
tationes definita est in Concilio Nicaeno.

Dogma igitur Trinitatis nihil aliud est pro rationalistis, nisi theoria judaeo-hellenistica, per quatuor priora sae-
cula lente elaborata.

Contra hanc rationalisticam interpretationem, testimonium S. Scripturee exponi posset, ut plures faciunt,
ostendendo quomodo hoc mysterium jam in Veteri Testamento adumbratur, et postea plene revelatur in Novo.
Sed pro V. Testamento melius est saltem in cursu theologise dogmaticae uti methodo regressiva, scilicet post ex-
positionem textuum N. T., sic clarius apparebit adumbratio hujus mysterii in V. T., sicut ad inveniendum fontem
alicujus fluminis ascendimus regressive secundum cursum ejus.

Quoad expositionem autem doctrinae N. T. melius est sequi ordinem secundum quem proposita est ipsa Re-
velatio a Christo et ab Apostolis, et prius considerando textus de tribus personis simul, postea textus de quali-
bet persona in particulari. Ita merito plures procedunt, v. g. Tanquerey in sua ultima editione: cfr. etiam Hervé
et Scheeben.

Testimonia N. T. de tribus personis simul.

Supposito cursu exegeseos, hac expositio doctrinae fidei ostendere debet ipsos fontes theologiae. Et sicut
magna flumina descendunt de montibus, ita s. theologia descendit ab altitudine doctrinze fidei expressae in S.
Scriptura et Traditione; deinde autem, in fine, rursus theologia ad hanc altitudinem ascendit prout disponit ad
contemplationem divinorum.

Speciatim consulenda est Theologia biblica, de SS. Trinitate, a P. F. Ceuppens O. P. Roma 1938 edita: Myste-
rium SS. Trinitatis in A. T., pag. 1-53. Mysterium SS. Trinitatis in N. T. in Synopticis 54-97. In Actibus Apostolorum
98-110. Apud S. Paulum 111-154. — Apud S. Joannem 154-244,

Conveniens est prius considerare hoc testimonium de tribus personis simul.

1) In Evangeliis synopticis tanquam in expressione primae praedicationis christianae. 2) In Epistolis Apostolo-
rum quarum priores scriptee sunt circa 53 ann. 3) Denique in Evangelio sec. Joannem scripto circa annum 80
contra eos qui divinitatem Christi negabant. Prius citandi sunt textus clari, postea difficultates ex obscuris.

In Evangeliis synopticis. Primus textus satis clare manifestans mysterium Trinitatis est apud Lucam [, 30-35
ubi annuntiatur Marizae per Angelum Gabrielem Incarnatio Verbi: “Spiritus Sanctus superveniet in te, et virtus
Altissimi obumbrabit tibi. Ideoque et quod nascetur ex te sanctum, vocabitur Filius Dei”.

Trinitas personarum in hoc textu jam clare enuntiatur, nam Angelus mittitur a Deo Patre, qui pluries et ibi-
dem vocatur Altissimus et ab eo quodammodo distinguuntur Spiritus Sanctus et Filius Dei altissimi (v. 32), Id
enim quod nascetur ex B. M. V. non erit Pater, nec Spiritus Sanctus, sed vocabitur Filius Dei. Iltem ex hoc textu
innuitur consubstantialitas personarum praesertim ex hoc quod Filius Dei dicitur in sensu non lato, sed proprio,
prout infra apud Luc. I, 43 Maria dicitur Mater Domini. Denique Spiritus, cui tribuitur hoc Incarnationis opus,
non est minor Patre et Filio. Haec est prima manifestatio Trinitatis in N. T, ante Incarnationem.

Secundus textus Synopticorum est apud Matth. Ill, 17 et Luc. IX, 34 (cfr. Il Petri I, 17) ante initium ministerii



RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX) | 19

Jesu, in momento Baptismi Christi; legitur apud Matth.: “Baptizatus autem Jesus confestim ascendit de aqua. Et
ecce aperti sunt ei czeli, et vidit Spiritum Dei descendentem sicut columbam et venientem super se. Et ecce vox
de ceelis dicens: Hic est Filius meus dilectus, in quo mihi complacui”. Haec verba dicuntur a Deo Patre in hac so-
lemni theophania.

Clarius quam in primo textu apparet distinctio personarum, prout Pater loquitur de czelo, et Filius hoc nomi-
ne personali opponitur ut persona Patri; tandem Spiritus Sanctus ab utroque distinguitur, nam dum Pater de
ceelo loquitur, Spiritus Sanctus sub specie columba descendit super Christum, qui declaratur Dei Filius.

Satis clare constat quod Pater non est Filius, nemo enim dicitur pater suiipsius, et quod Pater et Filius non
sunt Spiritus Sanctus. Si autem Pater ante considerationem mentis nostree non est Filius, ab eo realiter distin-
guitur; item si Pater et Filius non sunt Spiritus Sanctus, ab eo realiter distinguuntur.

Item in hoc textu aliguo modo apparet divinitas Filii, prout vocatur 6 uiog cum articulo, scilicet Filius in sen-
su non lato, sed proprio, et additur: “in quo mihi bene complacui”, seu prae omnibus dilectus.

Ut dicit P. Ceuppens, op. cit., p. 57: “Notandum praesertim est tres auctores Synopticos eandem expressio-
nem 6 dyanntog, dilectus, adhibere; porro in N. T. illud vocabulum nunquam de filio adoptivo praedicatur, sed
in N. T. idem sonare videtur ac 0 povoyevig, scilicet unicus, unigenitus”.

Spiritus autem Sanctus in hoc textu vocatur Spiritus Dei (Mth.), non est ergo quicumque spiritus divinus, v.
g. angelus quidam, “sed est Spiritus bene determinatus, t6 mvedpa (Mc. |, 10), et ut nullum amplius dubium
habeatur adjungit Lucas Ill, 22, to6 mveUpua t6 dylov, est illa persona divina quae in toto N. T. Spiritus Sanctus vo-
catur, et quae simul cum Patre et Filio constituit SS. Trinitatem” ita P. Ceuppens loc. cit.

Tertius textus Synopticorum est apud Matth. XXVIII, 19 et Marcum XVI, 13 in formula Baptismi a Christo tra-
dita antequam ad czelos ascenderet, dum Apostolos mittebat ad praedicandum Evangelium: hoc est in fine to-
tius Evangelii, sicut prima manifestatio fuit initio ante Incarnationem. Legitur enim in hoc loco Matth.: “Euntes
ergo docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti”. Distinctio personalis ma-
gis adhuc apparet in greeco, ubi conjunctio katl et articulus repetuntur ante nomen cujuslibet personee.

Repetitio articuli tam emphatica vix explicari potest sine reali distinctione personarum. Insuper Pater non
est Filius, sunt nomina personalia, non vero nomina impersonalia, ut veritas, bonitas, sapientia, quae designant
attributa divina ad divinam naturam pertinentia. Unde Pater et Filius designant distinctas personas. Si autem
ita est, tertius terminus debet etiam designare personant distinctam.

Denique innuitur quod divinitas harum trium personarum, prout gratia baptismalis in earum nomine data,
non potest dari nisi in nomine Dei, et tribus personis redditur secundum hanc formulam idem cultus latrize. Fi-
lius et Spiritus Sanctus in hac formula apparent sequales Patri; si autem non essent Deus, essent infinite infra
Patrem.

Notandum est quod rationalistze et liberales, vim hujus textus percipientes, genuinitatem ejus negare volue-
runt ex eo quod Eusebius verba Christi ita allegat “baptizantes in nomine meo...”. Sed hac objectio vana est,
nam omnes codices textum receptum referunt, et pariter omnes Patres qui Eusebium praecesserunt, inter quos
S. Ireneaeus, Hippolytus. Tertull., Orig. Imo ipse Eusebius aliqguando formam receptam allegat, et aliquando for-
mant breviorem. De hac controversia circa authentiam hujusce textus cfr. P. Ceuppens, op. cit., pag. 60 sq.
“Auctores catholici omnes et inter independentes non pauci theoriam de non authentia impossibilitatem repu -
tant”. Cfr. Lebreton, Les origines du dogme de la Trinité. |, 1927, p. 600. Loisy fateri debet: “L'emploi de cette
formule est attesté dans la Didache VII, 1 et I'on peut croire qu'elle était universellement recue dans les Eglises
au commencement du |1° siecle”. Les Evangiles Synoptiques, t. Il, p. 751.

In Epistolis Apostolorum sunt praesertim tria testimonia circa tres personas simul. Primum est Il Cor. XIll, 13
(juxta Harnack an. 53): “Gratia Domini nostri Jesu Christi et caritas Dei et communicatio Sancti Spiritus sit cum
omnibus vobis”. Ibi S. Paulus tribus personis tribuit concessionem gratize, sanctificantis; solus autem Deus est
auctor gratize, remissionis peccati et salutis. Cfr. Job. XIV, 4: “Quis potest facere mundum de immundo concep-
tum semine? Nonne tu qui solus es?”; Ps. LXXXIII, 12: “Gratiam et gloriam dabit Dominus”; “humilibus Deus dat
gratiam” Jac. IV, 6. — Secundum testimonium est ad Ephesios, 1V, 4-6 (juxta Harnack an. 57-9) agendo de corpo-
re mystico Christi: “Unum corpus et unus Spiritus... unus Dominus (scil. Christus), una fides, unum baptisma.
Unus Deus et Pater omnium, qui est super omnes et per omnia, et in omnibus nobis”. £qualitas personarum
infertur ex eo quod tres simul conferunt gratiam, cujus solus Deus est auctor. Hoc est magnum argumentum S.
Athanasii: Solus Deus deificat.

Tertium testimonium est in | Petri |, 1-2: “Petrus apostolus Jesu Christi... secundum praescientiam Dei Patris,
in sanctificationem Spiritus, in obedientiam et aspersionem sanguinis Jesu Christi: gratia vobis et pax multipli-
cetur”. Sicut in praedictis testimoniis tres personzae ibi apparent ut altissima causa gratize.

Apud Joannem denique (juxta Harnack et Zahn inter ann. 80-110) clare affirmantur Trinitas personarum et
earum aqualitas. Citamus solum nunc textus de tribus personis simul: sunt duo principales.



20 | RP Garrigou-L. - De Deo Trino et Creatore (ST I, Qu. XXVI-CXIX)

Primus est apud Joan. XIV, 16, 26, de promissione Spiritus Sancti a Christo fada in coena ultima. Ait enim
Christus: “Ego rogabo Patrem, et alium Paraclitum dabit vobis ut maneat vobiscum in a&ternum... Paraclitus au-
tem Sp. Sanctus, quem mittet Pater in nomine meo, ille vos docebit omnia”.

Ibi clare distinguuntur Pater qui mittit Spiritum, et Filius qui rogat Patrem ut Sp. Sanctus mittatur, et Sp.
Sanctus qui mittitur a Patre in nomine Filii. Certo mittens distinguitur a misso, mittens ante considerationem
mentis nostrae non est ille qui mittitur et pariter Pater non est Filius, generans non est ille qui generatur, nemo
dicitur seipsum generare. Si bene intelligitur sensus verbi est et negationis non est, satis clare constat realis di-
stinctio personarum, seu distinctio quae est in ipsa realitate ante considerationem mentis nostrae; quamvis val -
de intime uniantur hi de quibus sic loquitur S. Scriptura, realiter distinguuntur; ita substantia panis non est ejus
guantitas et tamen intime uniuntur. Item in praedicto textu et ex contextu apparet trium personarum consub-
stantialitas; nam paulo antea apud Joan. XIV, 9-11 dicit Christus: “Qui videt me, videt et Patrem... Non creditis
quia ego in Patre et Pater in me est?”. ltem Joan, X, 30: “Ego et Pater unum sumus”. ltem apud Joan. XV, 26:
“Spiritus veritatis qui a Patre procedit”, et ut fons omnis veritatis: cfr. Joan. XVI, 13: “Cum autem venerit ille Spi-
ritus veritatis, docebit vos omnem veritatem”.

Secundus textus Joannis de tribus personis simul est celebre comma joanneum, | Joan. V. 7: “Quoniam tres
sunt qui testimonium dant in caelo: Pater, Verbum et Sp. Sanctus et hi tres unum sunt”, De genuinitate hujus tex-
tus magna controversia orta est. Adversarii genuinitatis arguunt ex hoc quod textus ille deest in omnibus codi -
cibus graecis qui aliqua auctoritate gaudent, item in pluribus latinis codicibus et in praecipuis versionibus. Ex hoc
concludunt isti: Valde probabiliter illud comma erat olim solum explicatio marginalis quae postea in ipsum tex-
tum transiit. Sic haec explicatio marginalis haberet adhuc valorem traditionis. — E contra defensores genuinitatis
dicunt: lllud comma semper fuit in versione latina quae antiquitate superat graecos codices; nam in plerisque la-
tinis codicibus invenitur et a multis Patribus commemoratur, ut a Tertulliano, Cypriano, Augustino. Omissio
vero hujus versus in codicibus graecis explicatur ab his auctoribus, quia versus 7 et versus 8 eodem modo inci-
piunt et eodem modo terminantur sc. “et hi tres unum sunt” et propterea transcriptores facile omiserunt ver-
sum 8. Legitur enim in versione latina versus 7: “Quoniam tres sunt qui testimonium dant in czalo: Pater, Ver -
bum et Sp. Sanctus, et hi tres unum sunt”. V. 8: “et tres sunt qui testimonium dant in terra: spiritus et aqua et
sanguis, et hi tres unum sunt”.

De hac re fuerunt duze declarationes S. Officii quae citantur a Denzinger N. 2198.

Ex prima habetur: “Tuto negari non potest nec in dubium revocari hunc textum S. Joan. esse authenticum”
(13 januar. 1927).

Secunda autem declaratio, 2 junii 1927, sic sonat: “Decretum hoc latum est ut coerceretur audacia privato-
rum doctorum jus sibi tribuentium authentiam commatis Joannei aut penitus reiciendi, aut ultimo judicio suo
saltem in dubium vocandi... Minime vero impedire voluit quominus scriptores catholici rem plenius investiga-
rent... et in sententiam genuinitati contrariam inclinarent, modo profiterentur se paratos esse stare judicio Ec-
clesize, cui a Jesu Christo munus demandatum est Sacras Litteras non solum interpretandi, sed etiam fideliter
custodiendi”.

Nunc transeamus ad testimonia Novi Testamenti de personis singulatim sumptis.

Testimonia specialia de Deo Patre.

Deus in S. Scriptura dicitur Pater tripliciter:

| - sensu latissimo ratione creationis, respectu creaturarum quas creavit, conservat ac gubernat, sic apud
Job. XXXVIII, 28 dicitur “Pater pluviae”; Il - sensu lato, ratione adoptionis erga filios adoptivos, sic in oratione do-
minica dicitur “Pater noster”; Il - sensu omnino proprio, ratione generationis respectu Filii unigeniti. Sic Chri-
stus de quo dictum est: “Hic est Filius meus dilectus” (Matth. Ill, 17), dicit ipse, non Pater noster, sed Pater
meus, v. g, Joan. VIII, 54: “Est Pater meus qui glorificat me”. Matth. XXV, 34: “Venite, benedicti Patris mei” non
nostri, Luc. 11, 49: “In his quae Patris mei sunt oportet me esse”. Joan. X, 29: “Nemo potest rapere de manu Pa -
tris mei”. Joan. XV, 24: “Oderunt me et Patrem meum”. Joan. XX, 17: “Ascendo ad Patrem meum et Patrem ve-
strum”. Non eodem modo Deus est Pater Jesu Christi et Pater filiorum adoptivorum. Et in Prologo Joannis [, 18
dicitur: “Unigenitus Filius, qui est in sinu Patris, ipse enarravit”. ltem S. Paulus pluries loquitur de “Deo, Patre
Domini nostri Jesu Christi”, v. g. Rom. XV, 6: “Honorificetis Deum et Patrem Domini nostri Jesu Christi”. Item Il
Cor. 1, 3: “Benedictus Deus et Pater Domini nostri Jesu Christi”. Iltem Eph. |, 3. Sic Pater apparet ut Persona et
Persona divina, nemo unquam de hoc dubitavit; vocatur enim Domitius czeli et terrae et Deus vivus, v. g.: “Tu es
Christus Filius Dei vivi”. Apud Joannem in toto capite XVII Christus invocat Patrem tanquam Deum. Quod autem
Pater sit persona distincta a Filio constat prout generans distinguitur a generato, et hoc clarius apparebit agen-
do de Filio.



Index

hujus tomi Il

Praefatio....ccccceeiiiccccciinniiirrrr e e e e ecnenas 7
Introductio PoSitiva......cccciiiieeeeeennnssneessiiiisssseniinnennes 8
I- Momentum et locus hujusce tractatus..........ccccevueennnne 8
II- Enunciatio mysterii Trinitatis secundum Ecclesiam....12
Il- De erroribus circa TrinitateM......cccevveerieeriiveeeiiieenenn 13
IV- De testimonio S. Scripturae circa mysterium Trinitatis
.................................................................................... 17

V- De Traditionis testimonio circa Trinitatem................. 30
VI- Quid a sancto Augustino accepit sanctus Thomas
qguoad intelligentiam hujusce mysterii........cccccc........ 33

DE DIVISIONE TRACTATUS S. THOMZ DE TRINI-
Qu. XXVII- De processione divinarum Personarum. 40

Art. 1- Utrum processio sit in Divinis......cccceeevvieviiiiinnnnns 40
Art. 2- Utrum aliqua processio in divinis generatio dici

Art. 4- Utrum processio amoris in divinis sit generatio. .49
Art. 5- Utrum sint plures processiones in divinis quam

(o [T T TP PRRUTN 50

Qu. XXVIII- De relationibus divinis......cccceeeeeeeerennenns 53
Art. 1- Utrum in Deo sint relationes reales..........ccc........ 55
Art. 2- Relatio in Deo estne idem quod sua essentia...... 56
Art. 3- Utrum relationes quae sunt in Deo realiter ad invi-
cem distingUaNtUr.........ceevviiieciieecee e 63

Art. 4- Utrum in Deo sint tantum quatuor relationes rea-
LS ettt ettt s e e e e e e e annnnee 66

Qu. XXIX- De Personis divinis
Art. 1- De definitione personae
Art. 2- Utrum persona sit idem quod hypostasis, subsi-

stentia et eSSentia......ccccevvieereiiienieee e 72
Art. 3- Utrum nomen personze sit ponendum in divinis.73
Art. 4- Utrum nomen persona in Deo significet relatio-

Qu. XXX- De pluralitate Personarum divinarum......80

Qu. XXXI- De his quae ad unitatem vel pluralitatem

pertinent......cveceiiiiiinimciiiiinnc e 82
Art. 1- Utrum sit Trinitas in divinis......ccccccceevcvivieeeeeennnnn. 82
Art. 2- Utrum Filius sit alius a Patre........cccoecvvvieeeeeeennnn. 83
Art. 3- Utrum dici possit: Deus est solus..........ccccveeennne. 83
Art. 4- Utrum dici possit: Deus Pater est solus............... 83

Qu. XXXII- De divinarum personarum cognitione...85
Art. 1- Utrum Trinitas divinarum personarum possit per

naturalem rationem COgNOSCi......cceeecuvrrreereeeeeeeeinnnnns 85

Art. 2- Utrum sint ponendae notiones in divinis............. 90
Art. 3- Utrum sint quinque notiones in divinis............... 91
Art. 4- Utrum liceat contrarie opinari de notionibus divi-
1St teteeee ettt e e e e e e e e e e e e e e e e e e et eab e e eaeees 91

Qu. XXXIII- De Persona PatriS...cccceeereenerennisrnancrennnns 93
Art. 1- Utrum competat Patri esse principium................ 93

Art. 2- Utrum hoc nomen “Pater” sit proprie nomen divi-

N2 PEISONE....uviiiiiiiiriieeeiiiiireeeeserre e e snree e s snrnees 94

Art. 3- Utrum hoc nomen “Pater” dicatur de divinis per
prius secundum quod personaliter sumitur............... 94

Art. 4- Utrum esse ingenitum sit Patri proprium............ 95
Qu. XXXIV- De Persona Filii....ceeeeeeennnsnnssssiiiissenennnns 96
Art. 1- Utrum “Verbum” in divinis sit nomen personale 96
Art. 2- Utrum Verbum sit proprium nomen Filii............. 97
Art. 3- Utrum in nomine Verbi importetur respectus ad
CrEATUIAS. c.eeeeiee ittt 97

Qu. XXXV- De IMagine....cceeeereenicreenienesnsernerssssnsens 99
Art. 1- Utrum “Imago” in divinis dicatur personaliter....99
Art. 2- Utrum nomen “Imaginis” sit proprium Filio........ 99

Qu. XXXVI- De persona Spiritus Sancti..................101
Art. 1- Utrum hoc nomen “Spiritus Sanctus” sit proprium

nomen alicujus divinge person@®&.......ccccceeeevveeeeennnne 101
Art. 2- Utrum Spiritus Sanctus procedat a Filio............ 102
Art. 3- Utrum Spiritus Sanctus procedat a Patre per Fi-

JIUM Lt 110
Art. 4- Utrum Pater et Filius sint unum principium Spiri-

TUS SANCELeeiiiiiieieiee e 110

72 3 Lo T o 111
Art. 1- Utrum amor sit proprium nomen Spiritus Sancti
.................................................................................. 111

Art. 2- Utrum Pater et Filius diligant se Spiritu Sancto. 113

Qu. XXXVIII- De nomine Spiritus Sancti quod est Do-

1 g T 115
Art. 1- Utrum donum sit nomen personale.................. 116
Art. 2- Utrum donum sit proprium nomen Spiritus Sancti

.................................................................................. 117

Qu. XXXIX- De personis in comparatione ad essen-

L I 1 1 1 Y 119
Art. 1- Utrum in divinis essentia sit idem quod persona

.................................................................................. 119
Art. 2- Utrum sit dicendum tres personas esse unius es-
SENEIER. et 121
Art. 3- Utrum nomina essentialia pradicentur singulari-
ter de tribus personis.......ccccccvevciiieiciiee e, 121
Art. 4- Utrum nomina essentialia concreta (ut Deus, non
Deitas) possint supponere pro persona................... 122
Art. 5- Utrum nomina essentialia in abstracto significata
possint sUPpPONEre Pro PErsoONA.......ceeeeeeeeverueeeeeeenns 122
Art. 6- Utrum persona possint praedicari de nominibus
€5SeNtialibUuS....cc.evvviieiiiiiee e 122
Art. 7- Utrum nomina essentialia sint approprianda per-
SONIS. - ttteee ettt e e e ettt e e e et e e e e e bt e e e e e s ebre e e e e eeaneneee 123
Art. 8- Utrum convenienter a sacris Doctoribus sint es-
sentialia personis attributa.........ccccceeeiiieecieeccinen.. 124

Qu. XL- De personis per comparationem ad relatio-

Art. 1- Utrum relatio sit idem quod persona................ 127
Art. 2- Utrum persona distinguantur per relationes....127



Art. 3- Utrum actus notionales preaeintelligantur proprie-

TAIDUS. et e 128

Qu. XLI- De Personis in comparatione ad actus notio-
NAlES..ccuuriciiiiiciiccnireneesier e e e reenneseeseeennassnnes 129
Art. 1- Utrum actus notionales sint attribuendi personis
.................................................................................. 129

Art. 2- Utrum actus notionales sint voluntarii.............. 130
Art. 3- Utrum per actus notionales, persona procedat de
aliquo, an ex NIhilo......occuiiviiiiie e, 131

Art. 4- Utrum in divinis sit potentia respectu actuum no-
HONAlIUM . 131

Art. 5- An potentia generandi significet relationem et non
ESSENTIAM. .. 131

Art. 6- Utrum actus notionalis ad plures personas termi-
NAM POSSIT ittt 132

Qu. XLII- De zequalitate et similitudine divinarum
[T 4 =TT ] 1 o TSN 133
Art. 1- Utrum persona divinae sint a2quales................ 133
Art. 2- Utrum persona procedens sit coaeterna suo princi-

] Lo JU PP PSSO PPPPPPPTPUPPR 133

Art. 3- Utrum in divinis personis sit ordo naturze......... 134
Art. 4- Utrum Filius sit aqualis Patri sec. magnitudinem
.................................................................................. 134

Art. 5- Utrum Filius sit in Patre et e converso............... 135
Art. 6- Utrum Filius sit a&qualis Patri secundum poten-
BAML e 135

Qu. XLIlI- De missione divinarum Personarum...... 137
Art. 1- Utrum alicui personae conveniat mitti............... 137

Art. 2- Utrum missio sit eeterna an temporalis tantum 138
Art. 3- Utrum missio invisibilis divinae persona sit solum

sec. donum gratize gratum facientis..........ccceeueeeen. 140
Art. 4- Utrum Patri conveniat mitti.......ccccooevvvvvvivvrnnnnn. 146
Art. 5- An conveniat Filio invisibiliter mitti................... 146
Art. 6- Utrum missio invisibilis fiat ad omnes, qui sunt

participes gratice?......cccceee e, 147

Art. 7- Utrum Spiritui Sancto conveniat visibiliter mitti147
Art. 8- Utrum nulla Persona divina mittatur nisi ab ea a
qua procedit aeternaliter........cccceeeveevecee v, 147

TRACTATUS DE DEO CREATORE..........c.cc0vte.....150

Qu. XLIV- De prima causa omnium entium........... 153
Art. 1- Utrum sit necessarium omne ens esse creatum a
DO 153

Art. 2- Utrum materia prima sit creata a Deo............... 156
Art. 3- Utrum Deus sit causa exemplaris rerum, an sint
alia exemplaria praeter ipsum........cccoceeecveeeecieeennnen. 158

Art. 4- Utrum Deus sit causa finalis omnium................ 160
Qu. XLV- De modo emanationis rerum................. 163
Art. 1- Utrum creare sit ex nihilo aliquid facere........... 163
Art. 2- Utrum Deus possit aliquid creare...................... 166
Art. 3- Utrum creatio sit aliquid in creatura.................. 167
Art. 4- Utrum creari sit proprium compositorum et subsi-
STENTIUM. .ot 169

Art. 5- Utrum solius Dei sit creare......cccceeevveeercveeennnenn. 170

Art. 6- Utrum creare sit proprium alicujus persone....174
Art. 7- Utrum in creaturis sit necesse invenire vestigium

THNIATIS e 176
Art. 8- Utrum creatio admisceatur operibus naturze et
£ o PP PP PPPR 176

Qu. XLVI- De principio durationis rerum creatarum

Art. 1- Utrum universitas creaturarum semper fuerit. .178
Art. 2- Utrum mundum incepisse sit articulus fidei......180
Art. 3- Utrum creatio rerum fuerit in principio temporis

.................................................................................. 183

Qu. XLVII- De distinctione rerum in communi....... 185
Art. 1- Utrum rerum multitudo et distinctio sit a Deo..185
Art. 2- Utrum inaequalitas rerum sit a Deo................... 188

Artic. Codicis Montis Cassini publicatus in ed. Leonina,
habet pro titulo- Utrum in creaturis sit ordo agentium

.................................................................................. 191

Art. 3- Utrum sit unus mundus tantum.........ccccceeennne 192
De gubernatione rerum in communNi.....c.ccceeeenenees 194
Art. 1- Utrum mundus ab aliquo gubernetur................ 194
Art. 2- Utrum finis gubernationis mundi sit aliquid extra
MUNAUML et sreeesebreeeeeeeeeeeas 194

Art. 3- Utrum mundus gubernetur ab uno................... 195
Art. 4- Utrum effectus gubernationis sit unus tantum et
NON PIUMES...c.eevvieciee et e e ere e e sae e 195

Art. 5- Utrum omnia divinae gubernationi subdantur. .195
Art. 6- Utrum omnia immediate gubernentur a Deo....196
Art. 7- aliquid preeter ordinem divinae gubernationis con-

TINGEre POSSIt...uuviiiiiiiiiiiiiiieieeee e 196

Art. 8- Utrum aliquid possit reniti contra ordinem guber-
Nationis diVINge......cccvuveiciee e 196

De conservatione creaturarUm.......cccceeecrnecrnccnanens 198
Art. 1- Utrum creaturae indigeant ut a Deo conserventur
LI =TE TP PP PP TP PPUOPPPPUPINN 198

Art. 2- Utrum Deus immediate omnem creaturam con-
SEIVEE it 199

Art. 3- Utrum Deus possit aliquid in nihilum redigere..199
Art. 4- Utrum aliquid in nihil redigatur..........cccccceeennnn. 199
De mutatione creaturarum a Deo........c.ceevvencrenenns 201
Art. 1- Utrum Deus possit immediate movere materiam
F=To I 1o 000 F-1 0 o VS 201

Art. 2- Utrum Deus possit immediate movere aliquod
COMPUS..etiiiiiiirite ettt e riar e e sebas e e saaeeeseesssaaaes 201

Art. 3- Utrum Deus moveat immediate intellectum crea-
UM e e e e 201

Art. 4- Utrum Deus possit movere voluntatem creatam
.................................................................................. 201

Art. 5- Utrum Deus operetur in omni operante............ 202
Art. 6- Utrum Deus possit facere aliquid praeter ordinem
rebus inditum........coveieiiii 202

Art. 7- Utrum omnia, qua Deus facit praeter ordinem na-
turalem rerum, sint miracula........ccccccoeevnveeeeeecnnnenn.. 203

Art. 8- Utrum unum miraculum sit majus alio.............. 203
DE DISTINCTIONE RERUM IN SPECIALI....c.ccvuereernnnee 204
Qu. XLVIII- De distinctione boni et mali................ 204
Art. 1- Utrum malum sit natura quaedam.................... 205
Art. 2- Utrum malum inveniatur in rebus........cccc........ 208
Art. 3- Utrum malum sit in bono sicut in subjecto....... 210
Art. 4- Utrum malum corrumpat totum bonum........... 212
Art. 5- Utrum malum sufficienter dividatur per poenam
et CUIPAML . 214

Art. 6- Utrum habeat plus de ratione mali poena quam



Qu. XLIX- De causa Maliciieeeesseeenienneesicennnnnencrennns 220
Art. 1- Utrum bonum possit esse causa mali................ 220
Art. 2- Utrum summum bonum, quod est Deus, sit causa
MN@LHeteeieer e e 224
Art. 3- Utrum sit summum malum, quod sit causa omnis
(20T | PP UPPPPPN 231
DE ANGELIS.....ccorerrreriiiiicirenee e eeeeerceeeenreeeee e eeens 235
Cap. I- De existentia et de substantia angelorum..235
Art. 1- De existentia angelorum........ccccoccovveeiieicciiennnn. 235
Art. 2- De principiis S. Thomae in hoc tractatu cum princi-
piis Scoti et Suarezii comparatis.......ccccevvvvveriieerrennnn. 235
Art. 3- De creatione et substantia angelorum.............. 237
Art. 4- Angeli sint puri spiritus absque ullo corpore quan-
TUMVIS SUDTIlL.coeeveeeieeeeec e, 237
Art. 5- Angelus est etiam omnino immaterialis............ 237
Art. 6- Quomodo angeli assumunt corpora?................ 238
Art. 7- Utrum angeli differant specie..........ccccveveeeeennnn. 238
Art. 8- An angelus sit in [0COo......ccccvvevcieeiiciiiieeeeee, 239
Cap. lI- De virtute cognoscitiva angeli............c...... 239
Art. 1- Utrum intelligere angeli sit ejus substantia....... 239
Art. 2- Utrum intelligere angeli sit ejus esse................. 240
Art. 3- Utrum potentia intellectiva angeli sit ejus essenti
.................................................................................. 240
Cap. llI- De medio cognitionis angelica................ 240
Art. 1- Utrum angeli cognoscant omnia per suam essen-
tiam, SICUL DEUS.....uvvecieeeeeeeeeeeeertreee e eeeeree e e 240
Art. 2- Utrum angeli intelligant per species a rebus accep-
BaS e 240
Art. 3- Utrum superiores angeli intelligant per species
magis universales quam inferiores angeli................ 241
Art. 4- An angeli cognoscant naturaliter futura contingen-

tia et secreta cordiUmi......cocceeveeriieenienieeneeeeenee e 241

Cap. IV- De amore seu dilectione angelorum........ 242
Art. 1- De eorum voluntate et libertate.........ccccceeennnn. 242

Art. 2- De eorum amore tum naturali tum electivo...... 242
Art. 3- angelus naturali dilectione diligat Deum (aucto-

rem naturae) plus quam SeipSUM.........ccccvvvvveeeeeennn. 242
Cap. V- De merito angelorum.........ccccceeereenrencncnes 244
Art. 1- Utrum angelus beatus suam beatitudinem merue-
L ST U PP 244

Art. 2- An angeli meruerint in primo instanti................ 244
Art. 3- Utrum angeli sint consecuti gratiam et gloriam se-
cundum quantitatem naturalium..........ccccoeevvvveeen... 245
Cap. VI- De culpa et obstinatione deemonum....... 245

Art. 1- Utrum malum culpzae possit esse in angelis....... 245
Art. 2- An angelus potuerit peccare in primo instanti? 246

Art. 3- An angeli potuerint peccare venialiter?............. 246
Art. 4- De obstinatione deemonum..........ccceeceverveeennnnn. 246
Cap. ViI- De illuminatione angelorum..........ccceeue.. 248

Cap. VIlII- De hierarchia angelorum......cccceeeerenenenes 248

Cap. IX- De custodia angelorum.......ccccccerreeenenneenne 249
Art. 1- De ipsa eorum custodia......ccceeveeercnrneeeeeeeeennnnne 249
Art. 2- Quaenam sint officia angelorum custodum erga

L0 LIRS 249

Cap. X- De impugnatione deemonum........cccccceeeeeet 249

DE CREATURA CORPORALI...cceiiieeeeeeeeeeiece e, 251

DE HOMINE.....uceireeieiiiiiiiirnreniiiceeenneeeeeeeeereeeeenennns 255

SECT. I- DE ANIMA HUMANA..cicctititnienteenienciencianes 255

Cap. I- De spiritualitate et immortalitate animae. .255

Cap. lI- De unione anima cum COrpore........coeeuess 258
Cap. llI- De facultatibus animae......ccccccccvriereeniiennns 261
Cap. IV- De actibus intellectivae partis animae, spe-
ciatim: quomodo anima seipsam cognoscat......... 263
Cap. V- De anima separata....c..cccceereeereenieecreecranens 264
Art. 1- De subsistentia animae separatee.........cceceeeunenee 264
Art. 2- De cognitione animae separate®.......c.cccceevueenn. 264
Art. 3- De immutabili voluntate animarum separatarum
.................................................................................. 266
SECT. 1lI- DE PRIMA PRODUCTIONE HOMINIS ET DE
EJUS LAPSU..uuiiiieiciinniniieninienscisnsinimssiscisssesssssans 268
Cap. I- De homine Origine.....cccceerrreeneisenrieecrenenens 268
Art. 1- De protoparentum creatione.......ccccceveeeeiennnennnn. 269
Art. 2- De unitate generis humani..........cccecveeeeeeeeennns 270
Art. 3- De propagatione generis humani quoad produc-
TioNeM aNiMa ..o 270

Cap. II- De homine elevatione ad statum supernatu-

Art. 1- Quid sit supernaturale et quomodo dividitur....272
Art. 2- De variis statibus humana naturz relate ad gra-

Art. 3- An protoparentes constituti fuerint in statu sancti-
tatis et justitiee, et status iste fuerit supernaturalis. 274
Art. 4- De dono integritatis seu de donis praeternaturali-

DUS ettt s 276
Art. 5- De conditione prolis generanda in statu innocen-
LA PSPPSR OPPR 279

Art. 6- Utrum gratia sanctificans fuerit in Adamo inno-
cente dos naturae aut donum personale tantum.....279

Cap. Ill- De hominis lapSU...eeeeeeeeesceeeeeeceerernnnaeenenes 284
Art. 1- De peccato protoparentum........ccoeevvvvvvnieerrennnns 284
Art. 2- De existentia peccati originalis et ejus effectuum

iN A3 POSLEIIS..ccuveeieirierieerieeieeete et 285
Art. 3- De natura originalis peccati.........ccccevvverrinnrnnnne. 288
Art. 4- De sequelis peccati originalis.........cccceceeveeeennn. 290

Nota Bene : Des annexes plus compléetes de I'ensemble de nos ouvrages sont disponibles sur notre site in-
ternet www.scholasapientiae.fr. Elles sont régulierement actualisées.



http://www.scholasapientiae.fr/

Achevé d'imprimer aux Pays-Bas
par Pumbo.fr,
le 7 mars 2023,
en la féte de saint Thomas d'Aquin

Dépot légal : mars 2023
ISSN : 2681-6954 (GL n°2)



	PRÆFATIO.
	De Trinitate.
	De divisione tractatus S. Thomæ
	De Trinitate.
	Qu. XXVII. – De processione divinarum personarum.
	Art. I. – Utrum processio sit in divinis.
	Art. II. – Utrum aliqua processio in divinis generatio dici possit.
	Art. III. – Utrum sit in divinis alia processio a generatione Verbi.
	Art. IV. – Utrum processio amoris in divinis sit generatio.
	Art. V. – Utrum sint plures processiones in divinis quam duæ.
	Recapitulatio quæstionis XXVII.
	Qu. XXVIII. – De relationibus divinis.
	Art. I. – Utrum in Deo sint relationes reales.
	Art. II. – Relatio in Deo estne idem quod sua essentia.
	Art. III. – Utrum relationes quæ sunt in Deo realiter ad invicem distinguantur.
	Art. IV. – Utrum in Deo sint tantum quatuor relationes reales.
	Recapitulatio quæstionis XXVIII.
	Qu. XXIX. – De Personis Divinis.
	Art. I. – De definitione personæ.
	Quid sit personalitas.
	Corollaria.
	Art. II. – Utrum persona sit idem quod hypostasis, subsistentia et essentia.
	Art. III. – Utrum nomen personæ sit ponendum in divinis.
	Art. IV. – Utrum nomen persona in Deo significet relationem.
	Examen specialis difficultatis conceptionis latinorum.
	Recapitulatio quæstionis XXIX.
	Qu. XXX. – De pluralitate personarum divinarum.
	Qu. XXXI. – De his quæ ad unitatem vel pluralitatem pertinent.
	Art. I. – Utrum sit Trinitas in divinis.
	Art. II. – Utrum Filius sit alius a Patre.
	Art. III. – Utrum dici possit: Deus est solus.
	Art. IV. – Utrum dici possit: Deus Pater est solus.
	Qu. XXXII. – De divinarum personarum cognitione.
	Art. I. – Utrum Trinitas divinarum personarum possit per naturalem rationem cognosci.
	Art. II. – Utrum sint ponendæ notiones in divinis.
	Art. III. – Utrum sint quinque notiones in divinis.
	Art. IV. – Utrum liceat contrarie opinari de notionibus divinis.
	Recapitulatio quæstionis XXXII.
	DE PERSONIS DIVINIS IN SPECIALI.
	Qu. XXXIII. – De persona Patris.
	Art. I. – Utrum competat Patri esse principium.
	Art. II. – Utrum hoc nomen “Pater” sit proprie nomen divinæ personæ.
	Art. III. – Utrum hoc nomen “Pater” dicatur de divinis
	per prius secundum quod personaliter sumitur.
	Art. IV. – Utrum esse ingenitum sit Patri proprium.
	Qu. XXXIV. – De persona Filii.
	Art. I. – Utrum “Verbum” in divinis sit nomen personale.
	Art. II. – Utrum Verbum sit proprium nomen Filii.
	Art. III. – Utrum in nomine Verbi importetur respectus ad creaturas.
	Qu. XXXV. – De Imagine.
	Art. I. – Utrum “Imago” in divinis dicatur personaliter.
	Art. II. – Utrum nomen “Imaginis” sit proprium Filio.
	Qu. XXXVI. – De persona Spiritus Sancti.
	Art. I. – Utrum hoc nomen “Spiritus Sanctus”
	sit proprium nomen alicujus divinæ personæ.
	Art. II. – Utrum Spiritus Sanctus procedat a Filio.
	Art. III. – Utrum Spiritus Sanctus procedat a Patre per Filium.
	Art. IV. – Utrum Pater et Filius sint unum principium Spiritus Sancti.
	Qu. XXXVII. – De nomine Spiritus Sancti quod est amor.
	Art. I. – Utrum amor sit proprium nomen Spiritus Sancti.
	Art. II. – Utrum Pater et Filius diligant se Spiritu Sancto.
	Qu. XXXVIII. – De nomine Spiritus Sancti quod est donum.
	Art. I. – Utrum donum sit nomen personale.
	Art. II. – Utrum donum sit proprium nomen Spiritus Sancti.
	Qu. XXXIX. – De personis in comparatione ad essentiam.
	Art. I. – Utrum in divinis essentia sit idem quod persona.
	Art. II. – Utrum sit dicendum tres personas esse unius essentiæ.
	Art. III. – Utrum nomina essentialia prædicentur singulariter de tribus personis.
	Art. IV. – Utrum nomina essentialia concreta (ut Deus, non Deitas)
	possint supponere pro persona.
	Art. V. – Utrum nomina essentialia in abstracto significata
	possint supponere pro persona.
	Art. VI. – Utrum personæ possint prædicari de nominibus essentialibus.
	Art. VII. – Utrum nomina essentialia sint approprianda personis.
	Art. VIII. – Utrum convenienter a sacris Doctoribus sint essentialia personis attributa.
	Qu. XL. – De personis per comparationem ad relationes.
	Art. I. – Utrum relatio sit idem quod persona.
	Art. II. – Utrum personæ distinguantur per relationes.
	Art. III. – Utrum actus notionales præintelligantur proprietatibus.
	Qu. XLI. – De personis in comparatione ad actus notionales.
	Art. I. – Utrum actus notionales sint attribuendi personis.
	Art. II. – Utrum actus notionales sint voluntarii.
	Art. III. – Utrum per actus notionales, persona procedat de aliquo, an ex nihilo.
	Art. IV. – Utrum in divinis sit potentia respectu actuum notionalium.
	Art. V. – An potentia generandi significet relationem et non essentiam.
	Art. VI. – Utrum actus notionalis ad plures personas terminari possit.
	Qu. XLII. – De æqualitate et similitudine divinarum personarum.
	Art. I. – Utrum personæ divinæ sint æquales.
	Art. II. – Utrum persona procedens sit coæterna suo principio.
	Art. III. – Utrum in divinis personis sit ordo naturæ.
	Art. IV. – Utrum Filius sit æqualis Patri sec. magnitudinem.
	Art. V. – Utrum Filius sit in Patre et e converso.
	Art. VI. – Utrum Filius sit æqualis Patri secundum potentiam.
	Qu. XLIII. – De missione divinarum personarum.
	Art. I. – Utrum alicui personæ conveniat mitti.
	Art. II. – Utrum missio sit æterna an temporalis tantum.
	Art. III. – Utrum missio invisibilis divinæ personæ sit solum
	sec. donum gratiæ gratum facientis.
	Art. IV. – Utrum Patri conveniat mitti.
	Art. V. – An conveniat Filio invisibiliter mitti.
	Art. VI. – Utrum missio invisibilis fiat ad omnes, qui sunt participes gratiæ?
	Art. VII. – Utrum Spiritui Sancto conveniat visibiliter mitti.
	Art. VIIII. – Utrum nulla Persona divina mittatur nisi ab ea a qua procedit æternaliter.
	EpiloGUS.
	Tractatus de Deo Creatore.
	Divisio tractatus de Deo Creatore.
	Qu. XLIV. – De prima causa omnium entium.
	Art. I. – Utrum sit necessarium omne ens esse creatum a Deo.
	Art. II. – Utrum materia prima sit creata a Deo.
	Art. III. – Utrum Deus sit causa exemplaris rerum, an sint
	alia exemplaria præter ipsum.
	Art. IV. – Utrum Deus sit causa finalis omnium.
	Qu. XLV. – De modo emanationis rerum.
	Art. I. – Utrum creare sit ex nihilo aliquid facere.
	Art. II. – Utr. Deus possit aliquid creare.
	Art. III. – Utr. creatio sit aliquid in creatura.
	Art. IV. – Utr. creari sit proprium compositorum et subsistentium.
	Art. V. – Utr. solius Dei sit creare.
	Art. VI. – Utr. creare sit proprium alicujus personæ.
	Art. VII. – Utr. in creaturis sit necesse invenire vestigium Trinitatis.
	Art. VIII. – Utr. creatio admisceatur operibus naturæ et arti.
	Qu. XLVI. – De principio durationis rerum creatarum.
	Art. I. – Utr. universitas creaturarum semper fuerit42.
	Art. II. – Utr. mundum incepisse sit articulus fidei.
	Art. III. – Utr. creatio rerum fuerit in principio temporis.
	Qu. XLVII. – De distinctione rerum in communi.
	Art. I. – Utr. rerum multitudo et distinctio sit a Deo.
	Art. II. – Utr. inæqualitas rerum sit a Deo.
	Art. III. – Artic. Codicis Montis Cassini publicatus in ed. Leonina,
	habet pro titulo: Utr. in creaturis sit ordo agentium.
	Art. IV. – Utr. sit unus mundus tantum.
	De gubernatione rerum in communi (q. 103).
	Art. I. – Utr. mundus ab aliquo gubernetur.
	Art. II. – Utr. finis gubernationis mundi sit aliquid extra mundum.
	Art. III. – Utr. mundus gubernetur ab uno.
	Art. IV. – Utr. effectus gubernationis sit unus tantum et non plures.
	Art. V. – Utr. omnia divinæ gubernationi subdantur.
	Art. VI. – Utr. omnia immediate gubernentur a Deo.
	Art. VII. – Utr. aliquid præter ordinem divinæ gubernationis contingere possit.
	Art. VIII. – Utr. aliquid possit reniti contra ordinem gubernationis divinæ.
	De conservatione creaturarum (q. 104).
	Art. I. – Utr. creaturæ indigeant ut a Deo conserventur in esse.
	Art. II. – Utr. Deus immediate omnem creaturam conservet.
	Art. III. – Utr. Deus possit aliquid in nihilum redigere.
	Art. IV. – Utr. aliquid in nihil redigatur.
	De mutatione creaturarum a Deo (q. 105).
	Art. I. – Utr. Deus possit immediate movere materiam ad formam.
	Art. II. – Utr. Deus possit immediate movere aliquod corpus.
	Art. III. – Utr. Deus moveat immediate intellectum creatum.
	Art. IV. – Utr. Deus possit movere voluntatem creatam.
	Art. V. – Utr. Deus operetur in omni operante.
	Art. VI. – Utr. Deus possit facere aliquid præter ordinem rebus inditum.
	Art. VII. – Utr. omnia, quæ Deus facit præter ordinem naturalem rerum, sint miracula.
	Art. VIII. – Utr. unum miraculum sit majus alio.
	De distinctione rerum in speciali.
	De distinctione boni et mali (q. 48-49).
	Art. I. – Utr. malum sit natura quædam.
	Art. II. – Utr. malum inveniatur in rebus.
	Art. III. – Utr. malum sit in bono sicut in subjecto.
	Art. IV. – Utr. malum corrumpat totum bonum.
	Art. V. – Utr. malum sufficienter dividatur per pœnam et culpam.
	Art. VI. – Utr. habeat plus de ratione mali pœna quam culpa.
	Qu. XLIX. – De causa mali.
	Art. I. – Utr. bonum possit esse causa mali.
	Art. II. – Utr. summum bonum, quod est Deus, sit causa mali.
	Art. III. – Utr. sit summum malum, quod sit causa omnis mali.
	DE ANGELIS (quæstiones capitales).
	CAPUT I.
	De existentia et de substantia angelorum.
	Art. I. – De existentia angelorum.
	Art. II. – De principiis S. Thomæ in hoc tractatu cum principiis
	Scoti et Suarezii comparatis.
	Art. III. – De creatione et substantia angelorum.
	(q. 61, a. 2 et 3 et q. 50).
	Art. IV. – Angeli sint puri spiritus absque ullo corpore quantumvis subtili.
	(q. 50, a. 1).
	Art. V. – Angelus est etiam omnino immaterialis.
	(ibid., a. 2).
	Art. VI. – Quomodo angeli assumunt corpora?
	Art. VII. – Utr. angeli differant specie.
	(q. 50, a. 4).
	Art. VIII. – An angelus sit in loco.
	(q. 52, a. 1).
	CAPUT II.
	De virtute cognoscitiva angeli.
	(I, q. 54, a. 1).
	Art. I. – Utr. intelligere angeli sit ejus substantia.
	Art. II. – Utr. intelligere angeli sit ejus esse.
	Art. III. – Utr. potentia intellectiva angeli sit ejus essentia.
	CAPUT III.
	De medio cognitionis angelicæ.
	(q. 55).
	Art. I. – Utr. angeli cognoscant omnia per suam essentiam, sicut Deus.
	Art. II. – Utr. angeli intelligant per species a rebus acceptas.
	Art. III. – Utr. superiores angeli intelligant per species magis
	universales quam inferiores angeli.
	Art. IV. – An angeli cognoscant naturaliter futura contingentia et secreta cordium.
	(q. 57, a. 3 et 4).
	CAPUT IV.
	De amore seu dilectione angelorum.
	(q. 60).
	Art. I. – De eorum voluntate et libertate.
	Art. II. – De eorum amore tum naturali tum electivo.
	Art. III. – Utr. angelus naturali dilectione diligat Deum
	(auctorem naturæ) plus quam seipsum.
	(q. 60, a. 5).
	CAPUT V.
	De merito angelorum.
	(q. 62, a. 4, 5, 6).
	Art. I. – Utr. angelus beatus suam beatitudinem meruerit.
	(I, q. 62, a. 4).
	Art. II. – An angeli meruerint in primo instanti.
	(S. Thomas I, q. 63, a. 6, ad 4).
	Art. III. – Utr. angeli sint consecuti gratiam et gloriam
	secundum quantitatem naturalium.
	(q. 62, a. 6).
	CAPUT VI.
	De culpa et obstinatione dæmonum.
	Art. I. – Utr. malum culpæ possit esse in angelis.
	(q. 63, a. 1).
	Art. II. – An angelus potuerit peccare in primo instanti?
	Art. III. – An angeli potuerint peccare venialiter?
	Art. IV. – De obstinatione dæmonum.
	(I, q. 64, a. 2; De Verit., q. 24, a. 10 et 11).
	CAPUT VII.
	De illuminatione angelorum.
	(q. 106).
	CAPUT VIII.
	De hierarchia angelorum.
	(q. 108-112).
	CAPUT IX.
	De custodia angelorum.
	(I, q. 113).
	Art. I. – De ipsa eorum custodia.
	Art. II. – Quænam sint officia angelorum custodum erga nos.
	CAPUT X.
	De impugnatione dæmonum.
	(I, q. 114).
	DE CREATURA CORPORALI
	(q. 65-74).
	DE HOMINE.
	Prologus.
	Ia SECTIO HUJUSCE TRACTATUS: DE ANIMA HUMANA.
	CAPUT I.
	De spiritualitate et immortalitate animæ.
	(q. 75).
	CAPUT II.
	De unione animæ cum corpore.
	CAPUT III.
	De facultatibus animæ.
	(q. 77-83).
	CAPUT IV.
	De actibus intellectivæ partis animæ, speciatim:
	quomodo anima seipsam cognoscat.
	CAPUT V.
	De anima separata.
	Art. I. – De subsistentia animæ separatæ.
	Art. II. – De cognitione animæ separatæ.
	Art. III. – De immutabili voluntate animarum separatarum.
	IIa SECTIO: TRACTATUS DE HOMINE.
	De prima productione hominis et de ejus lapsu.
	CAPUT I.
	De homine origine.
	Art. I. – De protoparentum creatione.
	(I, q. 90-93).
	Art. II. – De unitate generis humani.
	Art. III. – De propagatione generis humani quoad productionem animæ.
	(I, q. 90, a. 1 et 4; q. 118).
	CAPUT II.
	De homine elevatione ad statum supernaturalem.
	(q. 95).
	Art. I. – Quid sit supernaturale et quomodo dividitur.
	Art. II. – De variis statibus humanæ naturæ relate ad gratiam.
	Art. III. – An protoparentes constituti fuerint in statu
	sanctitatis et justitiæ, et status iste fuerit supernaturalis.
	Art. IV. – De dono integritatis seu de donis præternaturalibus.
	(I, q. 97).
	Art. V. – De conditione prolis generandæ in statu innocentiæ.
	(Cfr. S. Thomam I, q. 99 et 100).
	Art. VI. – Utr. gratia sanctificans fuerit in Adamo innocente
	dos naturæ aut donum personale tantum.
	CAPUT III.
	De hominis lapsu.
	Art. I. – De peccato protoparentum.
	Art. II. – De existentia peccati originalis et ejus effectuum in Adæ posteris.
	Art. III. – De natura originalis peccati.
	Art. IV. – De sequelis peccati originalis.
	(Cfr. S. Thomam I-II, q. 85, a. 1, 2, 3 et 4).
	Index
	hujus tomi II


