REGINALDUS GARRIGOU-LAGRANGE
ORDINIS PR ADICATORUM

DE BEATITUDINE ET
ACTIBUS HUMANIS

Cahiers scolastiques n°GL-3






SANCTA DEl GENITRICI
IN SIGNUM GRATI ANIMI
ET FILIALIS OBEDIENTLA
AUCTOR
LIBENTISSIME DEDICAT



© Editions Schola Sapientiae, 2025
Les textes du RP Garrigou-Lagrange étant libres de droit,
chacun peut librement copier les pages,
pourvu qu'elles participent a la formation en science logique,
et encourage le développement de cette science.

Numéro : Hors-série n°GL-3 de la revue des Cahiers scolastiques
ISSN : 2681-6954

Dépét légal : novembre 2025

Edition : Schola Sapientize

Lierne, 36230 Tranzault, France
www.scholasapientiae.fr
Impression : Pumbo.fr (Pays-Bas)
Directeur de la publication : Mathieu Brulaire



http://www.scholasapientiae.fr/

REGINALDUS GARRIGOU-LAGRANGE O.P.

PROFESSOR EX FACULTATE THEOLOGICA

BEATITUDINE ET
ACTIBUS HUMANIS

COMMENTARIUM IN
SANCTUM THOMAM AQUINATEM

TOMUS TERTIUS

PARS PRIMA SECUNDA&

SUMMA THEOLOGIA
A QUASTIONE I AD QUASTIONEM V

TRANZALTI
(GALLIA, BITURIGIS)

MMXV






INTRODUCTIO.

Prologus generalis I1* partis Summae theologicae

n hoc generali prologo S. Thomas determinat objectum et locum hujus partis sacrae theologiz,
uze vocatur hodie theologia moralis. Ideo agendum est 1° De natura theologize moralis, postea
ero |I° De ejus divisione.

I. De natura theologia moralis.

Legimus in prologo: “Quia, sicut Damascenus dicit (Orth. fid., lib. Il, c. 12, a princ.), homo factus ad ima-
ginent Dei dicitur, secundum quod per imaginent significatur intellectuale, et arbitrio liberum, et per se
potestativum; postquam praedictum est de exemplari, scilicet de Deo et de his quae processerunt ex divi-
na potestate, secundum ejus voluntatem, restat ut consideremus de ejus imagine, idest de homine se-
candum quod et ipse est suorum operum principium, quasi liberum arbitrium habens, et suorum ope-
rum potestatem”.

Non potest magis ex alto considerari objectum theologize moralis; scilicet post considerationem Dei et
ejus operationis liberae, scilicet creationis, considerandum est de homine prout est ad imaginem Dei,
etiam in suis operationibus liberis.

Jam quidem S. Thomas in |, g. 93 tractavit de homine ut est Dei creatura, ad imaginem Dei facta, et
ostendit quod homo in sua anima et in suis facultatibus spiritualibus est imperfecta Dei imago, prout, si-
cut Deus, homo potest semetipsum intelligere et diligere, et sic in homine invenitur non solum imago na-
turae divinae, sed etiam trium personarum divinarum. Nunc autem S. Thomas ostendit quod homo, non
solum in sua essentia et facultatibus superioribus, sed etiam in suis operationibus est ad Dei imaginem,
prout hae operationes sunt liberae, sicut operationes Dei ad extra; et homo sic fit libere perfectior Dei
imago quando non solum semetipsum cognoscit et diligit, sed quando ipsum Deum cognoscit et diligit,
sicut Deus ipse se cognoscit et diligit. Et hic erit finis totius vitee humanae. Sed jam in terris sanctus differt
ah homine vulgari prout in omnibus non solum se, sed Deum diligit. Propterea theologia moralis secun-
dum hanc altam considerationem definiri potest: scientia de imitatione Dei, aut de assimilatione magis
ac magis perfecta hominis ad Deum: quae assimilatio fieri deberet etiamsi Deus incarnatus non fuisset,
guee perfectior nunc efficitur per imitationem Christi.

Ad complementum hujusce prologi danda est definitio magis scholastica theologize moralis, quae inve-
niturin I?, g. 1, a. 4 (Utrum sacra doctrina sit scientia practica). Dicitur: “Sacra doctrina est magis specula-
tiva quam practica, quia principaliter agit de rebus divinis, quam de actibus humanis, de quibus agit se-
cundum quod per eos ordinatur homo ad perfectam Dei cognitionem, in qua aeterna beatitudo consistit”.
Et in prologo quaestionis secundae primae partis, S. Thomas dividens totam Summam ait: “1° tractabimus
de Deo; 2° de motu rationalis creaturae in Deum; 3° de Christo qui, secundum quod homo, est via nobis
tendendi in Deum”.

Unde ex his omnibus erui potest definitio theologize moralis, scilicet: est pars theologize quee sub lumi-
ne revelationis tractat de actibus humanis seu moralibus, prout ordinantur ad finem supernaturalem.
Brevius: Est pars theologize directiva actuum humanorum ad finem supernaturalem.

Ex hoc apparet differentia inter theologiam moralem et ethicam naturalem. Ethica naturalis est scien-
tia, mere naturalis seu scientia directiva actuum humanorum ad finem ultimum naturalem, secundum
ordinem rationis, et per se ordinatur solum ad finem naturalem, qui consistit non in visione beatifica Dei
et amore supernaturali, sed in perfecta cognitione abstractiva Dei autoris natura et in ejus naturali amo-
re super omnia. Unde in ethica, non agitur proprie de homine ut est ad imaginem Dei et Trinitatis, sed de
homine ut est naturaliter cognoscibilis.

Praedicta definitio theologize ab omnibus admittitur, quamvis plures loco primorum verborum “est pars
theologie” dicant “est scientia”, ac si esset scientia distincta a theologia dogmatica. Sic occasione hujus
prologi oritur questio.

Quaestio: An theologia moralis sit scientia specifice distincta a theologia dogmatica.

Status quaestionis: Olim et quasi usque ad setatem S. Thoma, dogmatica et moralis, ut videbimus,
erant quasi permixtae. Sanctus Thomas clare distinguit eas prout de dogmatica tractat in 1° et IlI* parte
suze Summee. Sed postea quidam theologi, ut Vasquez, dixerunt eas esse duas scientias distinctas, duos
habitus scientificos. Et secundum hanc tendentiam theologia moralis, magis ac magis distincta a dogma-



8 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST la li, qu. I-LIV)

tica, reliquit dogmaticae questiones de gratia, de merito, de natura virtutum infusarum, et in fine saepe
nihil aliud est quam casuistica, quae, juxta nos, est solum inferior applicatio theologisze moralis, sicut
ascetica et mystica sunt altiores ejus applicationes. Regnum casuisticae fuit a medietate saeculi XVII ad
medietatem saeculi XIX.

Quaestio est igitur: An secundum S. Thomam dogmatica et moralis sint dua scientize distinctee.

Respondetur negative. Hoc jam probatum est supra, 1%, . 1, a. 3, ubi S. Doctor ostendit theologiam
esse unam scientiam et non plures. Quod sic probat: Unitas scientiae sumitur ex unitate utriusque objecti
formalis quod et quo, sicut diversitas scientiarum sumitur ex diversitate objecti formalis. Atqui omnia
quae tractantur in theologia pertinent ad unum et idem objectum formale quod et sub eodem lumine
quo. Etenim objectum formale quod seu subjectum est unum, scilicet Deus sub ratione Deitatis: nam sa-
cra theologia non tractat de creaturis nisi relate ad Deum per revelationem cognitum, scilicet ad Deum
principium et finem omnium?®. Pariter objectum formale quo seu lumen sacrae theologize est unum, scili-
cet revelatio virtualis, seu ratio conclusiones deducens ex veritatibus revelatis.

Sic ait S. Thomas, |, g. 1, a. 4: “Sacra doctrina, una existens, extendit ad ea quae pertinent ad diversas
scientias philosophicas, propter rationem formalem quam in diversis attendit, scilicet prout sunt divino
lumine cognoscibilia: unde licet in scientiis philosophicis alia sit speculativa et alia practica, sacra doctri-
na comprehendit sub se utramque, sicut Deus eadem scientia se cognoscit et ea qua facit. Magis tamen
est speculativa quam practica, quia principalius agit de rebus divinis quam de actibus humanis; de quibus
agit secundum quod per eos ordinatur homo ad perfectam Dei cognitionem, in qua aterna beatitudo
consistit”.

Unde theologia dogmatica et theologia moralis sunt solum duae partes, duo rami ejusdem scientize. In
duobus enim, sub eodem lumine revelationis virtualis, semper consideratur Deus, sive in se, sive ut cau-
sa efficiens et exemplaris, sive ut finis ultimus ad quem tota vita nostra ordinatur.

Deus autem sub ratione intima et eminentissima Deitatis est supra ens (objectum metaphysicae) et su-
pra bonum morale (objectum ethicae); sicut lumen revelationis virtualis est supra lumen metaphysicze et
lumen ethicae. In hoc apparet mirabilis hierarchia scientiarum; et quodammodo, ut dicebat Dionysius, ea
gua sunt divisa in infertoribus, sunt unita in superioribus. Sacra theologia est in nobis quasi “impressio
scientiae Dei” quae simul est speculativa et practica. Est autem scientia subalternata non philosophiz et
historiae, sed scientiae increatee Dei et beatorum (1, g. 1, a. 2).

Unde distinguere theologiam dogmaticam et theologiam moralem tamqguam duas scientias, est non
amplius considerare elevationem et simplicitatem earum objecti formalis quod et quo. Est igitur quae-
dam tendentia materialistica, quae eo magis apparet quo magis distinguitur a dogmatica theologia mora-
lis, quae in fine reducitur ad casuisticam, in qua fere nihil remanet de altitudine magnae theologiae mora-
lis de qua agitur in hac II° parte.

Ex quibus duo corollaria deducuntur:

1"" corollarium: Partes theologize sunt ad invicem sicut partes integrales physice scilicet mechanica,
hydrostatica, hydrodynamica, acoustica, optica, thermodynamica. Sic habetur divisio sacrae theologize, ut
appareat ejus unitas, nonobstante distinctione inter theologiam positivam et systematicam, ac inter
theologiam dogmaticam et moralem.

biblica, colligit veritates revelatas in sensu litterali S. Scripturze.

patristica, exponit doctrinam Patrum, quorum unanimis consensus prabet theologo
argumentum certum, ut testimonium traditionis.

symbolica, colligit critice symbola fidei, definitiones et declarationes Ecclesize de rebus
S. Theologia fidei et morum.

dogmatica: de rebus credendis, circa Deum, creationem, Incarnationem, Redemptionem,

positiva

Systematica ..
<eu sacramenta et Novissima.
. . . . o . mystica
scholastica moralis (de actibus humanis eorumque principiis relate ad finem supern., ascetica
de gratia, de virtutib., de donis) sub qua: .
casuistica

Breviter dicendum est de applicationibus theologize moralis, quae quodammodo ab ea distinguuntur,
scilicet de Casuistica, Ascetica et Mystica:
Theologia Moralis versatur circa leges vitee christianae, circa naturam virtutum, donorum et peccato-

1 Semper Deus consideratur; sed vel Deus in se unus et trinus, vel Deus creator, vel Deus ultimus finis, vel Deus legislator, vel Deus auctor
gratiae et virtutum, vel Deus Incarnatus et Redemptor et causans gratiam per sacramenta. Sacra theologia omnia considerat sub ratione Dei,
sicut visus omnia sub ratione coloris, sicut mathematica omnia sub ratione quantitatis, sicut metaphysica omnia sub ratione entis, et ethica
sub ratione boni moralis.



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST la llze, qu. I-LIV) | 9

rum. Sed remanet in universali, quia non descendit ad particularia, sicut prudentia.

Casuistica est ejus applicatio ad solutionem casuum conscientize, prout in tali casu adest obligatio sub
gravi aut sub levi. Sic est potius, ut apparet, ad peccatum vitandum quam ad virtutem exercendam. Sed
casuistica non videtur esse quid per se distinctum a prudentia; nam perfecta conscientia recta et certa
est actus prudentize.

Ascetica docet viam perfectionis christianae pro incipientibus et proficientibus, scilicet proponit motiva
et media practica purificationis activae a peccato et progressus virtutum.

Mystica docet quomodo ad vitam unitivam perveniant anima et in illa progrediantur, praesertim per
purificationes passivas et contemplationem, sub influxu donorum Spiritus Sancti. Tractat etiam secunda-
rio de gratiis extraordinariis quae non raro altissimam unionem contemplativam comitantur (cf. in fine
[I*-11¥: de contemplatione et de gratiis gratis datis). Sic ad perfectionem caritatis et contemplationem my-
steriorum ducens, theologia moralis in suo fine, scilicet in theologia mystica, attingit objectum dogmati-
ce et medullam S. Scripturae et Traditionis, seu verbi Dei, ex quo procedit tota theologia. Sic principium
et finis coincidunt; perficitur circulus sacrae doctrinae et mirabiliter servatur ejus unitas.

Jus canonicum autem est de foro externo, seu de gubernio externo Ecclesize.

2"" corollarium: Aliquis non potest profunde cognoscere theologiam moralem et a fortiori theologiam
mysticam quin profunde cognoscat dogmaticam, v. g. circa preedestinationem et gratiam. Cultura specia-
lis studii, seu specializatio ut dicitur, maxime utilis est in scientiis inferioribus, ut sunt mathematica, phy-
sica, biologia, sed potest esse periculosa in suprema scientia qua est maxime una.

Dubium oritur legendo hunc prologum, scilicet de loco theologiae moralis in Summa Theologica: quare
S. Thomas eam posuerit inter duas partes dogmaticas. Manifestum est quidem quod poni debet post
tractatum de Deo uno et trino ac de Deo creante, sed quare ponitur ante tractatum de Verbo Incarnato
et Redemptore? Melius fuisset, ut quidam dicunt, sicut in Catechismo tridentino, tractare primo de tota
dogmatica et postea de morali, quia theologia moralis docere debet non solum imitationem Dei, sed imi-
tationem Christi.

Ad hoc respondendum est: 1° S. Thomas speculative procedens, debet tractare de his quae sunt neces-
saria tum in ordine increato, tum in ordine creato secundum ipsam naturam intellectualem creatam rela-
te ad Deum consequendum, antequam tracte de magno facto contingent Incarnationis redemptricis;
nam, juxta eum, si homo non peccasset, Deus incarnatus non fuisset; scilicet motivam Incarnationis est
motivum misericordiae quae supponit nostram miseriam (lll, g. 1, a. 3); et ideo etiamsi Deus incarnatus
non fuisset, existeret tamen lex moralis, et Deus potuisset creare angelos et homines, in statu gratiae,
scilicet cum lege supernaturali absque decreto Incarnationis; ideo est aliquid necessarium in re morali,
sive naturali, sive supernaturali, hoc fundatur in nostra natura per gratiam elevata. Imo ha veritates ne-
cessariee de fine ultimo, de actibus humanis, de gratia, de virtutibus in genere et in specie, de peccato,
preaesupponuntur a notione Redemptionis a peccato.

2% Insuper ad tractandum de virtutibus in Christo, oportet cognoscere primo quid sit virtus et queenam
est natura cujuslibet virtutis. Sic Magister Sententiarum, quia non fecit specialem partem moralem, de-
bebat tractare de virtutibus nostris occasionaliter in tractatu de Christo. Unde non mirum est quod spe-
culative procedens S. Thomas tractaverit 1° de Deo, 2° de motu rationalis creaturae ad Deum, 3° de Chri-
sto, qui ut homo est via nostra ad Deum (Et agendo de sacramento pcenitentize, tractat de virtute poeni-
tentize necnon de gratia christiana ut sic, et de cruce portanda in spiritu paenitentize. Hoc ostendit quod
dogmatica et moralis non sunt duae scientize distinctae. Sed practice, potius quam speculative, proceden-
do, convenit exponere theologiam moralem post totam dogmaticam; ita est in Catechismo Concilii Tri-
dentini.

Il. De divisione theologiae moralis.

Heec divisio continetur praesertim in prologo nostrae quaestionis primae, et partim in prologo quaestio-
nis sextee, ubi clare distinguuntur consideratio moralis in universali (scilicet de actibus humanis et princi-
piis eorum in genere) et consideratio moralis in particulari (scilicet de diversis virtutibus in particulari),
Pariter multi auctores hodie dividunt theologiam moralem in generalem et specialem. Ut melius appare-
ret haec divisio, S. Thomae discipuli diviserunt [I*™ Partem Summee in I*™-11% et [I*™-1I* ut facilius darentur
referentize.

Initio vero prologi I* questionis S. Thomas dat rationem divisionis dicendo: “Ex fine oportet accipere ra-
tiones eorum queae ordinantur in finem”. Ideoque considerandum est primo de fine ultimo totius vitae hu-
manae, prout finis est prior in intentione et ultimus in executione, et postea agendum est de mediis ad fi-



10 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia ll, qu. I-LIV)
nem, 1° de mediis in universali (a q. VI* ad finem I*-11¥), et 2° de mediis in particulari (in [I°>-11%).
Tota haec divisio cum principalioribus subdivisionibus sic scribi potest:

. de voluntario et involuntario.
in

. enere . .
" propriis 8 de circumstantiis actuum humanorum.
g hominum
g psychologice et circa finem (velle, intendere, frui).
< moraliter in
= - circa media (consensus, electio, imperium, usus).
2 speciali
E
=5 o de moralitate horum actuum.
o @ )
S o communibus in . : : .
= a genere de eorum subjecto, differentia, bono et ordine.
> ani-malibus, ) o . o
£ scil de . in concupiscibii amor, odium, desiderium, gaudium, tristitia.
© : in
2 -
< passionibus - o o
g speciali in irascibili spes, desperatio, timor, audacia, ira.
< . . .
9 de habitibus in generali.
2
B de principiis in- . .
® . P . P de virtutibus et donis.
v € trinsecis
o =
2 de vitiis et de peccatis
%]
a de lege in communi; de lege naturali.
o
c
= er ratiam .
— p . g de lege antique V. Test.
o adjuvante
a
de principio ex- de lege nova N. Test.
trinseco, scil.
de Deo de ipsa gratia (necessitas, essentia, divisio).
er legem .
,p g de ejus causa.
instruente
de ejus effectibus.
w € ¢ de tribus virtutibus theologicis ac de donis correlativis.
SR
g <3 N - N ) .
® E B de quatuor virtutibus cardinalibus, de virtutibus annexis et donis.
[ ©
[a] E o

de statibus vitae, praesertim de statu perfectionis et de gratiis gratis datis.

Hic mirabilis ordo est perfecte methodicus et scientificus.

Comparatio hujus divisionis S. Thoma cum divisione preecedentium
auctorum et cum divisione subsequentium et hodiernorum.

Brevis conspectus historize theologiae moralis.

(cfr. P. Prummer, P. 1, p. 11; Mereteack, Revue des Scienc. Philos. et Theolog., mense aprili 1926, p. 185).

In ipsa S. Scriptura doctrina moralis invenitur praesertim in Decalogo pro Veteri Testamento et in Ser-
mone supra montem (Matth., V, VI, VII; Luc., VI, 20-49). In hoc enim sermone Jesus Christus proponit in
tota sua altitudine novant legem amoris quae perficit antiquam legem timoris (cf. quoad comparationem
S. Trvowm., de lege, I°-11%, g. 107. Notat S. Doctor quod lex nova perficit legem antiquam prohibendo etiam
actus mere internos, v. g. contra caritatem aut castitatem aliasque virtutes, et valde commendat purita-
tem intentionis, ut homines melius perveniant ad finem supernaturalem, scilicet: “Estote perfecti sicut et
Pater vester ccelestis perfectus est”; non solum sicut angeli, sed sicut Pater ccelestis, quia homines acce-
perunt participationem non naturae angelicae, sed natura divinae).

Apud Patres theologia, moralis invenitur praesertim in eorum commentariis in Decalogum, in Sermo-
nem supra montem, in Evangelium in genere et in Epistolas S. Pauli. Scribuntur etiam diversa opera, sed
potius particularia de tali officio aut de hac vel illa virtute. Si vero sermo est de tota doctrina morali chri-
stiana, hoc lit non modo scholastico, sed potius modo oratorio et ascetico. Ita Clemens Alexandrinus, qui
scripsit “Paedagogus” et “Stromata”; Tertullianus, nimis rigidus, non salis distinguens inter praecepta et
consilia; S. Cyprianus, Lactantius; Patres Graeci Cappadoces; postea S. Ambrosius in “De officiis” ad instar



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST la llze, qu. I-LIV) | 11

libri Ciceronis, sed modo altiori. S. Augustinus tractavit praesertim de tribus virtutibus theologicis et de
castitate ac de matrimonio. S. Gregorius Magnus, in 45 libris Moralium et in Job dat amplissimum tracta-
tum moralem; sed non modo scholastico, exponit enim allegorice librum Job. Per totum Medium Z£vum
hoc opus fuit primarius fons ex quo scriptores ascetici hauserunt opera sua.

Primus liber scholasticus fuit opus S. Joannis Damasceni, sac. VIII, De fide orthodoxa. Est prima Sum-
ma. In ipsa sunt tres partes: 1° Introductio philosophica in qua quaeritur quid philosophi pagani invene-
rint: 2° Haereses, quarum conspectus generalis exponitur: 3° Fides orthodoxa. Ista tertia pars tractat: 1)
de Deo, 2) de creaturis, 3) de Christo et de sacramentis. Unde agitur praesertim de theologia dogmatica;
theologia moralis quasi obiter tractatur.

Ita fuit usque ad S. Thomam, ut facile est videre considerando divisionem Sententiarum Petri Lombar-
di, quae fuerunt liber in scholis explicatus usque ad initium szeculi XVI. Haec divisio Sententiarum sequitur
divisionem IlI* Partis operis S. Joannis Damasceni.

Quoad generalem divisionem Sententiarum Petri Lombardi animadvertendum est quod haec divisio no-
tabiliter differt a divisione postea proposita a S. Thoma.

Generalis quidem divisio Sententiarum Petri Lombardi fit per respectum ad voluntatem humanam;
unde videtur esse divisio theologiae moralis, et tamen non fit pars specialis pro theologia morali, quae
semper miscetur dogmaticee et quasi obiter tantum tractatur.

Petrus Lombardus sic dividit opus suum, secundum divisionem inter duos actus voluntatis qui sunt uti
et frui. Uti seu usus est actus voluntatis respectu praesertim rerum inferiorum, in quantum utimur eis;
frui vel fruitio est gaudium praesertim de bono supremo:

1° De rebus quibus fruendum est, scilicet quae nos beatos faciunt nempe de Deo Uno et Trino (1, 1).

2° De rebus quibus utendum est ad beatitudinem consequendam, scilicet de creaturis quee sunt in
mundo (1, Il).

3° De rebus quibus fruendum et utendum, scilicet de Humanitate Christi (1, lll), de sacramentis, de au-
xilio angelorum et sanctorum (1, IV).

Sic I** Liber Sententiarum tractat de Deo, et quidem 1) de Trinitate (d, 1-34) 2) de Praescientia et volun-
tate Dei (d. 34-48).

[I** Liber Sententiarum tractat de creaturis, et quidem de creatione, de angelis (d. 1-11), de opere sex
dierum (d. 12-15), de homine in statu innocentize et de peccato primi hominis (d. 16-23); de gratia homi-
nis ante peccatum et occasionaliter de virtute et merito (d. 24-29) de peccato originali (d. 30-34), et oc-
casionaliter de peccato in genere et de actibus voluntatis (d. 35-44).

[1I** Liber Sententiarum tractat de Christo et de gratia Christi, et, agendo de virtutibus Christi, quasi oc-
casionaliter tractatur de fide (d. 23-25), de spe (d. 26), de caritate (d. 27-32), de quatuor virtutibus cardi-
nalibus (d. 33), de septem donis (d. 84-35), de decem mandatis (d. 37), de mendacio et perjurio (d. 38-
39), de lege antiqua et de lege nova (d. 40).

IV* Liber Sententiarum tractat de Sacramentis omnibus et de Novissimis; de ccelo, de purgatorio et de
inferno.

Unde in hac divisione theologia moralis est partita in tractatu de primo homine, partim in tractatu de
Christo, partim in tractatu de sacra mentis.

Post Petrum Lombardum Alexander Alensis scripsit Summam secundum eandem divisionem: 1° de Deo,
[I° de creaturis, 11I° de Christo, IV° de sacramentis. Unde res morales adhuc tractantur quasi obiter, occa-
sione rerum dogmaticarum, magis tamen distincte quam in Sententiis: est quidam progressus, sed adhuc
valde imperfectus.

Unde S. Thomas vere in hoc innovavit, et hoc saltem dupliciter 1° In parte dogmatica considerat prius
Deum, non relate ad nos ut summum bonum nostrum quo fruendum est, sed Deum in se, ut primum
Ens, in sua natura, in suis tribus personis et in suis operibus. “Ens enim est simpliciter prius quam bo -
num” (I, g. 5. a. 2), quia bonum fundatur in ente, cujus est proprietas; est enim ens perfectum et appeti-
bile: bonitas autem non est vera nisi fundetur in ente vero.

[I° S. Thomas, quia instituerat commentarium Ethica Aristotelis, tractat in parte speciali suee Summae
de rebus moralibus, et hoc non amplius modo oratorio sicut in homeliis aut in exhortationibus asceticis,
sed methodo scientifica seu speculativa. Sic dat vera principia theologiee casuisticae, asceticee et mysti-
cee. Haec methodus jam apparet in divisione totius hujus I1* Partis, scilicet 1° Moralis generalis, et 2° Mo-
ralis specialis.

Semper methodice transit a generalioribus ad particularia; quod non fecerat Petrus Lombardus trac-
tans de fide occasione hujusce quaestionis: an fuerit fides in Christo.

Unde historici merito dicere possunt cum Mauritio de Wulf (Histoire de la Philosophie au Moyen-Age,



12 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST la llz, qu. I-LIV)

p. 420) quod primus inter scholasticos S. Thomas zdificavit super bases aristotelicas completum systema
ethicae scholasticee. Et non solum ethicae individualis sed ethicae socialis etiam, ut apparet non solum in
Commentario Politicorum librorum Aristotelis, sed in ipsa Summa, scilicet in tractatibus de justitia, ubi
agitur de justitia legali seu sociali, quae leges observat, et in tractatu de prudentia politica, ceconomica et
militari (II-11%, g. 50).

Haec pars socialis hodie evolvi debet.

Sic satis apparet quanta fuerit in hoc innovatio S. Thomae. Qua tamen innovatio non fuit revolutio:
Summa enim est fructus normalis procedens ex unione traditionis cum philosophia perenni, quae metho-
dum praebet ad scientifice procedendum in rebus fidei et morum.

Et tamen haec magna innovatio non transiit in scholas nisi initio saeculi XVI. Nam usque ad finem szaculi
XVI etiam in Ordine Praedicatorum liber expositus in scholis fuit semper liber Sententiarum Petri Lombar-
di, ut apparet ex commentariis in Sententias scriptis a Capreolo usque ad Soto, tempore Concilii Tridenti-
ni.

Cajetanus et Kolin primi scripserunt commentaria in Summam Theologicam S. Thomae. Felix haec inno-
vatio non solum lente processit in scholis, sed nondum plene transiit in studia classica, ut facile videre
est considerando breviter historiam theologize moralis post S. Thomam.

Seeculo XIII S. Raymundus de Pennafort scripsit Summulam pro confessariis, scilicet casuisticam. Plures
alii scripserunt similes Summulas casuisticas.

Seeculo XIV et XV floruit theologia moralis et theologia mystica. S. Antoninus, O. P., archiepiscopus flo-
rentinus, scripsit Summam Theologiae Moralis, non semper sequens doctrinam S. Thomae, et magis asce-
tice procedit. Utile esset studium comparativum instituere inter S. Antoninum et S. Thomam.

Eadem atate coluerunt mysticam Magister Eckart, Tauler, Suso, Gerson, Thomas a Kempis. Sic paulatim
apparuerunt tres applicationes theologize moralis; scilicet casuistica, ascetica, mystica.

Saeculo XVI Libri Sententiarum Petri Lombardi removentur a scholis, et loco illorum explicatur Summa
S. Thomae: ita Cajetanus, qui scripserat etiam Summulam peccatorum seu casuisticam. Item postea com-
mentaverunt 1I°™ Partem Summeae Theologicz Victoria, Medina, Dominicus Soto, Petrus Soto, Ledesma,
Joannes a S. Thoma, Salmanticenses, Suarez, Lugo, Gonet, Alexander Natalis, Billuart. Plures ex illis, ut
Billuart, conjungunt scholasticam cum casuistica; alii distinguunt duos cursus, ut Salmanticenses. Inter
thomistas Concina et Patuzzi vehementer impugnaverant probabilismum. Plures alit etiam ex diversis Or-
dinibus religiosis et e clero seeculari commentaria scripserunt in Summam S. Thomee.

Sed a medio saeculo XVII ad medium saculum XIX praevaluit casuistica. Nam reliquuntur a pluribus hac
>tate omnes quastiones proprie doctrinales de fine ultimo, de actibus humanis, de fundamento morali-
tatis, de natura legis, de natura virtutum et donorum Spiritus Sancti, de statibus hominum, et plures fere
exclusive tractant de lege practice considerata, longius de conscientia, de conscientia probabili, et, pro
qualibet virtute, post enuntiationem quorumdam principiorum, ponuntur casus conscientize, ad deter-
minandum in casu particulari quid est obligatorium sub gravi vel sub levi. Sic theologia moralis fit potius
scientia de peccatis vitandis quam de virtutibus exercendis et perficiendis. Unde haec theologia mere ca-
suistica caret efficacia ad movendum homines ad bonum. Unde hoc momento theologia moralis declinat
et saepe ad laxismum descendit. Insuper ascetica et mystica, in tali conceptione, non habent amplius fun-
damentum doctrinale. Ideo plures scribuntur libri ascetici et mystici sine ullo valore doctrinali.

Inter hos casuistas citandi sunt Escobar, Laymann, Busenbaum, etc.

Hac aetate, scilicet saculo XVIII, prodiit a Deo missus ad sanandam casuisticam a suis defectibus prin-
ceps moralistarum modernorum, S. Alfonsus de Ligorio, Doctor Ecclesiae, Fundator Congregationis SS.
Redemptoris. Multa opera, praesertim ascetica, scripsit. Opera ejus moralia omnibus notissima sunt et
valde laudata sunt a Summis Pontificibus. Inter ista sunt: Theologia moralis, Homo apostolicus, Praxis
confessarii. Modo minus speculativo et magis practico procedit quam S. Thomas, et aquiprobabilismum
excogitans sanavit casuisticam a defectibus probabilistarum et laxistarum.

Postea autem in scholis elementariis uniuntur methodus scholastica et methodus casuistica, cum qui-
busdam applicationibus asceticis. In Universitatibus autem fiunt generaliter duo cursus distincti: unus
modo scholastico, alter magis practicus, modo casuistico. Nunc vero instituuntur etiam cursus distincti
theologize ascetico-mysticae.

In fine saeculi XIX cum Leone XIII quasi resurrexit thomismus. Ideoque multi auctores diviserunt theolo-
giam moralem fere sicut S. Thomas. Sed influxus defectuum casuisticae nimis adhuc remanent in pluri-
bus. Sapius enim a theologia morali hodie tolluntur multae quaestiones doctrinales de actibus humanis,
de fundamento moralitatis; tolluntur tractatus de passionibus, de habitibus in genere, de gratia, de natu-
ra virtutum infusarum et donorum Spiritus Sancti. Tractatus autem de gratia et de virtutibus infusis saepe



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST la llz, qu. I-LIV) | 13

remittuntur ad dogmaticam. Ad quod dicendum est: Si theologia moralis non tractat de nature virtutum,
de natura meriti, quomodo potest scientifice explicare actus humanos salutares per respectum ad ulti-
mum finem supernaturalem? Scientia debet esse cognitio rerum per causas; et causae actuum saluta-
rium et meritoriorum sunt virtutes infusa quarum natura exacte cognosci debet. In multis vero manuali-
bus theologize moralis sic proceditur: 1° de fine ultimo, 2° de actibus humanis, 3° de legibus, 4° de con-
scientia, 5° de peccatis, 6° brevissime de virtutibus in communi; postea instituitur tractatio de theologia
morali speciali in qua agitur de tribus virtutibus theologicis et de quatuor virtutibus cardinalibus, non ta-
men determinando naturam harum virtutum sed nimis breviter exponendo earum necessitatem, et preae-
sertim vitanda peccata contra quamlibet. His annectitur moralis pars tractatus de sacramentis.

Unde nondum perfecte pervenit doctrina moralis S. Thomae in omnibus scholis ordinariis.

Dubium 1"™: Quare S. Thomas posuerit suam theologiam moralem inter duas partes dogmaticas et
non post totam dogmaticam.

Responsum est supra, agendo de natura theologize moralis, in fine.

Dubium 2"™: Utrum sit preeeligenda divisio theologize moralis secundum diversas virtutes theologicas
et morales, an secundum diversa Decalogi praecepta.

Respondetur: S. Thomas longius tractat de praeceptis in tractatu de lege et post quamlibet virtutem.
Ipse merito preeelegit divisionem secundum virtutes 1° quia scientia differt a cognitione vulgari prout est
cognitio rerum per causas proprias. Causa autem propriae actuum humanorum sunt virtutes sive acqui-
sitae sive infusa, ex quibus actus procedunt ut oportet, quando oportet, prompte et delectabiliter. 2° Sic
clarius apparent diverseae functiones organismi spiritualis secundum hierarchiam virtutum. 3° Habetur
fundamentum asceticae et mysticee quae tractant de progressu harum virtutum secundum viam purgati-
vam, illuminativam et unitivam.

Objicitur: Sed praecepta sunt causa actuum humanorum.

Respondetur: Praecepta sunt actuum humanorum causze regulativee, non vero productivee. Insuper plu-
ra preecepta Decalogi sunt negativa, v. g. Exod., XX, 4: Non habebis deos alienos. Non facies sculptile, non
occides etc. Propterea S. Paulus dicit de littera legis: “Littera occidit, spiritus vivificat” (Il Cor., lll, 6); idest
ut ait S. Thomas in hunc locum: “Lex sine spiritu interius imprimente legem in corde, est occasio mortis”,
guia tunc cognoscimus ex praecepto quid faciendum est et non facimus (cf. I-II¥, g. 106, a. 1, Utrum lex
nova sit scripta an indita).

Unde secundum hanc divisionem theologia moralis per praecepta Decalogi (quando praesertim non sa-
tis ostenditur altitudo duorum praeceptorum amoris Dei et proximi) est magis directe scientia de peccatis
vitandis quam de virtutibus exercendis. Vitium autem definiri debet per oppositum ad virtutem, sicut te-
nebrae per oppositum ad lucem, et non e converso. Denique in Decalogo sunt per respectum ad Deum
praecepta religionis, sed non directe praecepta fidei, spei et caritatis, quae alibi sunt v. g. in Deuteronomio,
VI, 5. Heec sufficiunt quoad naturam et divisionem theologiae moralis.

Classificatio systematum ethicae.

Antequam transeamus ad explicationem articulorum S. Thomae de fine ultimo, valde utile est, ut appa-
reat momentum et actualitas hujusce doctrina, prius instituere classificationem diversorum systematum
ethicee naturalis secundum gradationem ascendentem.

Varia systemata distinguuntur ex parte fundamenti.

in  bono honesto secundum rectam divinam

cum rationem humanam
obligatione et divina  quae omnia praecepta (Ockam, Fideismus, positivismus
sanctione in liber-rime theologicus).

Ethica voluntate decrevit praecepta Decalogi erga homines (Scotus)

humana autonoma, quae sibi imponit imperativum categoricum (Kant)

fundata
in bono honesto seu rationali (Stoici et Spinoza).
sine n b utilitarismus socialis, altruismus (Augustus Comte et neo-Comtistae Durkheim,
L in  bono .
obligatione tili Lévy-Bruhl).
nec sanctione uti utilitarismus individualis (Epicurus, Hobbes, Bentham).

in bono delectabili, hedonismus (Aristippus, Fourier).

Critica generalis horum systematum.



14 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST la ll, qu. I-LIV)

Critica generalis. — Haec systemata, uno excepto, juxta traditionem sunt falsa; et falsa in eo quod ne-
gant potius quam in eo quod affirmant; quia non considerant nisi aliquam partem realitatis moralis, alias
partes vero negant. Dum e contra Aristoteles et multo melius postea S. Thomas intendunt omnes partes
seu omnes aspectus realitatis moralis amplecti et conciliare. Propterea ethica thomistica aliis ethicis op-
ponitur sicut universale opponitur particulari et sicut doctrina catholica opponitur heeresibus: haeresis
enim significat electionem alicujus partis veritatis tantum, rejiciendo aliam partem vel alias.

Quod revera ita sit, apparet ex sola consideratione hujus classificationis. Etenim hedonismus non consi-
derat nisi bonum delectabile; utilitarismus nisi bonum utile, non vero bonum honestum, quod est bo-
num secundum se independenter edam a delectatione vel utilitate consequenti, ut vitare mendacium et
veritatem dicere etiamsi sequatur mors. Kant considerat quidem obligationem, sed non admittit funda-
mentum ejus objectivum in bono objectivo, praesertim in bono supremo ad quod voluntas nostra essen -
tialiter ordinatur lege aeterna. Alii, ut Spinoza, admittunt hanc ordinationem voluntatis nostree ad bonum
rationale (seu honestum) etiam supremum, sed modo pantheistico, negando obligationem et liberum ar-
bitrium. Fideistae, ut Ockam, admittunt obligationem moralem, sed rejiciunt ejus fundamentum necessa-
rium et immutabile in natura divina et in nostra, declinant ad contingentismum absolutum, ac si non es-
set nisi lex positiva contingens, et sic pervenitur ad positivismum theologicum, scilicet ad negationem le-
gis naturalis immutabilis.

S. Thomas, e contra, in ordine naturali secundum vias Aristotelis admittit omnes aspectus realitatis mo-
ralis ab aliis admissos, ullum horum negat, et eos egregie conciliat. Admittit bonum delectabile et utile,
sed etiam altius bonum honestum seu rationale, ad quod essentialiter ordinatur voluntas nostra seu ap-
petitus rationalis ab Auctore naturae, scilicet a lege aeterna; et in bono honesto prout subest judicio rec-
tee rationis invenit proximum obligationis fundamentum. Affirmat etiam fundamentum obligationis su-
premum, quia ratio nostra est recta prout conformis est rationi divinae seu legi seterna, quae ordinavit
hominem ad bonum supremum cognoscendum et diligendum. Pariter in ordine supernaturali admittit
quidem legem positivam contingentem, sed non propter hoc negat necessitatem legis naturalis ad super-
naturalia elevatae, et virtute cujus debemus necessitate medii ad salutem ex natura rei et non solum ne-
cessitate praecepti Deum cognoscere, supra omnia diligere eique servire ad vitam seternam consequen-
dam. Haec est prima catechismi linea. Cf. S. Thomam, I*-1I%, g. 94, a. 2: de valore principii “bonum est fa-
ciendum et malum vitandum”, ut est principium per se notum.

Sic etiam apparet non solum altitudo, sed etiam universalitas ethicae naturalis et Theologiae moralis S.
Thomae, prout sub lumine Revelatione rationabiliter explicat per quatuor causa realitatem moralem seu
actus humanos.

Materia regulanda est activitas humana etiam sensitiva prout subest imperio rationis. Forma est ipsa
moralitas actuum seu relatio transcendentalis actus ad regulam morum, seu conformitas ad regulam mo-
rum (cf. Lenu, Ethica, p. 77). Causa efficiens est duplex, nempe directiva et productiva. Causa vero effi-
ciens directiva est et ipsa duplex, scilicet suprema, quee est lex aeterna; et proxima, quae est recta ratio
fide illustrata. Causa vero efficiens productiva est et ipsa duplex, nempe radicalis, quae est natura per
gratiam elevata, et proxima, quee est virtus acquisita et v. Infusa. Causa veto finalis, seu finis ultimus est
Bonum supremum super omnia diligendum propter se, et non solum propter delectationem quze ex ejus
possessione habetur, vel utilitatem consequentem, cf. II*-11%, q. 27, a. 3. Denique distinguuntur finis ulti-
mus naturalis (Deus naturaliter cognoscibilis et diligendus ut auctor naturae) et finis supernaturalis (Deus
clare visus et diligendus ut auctor gratiz). Cf. de Veritate, q. 14, a. 2; q. 27, a. 2; Summa theol., I%, q. 23,
a.1,q9.12,a.4; I*II¥, 9.5, a. 5.

Brevior synopsis potest sic proponi.



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST la llz, qu. I-LIV) | 15

1. Lex eterna in Deo

3. Revelatio: Lex divina positiva per

2. Lex naturalis fidem acceptata, cum spe et caritate
4. Leges et 5. Ecclesize doctrina —
consuetudines humana Leges ecclesiasticae

6. Synderesis — Scientia moralis et intentio recte finium moralium
7. Prudentia circa media

8. Voluntatis electio regulata a Justitia in voluntate
a Fortitudine
9. Passiones regulatae a Temperantia

10. Executio actus moralis

S. Thomas admittit et recte subordinat hae omnia principia actus moralis. E contra, naturalismus negat
revelationem et doctrinam Ecclesize: positivismus negat insuper legem naturalem, servando solum leges
humanas et consuetudines: Kant negat valorem ontologicum rationis, servando solum postulata inde-
monstrabilia rationis practicae cum autonomia voluntatis. Vide paulo infra criticam utilitarismi et Kanti-
smi.

Quidam intellectualistae non satis admittunt influxum rectae voluntatis ad formationem conscientize,
quam volunt modo mere intellectuali determinare. In hoc apparet inefficacia “systematum
probabilitatis”. S. Thomas tenet, e contra, quod verum intellectus practico-practici est non per conformi-
tatem ad rem, sed per conformitatem ad appetitum rectum (I*-II¥, q. 57, a. 5, ad 3"™): v. g. ad determi-
nandum justum medium rationis in temperantia, fortitudine, humilitate, mansuetudine. Hoc primo
aspectu videtur esse concessio subjectivismi aut pragmatismi, sed revera est profunda intelligentia con-
ditionum activitatis moralis (cf. Woroniecki, Revue thomiste, Oct. 1921, p, 323, 329; La catholicité du Tho-
misme).

Sic jam apparet in hae synthesi ethicae thomisticae quod omnia moralitatis elementa secundum quatuor
causas coadunantur. Unde haec doctrina non est particularista sicut alia systemata, sed est universalis,
omnia complectens. Sic apparet ut vera explicatio et explicitatio sensus communis seu rationis naturalis,
guae haec omnia elementa jam admittit, sed ea ordinare modo scientifico nescit. Insuper ex hoc apparet
guare Ecclesia magis ac magis doctrinam S. Thomee aliis preeeligit, quia est doctrina non particularis, sed
universalis®.

Brevis critica particularis praedictorum systematum, seu potius indicatio locorum S. Thomae, ubi inveni-
tur eorum confutatio vel confutationis fundamentum.

Procedimus secundum gradationem ascendentem a systematibus infimis scilicet ab empiricis.

1° Ethica empirica ea est qua bonum delectabile non transcendit (hedonismus), vel bonum utile sive
individuale, sive generale (utilitarismus) tantum considerat.

Hedonismus (n66vn, delectatio) fundatur solum in bono delectabili. Et juxta ipsum delectatio est moti-
vum et regula actuum humanorum in hoc sensu quod “bonum sensibile est faciendum et malum noci-
vum vitandum” ut faciunt animalia bruta. Aliis verbis: homo factus est ad delectationem habendam. Sic
in antiquitate putaverunt Aristippus et inter modernos Fourier, socialista, qui scripsit de physica passio-
num seu de attractione passionum, sicut alii scribunt de physica cceli et de attractione astrorum. Aliquid
simile apud Fichte invenitur qui dicit: Diliges te super omnia et alios homines propter te. Est cynicus egoi-
smus, fundatus in identificatione hominis cum Deo. Sed Deus potest sese diligere super omnia quia est
summum bonum; homo autem non sic (cf. Zicuara, Summa Philosophica, Ill, Liber II*°, c. |, art. 3).

Utilitarismus paulo altius fundatur, nempe in bono utili.

Utilitarismus individualis fundatur in utilitate individuali, cui convenit quibusdam nocivis delectationi-
bus renuntiare, ad perveniendum ad vitam tranquillam et securam. Ita in antiquitate plures sophistee,
qui secundum opportunitatem momenti argumentabantur vel pro vel contra quamlibet thesim. Ita etiam

2 Quidam scotistae aut molinistae aut suareziani dicunt quod timendum est ne Ecclesia paulatim fiat thomista, semper S. Thomam summis
laudibus extollendo. — Respondendum est cum P. H. Woroniechi, loc. cit., quod Catholicismus non fit thomismus, sed thomismus est
catholicus: propterea ab Ecclesia praeeligitur. Thomismus est catholicus quia est universalis synthesis, ullum aspectum realitatis negans sed
omnes concilians sub una suprema notione Dei auctoris salutis; non vero sub notione particulari libertatis humanae, ut facit molinismus, aut
alia notione simili. S. Theologia est scientia non de libertate humana, sed de Deo, et ideo in ea omnia subordinari debent idea Dei auctoris
ordinis naturalis et ordinis supernaturalis.



16 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST la li, qu. I-LIV)

Epicurus, qui ad utilitatem individualem dicebat modum servandum esse in passionibus inter excessum
et defectum. Et affirmabat virtutem esse in medio, non tamen ut dicebat Aristoteles, scilicet propter
amorem ipsius virtutis et boni honesti, sed solum ad vitanda inconvenientia vitiorum ad invicem opposi-
torum. In ista positione remanet tantum materia quadam virtutis, sine anima; est cadaver virtutis ac ju-
sti ejusdem medii. Ita inter modernos Hobbes, qui ut primam legem moralem naturalem dicebat pacem
esse querendam ubi inveniri potest, at ubi inveniri nequit quaerenda esse belli auxilia ad vitee et mem-
brorum corporis conservationem (cf. ZicLiara, op. cit., ibid.). Pariter Bentham, etiam Stuart Mill et Spencer
qui tamen intendunt conciliare utilitatem personalem cum utilitate generali et sociali: imo dicit Spencer
guod necessaria evolutione desiderium utilitatis individualis perducit ad utilitatem socialem super omnia
diligendam.

Utilitarismus socialis est ethica fundata in utilitate generali seu sociali. Ita Grotius, Puffendorff, qui di-
cebant principium primum ethicae istud esse: Homini quantum in seipso est colendam esse et servan-
dam societatem. Postea Augustus Comte in sua sociologia dicit: oportet vivere pro aliis, pro societate; in
ea credendum et sperandum est; ipsa diligenda est super omnia, quia nonobstantibus suis defectibus so -
cietas est quasi Deus in fieri. (cf. Zicuara, op. cit., ibid. a, 4). Obligatio fundatur in legislatione humana, v. g.
jus patris ad educationem filii fundatur non in natura, sed in lege humana quae in antiqua Roma patri da-
bat jus vite et mortis in filios. Ita neo-Comtistae Levy-Brulh et Durkheim.

Confutatio ethicae empiricae — Ethica empirica praesertim tripliciter confutatur.

1° Virtualiter confutatur ethica empirica probatione philosophica essentialis distinctionis inter vitam in-
tellectivam et vitam sensitivam, et inter bonum honestum, bonum utile et bonum delectabile.

Etenim vita sensitiva seu animalis ex se non cognoscit formaliter nisi bonum sensibile delectabile, et
utitur bono sensibili utili. Sed non cognoscit formaliter bonum honestum, seu bonum secundum se, quod
a sola ratione cognoscitur ac propterea bonum rationale vocatur. Hoc autem bonum honestum seu ratio-
nale immerito non consideratur ab ethica empirica, pro qua bonum est bonum quia delectabile vel utile;
dum e contra bonum honestum est bonum secundum se, ut conforme rationi: v. g. reddere testimonium
veritati etiam cum periculo mortis aut martyrii, ut Christus fecit, qui dixit: “Veni ut testimonium perhi-
beam veritati” (Joan., XVIII, 37). Bonum honestum est bonum ut perficiens rationabiliter activitatem no-
stram, et esset bonum etiamsi nulla sequeretur delectatio vel utilitas (cf. 1%, g. 5, a. 6: de divisione boni in
bonum utile, bonum delectabile, bonum honestum)?.

2° Ethica empirica non explicat testimonium conscientiee de existentia obligationis moralis proxime
fundatae in hoc primo et evidenti principio rationis practicae: “Bonum (honestum) est faciendum et ma-
lum vitandum” (cf. I*-1I%, g. 94, a. 2). Imo ethica empirica enuntiato principio contradicit. Negata antem
obligatione morali, homines non vitant malum morale, v. g. furtum occultum, vel occultam patrize tradi-
tionem, si in his utilitatem inveniunt.

3° Denique ethica empirica non dat, nec dare potest beatitudinem quam promittit (cf. 1°-1I¥, g. 2, a. 1
ad a. 6™ utrum beatitudinem sit in divitiis, in honoribus, in fama, in potestate, in aliquo corporis bono, in
voluptate).

Dicimus ethicam empiricam de facto non dare beatitudinem, ut jam ostendunt etiam Spinoza et Kant.
Nam experientia constat quod homo qui sine ullo ideali proprie morali vivit, infelix est, passiones ejus
non regulantur, imo ad invicem contrariantur, ut desiderium, ira, invidia. Insuper homo sine ullo morali
ideali vivens fieri vult centrum omnium in suo egoismo; et revera fit misere servus omnium, ut dicitur in
parabola filii prodigi: fit enim servus suarum passionum, quas non dirigit, servus eventuum accidenta-

3 De divisione boni secundum S. Thomam (%, . 5, a. 6). — Unumquodque dicitur bonum inquantum est perfectum et appetibile. Est autem
appetibile vel ut terminus in quem per se tendit appetitus, inquantum ultimum terminans totaliter motum appetitus, et dicitur bonum
honestum, quod per se desideratur ut res desiderata. Vel est appetibile inquantum terminat motum appetitus ut quies in re desiderata; et
hoc est bonum delectabile. Vel est appetibile ut terminans motum appetitus secundum quid, ut medium per quod tenditur in aliud; et est
bonum utile.

Haec lucide recolligens Angelicus ait, ibid. ad 2"™: “Dicuntur enim illa proprie delectabilia, quae nullam aliam habent rationem appetibilitatis,
nisi delectationem; cum aliquando sint et noxia et inhonesta. Utilia vero dicuntur, qua non habent in se unde desiderentur, sed
desiderantur solum ut sunt ducentia ad alterum; sicut sumptio medicinae amarae. Honesta vero dicuntur quee in seipsis habent unde
desiderentur”. Unde aliquod bonum potest esse simul honestum et delectabile, ut virtus; et utile potest esse delectabile, v. g. medicina
dulcis et non amara. Item honestum potest esse utile ad aliquid altius, ut meritum. Unde haec divisio, ut dicit Angelicus, ibid., ad 2"™: “non
est per oppositas res, sed per oppositas rationes”. Sic bonum dividitur ut analogum, quia per prius dicitur de honesto, secundario de
delectabili, ac tandem de utili.

Haec divisio est summi momenti, ut apparet v. g. si ponitur quaestio: an bonum commune societatis sit solum utile, vel honestum.
Schematice haec divisio sic scribi potest:

in quem per se tendit appetitus = bonum honestum, quod per se desideratur
) Ut QUIES....veiiiicc e = bonum delectabile
Ut MediUM. ..o = bonum utile

ut terminus
Bonum appetibile



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST la llz, qu. I-LIV) | 17

lium et aliorum hominum, qui possunt ei semper subripere bona sensibilia in quibus suam beatitudinem
posuit.

Imo ethica empirica nec beatitudinem dare potest, quia non satiat superiores facultates et aspirationes
generosas ad dilectionem boni et pulchri moralis: nec potest regulare passiones in individuo; nec consti-
tuere pacem in societate. Insuper societas non est bonum ita perfectum ut sit super omnia diligendum,
quidquid in contrarium dicat Agustus Comte.

Denique utilitas individualis et utilitas socialis non conciliantur nisi diligatur bonum honestum supra bo-
num utile. Nam omnes homines, ut ait S. Augustinus, possunt sine mutuali nocumento possidere bonum
honestum v. g. veritatem et virtutem, non vero idem bonum sensibile, sicut v. g, eandem domum vel eu-
mdem agrum. Materia enim ut principium individuationis dividit, spiritus antem unificat. (Cf. quoad hoc
I*-11* totam quaestionem secundam).

2° Ethica kantiana. — Altior est quidem ethica kantiana quam ethica empirica, quia admittit obligatio-
nem moralem, seu imperativum categoricum, sed cum fundamento subjectivo tantum in ipsa ratione
practicae, non in bono. Admittit etiam tria postulata rationis practicae, nempe libertatem humanam, vi-
tam futuram et existentiam Dei remuneratoris.

Juxta Kantium ratio speculativa nequit demonstrare existentiam Dei, nec immortalitatem animae, nec
liberum arbitrium hominis, nec moralem obligationem. Sed ratio practica, juxta Kant, cognoscit obligatio-
nem moralem ut factum internum non solum experimentale sed rationale, tanquam “factum rationis”. Id
est omnis homo sincerus in sua propria conscientia invenit quoddam imperativum non hypotheticum,
sed categoricum, imperativum nempe moraliter agendi, quod sic formulatur a Kantio: “Age ita ut moralis
directio voluntatis tuee, principium esse possit legislationis communis”. Aliis verbis: Fac id quod velles om-
nes homines facere. Istud principium primum rationis practice non formulatur tanquam objective funda-
tum, sicut in traditionali philosophia: “Bonum est faciendum et malum vitandum”, ita ut lex dependeat
ex natura boni honesti; sed pro Kantio est solum lex formalis subjective necessaria: est judicium syntheti-
cum a priori. Nec possumus, juxta Kantium, demonstrare fundamentum obligationis moralis esse in Deo
legislatore et in ultimo fine hominis; imo si a Deo nobis imponeretur obligatio, vita nostra esset servitu-
do, vel alliceretur a spe beatitudinis, et proinde non esset proprio moralis, quia fundaretur solum vel in
bono utili vel in bono delectabili. Kantius non videt altitudinem boni honesti, quod simul est delectabile,
sed per prius desideratur propter se ut honestum. Juxta eum voluntas humana, ut sit vere rationalis, mo-
ralis ac libera debet sibimetipsi imperativum categoricum imponere, nam “sibi est lex”, sine ulla servitu-
te. Sic voluntas humana remanet independens et autonoma, scilicet independens a superiori lege ab ex-
trinseco imposita.

Unde individuum ipsum, nonobstante suo egoismo, debet judicare ultimatim an actio sua possit esse
simul principium legis communis. Et sic ratio individualis est supremus arbiter boni et mali, et voluntas
individualis ut causa prima sibimetipsi obligationem imponit.

Confutatio ethicee kantianee. — Preeter alia, ethica kantiana quatuor magna inconvenientia prabet, quae
sunt insolubiles difficultates. (Cf. Zigliara, op. cit., ibid., art. 4).

1° Obligatio kantiana fundamento caret. — Nam fundamentum mere subjectivum non sufficit. Impera-
tivum enim categoricum: “Age ita ut moralis directio voluntatis tuae principium esse possit legislationis
communis”, quod, juxta Kantium, est judicium syntheticum a priori, est sine motivo objectivo, quia juxta
Kantium nec est evidens a priori, nec evidens a posteriori; igitur est judicium caecum. Sed cum objectum
intellectus sit ens et voluntatis sit bonum, obligatio relate ad voluntatem fundari debet in bono objectivo,
praesertim in supremo bono et in necessaria connexione mediorum ad hunc finem ultimum a lege ater-
na statuta (cf. I>II%, g. 19, 1, 2, 3: de fundamento moralitatis et obligationis). Sic ethica kantiana est ethi-
ca sine primaria notione boni, est igitur sicut regio sine sole.

2° Immerito ponitur absoluta autonomia voluntatis humanae. — Hoc est contra debitam subordinatio-
nem legi eternae (c. I*-1I¥, g. 19, a. 4; qq. 91 et 93). Voluntas humana remaneret causa suprema, sibime-
tipsi legem moralem imponens. Hoc potest esse in Deo, qui est supremum bonum, sed non in homine,
qui ad egoismum inclinatur, et est dependens a Deo. In hoc est error subjectivismi et individualismi.

Syllabus Pii IX damnat ethicam independentem, quae negat supremum fundamentum obligationis in
Deo esse (cf. Denzinger, n. 1756: “Morum leges divina non egent sanctione, minimeque opus est ut hu-
mana leges ad naturale jus conformentur aut obligandi vim a Deo accipiant”.

3° Immerito Kantius negat preemium beatitudinis esse legitimum motivum disponens ad bonam actio-
nem. — Haec negatio est sine fundamento et est falsa, quia voluntas nostra ordinatur ad bonum et, ut
ostendit S. Thomas, II°*-11%, q, 27, a. 3, per beneficia a Deo sperata disponimur ad diligendum Deum prop-
ter se, supra nos (cf. etiam II*-11%, g. 17, a. 1: utrum spes sit virtus). Idest summum bonum est simul ho-



18 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST la ll, qu. I-LIV)

nestum et delectabile, sed diligendum est principaliter ut honestum, ut est secundum se amore dignum.

Concilium Tridentinum sess. 6, can. 31 haec habet: “Si quis dixerit justificatum peccare dum intuitu
aterne mercedis bene operatur, an. sit” (Denzing., n. 841).

Dum hedonismus considerat solum beatitudinem seu potius delectationem, excludendo obligationem,
kantismus, e contra, considerat solum obligationem subjective fundatam, non vero beatitudinem ut mo-
tivum inducens ad moraliter agendum. Sunt, ut patet, duo extrema. Vera doctrina traditionalis est cul-
men inter ac supra haec duo extrema. In ea non sic opponuntur beatitudo et obligatio, sed utraque in su-
premo bono fundatur, prout hoc supremum bonum amari debet super omnia, et nos beatificat prout
summum gaudium causat.

4° Kantius immerito ponit supremum agendi motivum in nostra dignitate rationali servanda. — Hoc est
guaedam anthropolatria. Nam solus Deus, prout est summum bonum, diligendus est super omnia. Alio-
quin ne daretur quidem vera dilectio boni honesti, sed potius superbia daretur ejus loco, quia diligere-
mus potius nostrum subjectivum judicium de bono quam bonum ipsum objectivum. Si enim vere homo
diligeret objectivum bonum honestum seu bonum morale plus quam seipsum, a fortiori diligeret super
omnia summum bonum, cujuscumque bonitatis principium. Beatitudo enim ultima hominis non in ali-
quo bono creato consistit, sed in summo bono (cf. I*-1I%, g. 2, a. 8).

Objectio. — Sed ethica kantiana non videtur ita contraria ethicae traditionali, imo nec ethicae christianee:
nam Kantius tenet quod imperativum categoricum includit tria postulata rationabiliter credenda, scilicet
1) liberum arbitrium humanum, sine quo homo non posset moralem obligationem adimplere; 2) immor-
talitatem animee, prout perfectio ab imperativo categorico praescripta plene in hac vita obtineri nequit;
3) existentiam Dei, quia, secundum judicium syntheticum a priori, justus est dignus beatitudine; atqui so-
lus Deus potest in altera vita stabiliter conjungere virtutem et beatitudinem; qua tamen beatitudo non
debet esse motivum actionis moralis, quia hoc esset interesse non morale.

Respondetur: Utique Kant haec tria postulata, rationis practicae admittit ut rationabiliter credenda in or-
dine mere naturali; et haec postulata admittit non tamquam fundamenta ethicae, sed solum ut ejus coro-
na et complementum. Remanet igitur pro illo quod obligatio moralis fundatur in solo imperativo catego -
rico et in autonomia voluntatis nostrae, non in bono honesto objectivo, nec, ex parte regulae proximae, in
recta ratione qua ordinat voluntatem nostram ad bonum honestum, ad quod diligendum est ordinata;
nec, ex parte regulae supremee, in lege aeterna, scilicet in Auctore naturae qui ordinavit ipse facultates no-
stras superiores ad supremum bonum cognoscendum et diligendum, saltem in ordine naturali.

Unde ethica kantiana remanet in suo fundamento mere subjectiva, et prout constituitur absque funda-
mentali idea boni honesti objectivi est tristis et frigida sicut regio sine sole. In ipsa deest robur sensus
communis seu rationis naturalis et sensus christiani.

3° Ethica stoicorum. — Ethica stoicorum, praesertim greecorum, est, ut diximus, sine obligatione, est
ethica rationalis fundata objective in bono rationali; est eudemonismus rationalis, prout, juxta eam, sum-
mum bonum est in virtute seu in actione rationali, quee a nobis dependet, et non in rebus externis a no-
bis independentibus. Sic sapiens liberatur a passionibus, eas regulat, et suum rationale gaudium invenit
in sua rationali actione etiam in adversa fortuna. Aliquid simile invenitur in ethica Spinozae, quamvis Spi-
noza magis ascendat ad contemplationem boni divini quod, juxta ipsum, est nobis immanens. Spinoza,
sicut stoici graeci, est pantheista et determinista, ideoque negat liberum arbitrium et simul obligationem
moralem proprie dictam. Homo, cum Deo identificatus, sicut Deus ipse, legem proprie obligatoriam non
habet; et lex moralis juxta Spinoza non est praeceptum seu imperativum, sed solum optativum agendi se-
cundum rationem et non secundum passiones. Tota ergo lex moralis sic exprimi potest: “Utinam homi-
nes rationaliter vivant; sed multi non perveniunt ad notiones claras et distinctas circa verum bonum ho -
nestum, nec possunt ad eas pervenire”.

Confutatio ethicae stoicae, a Spinoza postea renovata, invenitur in pluribus locis Summae S. Thomae. Tri-
plici ratione ethica stoica refutatur.

1° Fundamentum hujusce ethicae est pantheismus, qui a S. Thoma refutatur in I%, q. 2, a. 3, ubi demon-
stratur existentia Dei ut est primus motor immobilis (1% via), supremum ens simplicissimum (4 via), ideo-
gue essentialiter a mundo mobili et composito distinctum; et I?, g. 3, a. 8. ubi ostenditur quod Deus est
tantum causa extrinseca rerum, scilicet causa efficiens et finalis.

2° In ethica stoica immerito affirmatur summum bonum esse in virtute humana. (Cf. I*-1I¥, g. 2, a. 7).
Nam “guodlibet bonum inhaerens ipsi animae est bonum participatum et per consequens particulatum”
(ib.); ideoque non est bonum perfectum, complens boni appetitum (Cf. etiam Contr. Gent., |. lll, cc. 26,
34, 35).

3° In ethica stoica immerito negatur duplex conscientize testimonium; 1) de obligatione morali proxime



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST la llz, qu. I-LIV) | 19

fundata in primo principio rationis practicee: Bonum est faciendum et malum vitandum (cf. I*-1I%, g. 94, a.
2); et 2) testimonium conscientiee de libertate humana, fundata in proportionis carentia inter bonum
universale specificans voluntatem, et bonum particulare electum (cf. I*-1I%, q. 10, a. 2: utrum voluntas de
necessitate moveatur a suo objecto).

Objectio. — Quidam rationalistee admittunt liberum arbitrium et obligationem. Sed pro ipsis obligatio
moralis sufficienter fundatur In bono rationali diligenda secundum rectum judicium rationis.

Respondetur: Hoc est fundamentum proximum obligationis; non vero supremum; quod est in supremo
bono secundum legem Dei, qui nos creavit ad recte agendum (cf. I°-II%, g. 19, a. 4: utrum bonitas volunta-
tis dependeat a lege aterna).

4° Ethica fideismi. — Post criticam falsorum systematum ethicae naturalis, aliquid dicendum est de ethi-
ca fideismi, seu pseudosupernaturalismi propositi a nominalibus szeculi XIV, praesertim a Guillelmo Oc-
cam.

Ethica ista vocari potest positivismus theologicus, quia in ea, obligatio unice fundatur in liberrima Dei
voluntate, seu in lege divina positiva per fidem cognita. Unde ratio ex se sola non posset in ordine mere
naturali cognoscere obligationem moralem. Hoc est abusus fidei; unde nomen fideismi. Fideismus vide-
tur fidem christianam extollere; revera solummodo rationis vires minuit et simili rationale fidei obse-
quium. Est quidam pseudosupernaturalismus, confundens gratiam et naturam, ac si natura humana sic
esset deficiens ut sine gratia et revelatione non posset vitam mere sensitivam superare.

Fideismus iste apparuit in nominalismo radicali Guillelmi Occam: nam hic nominalismus est quasi em-
pirismus seu positivismus, juxta quem ratio humana non potest cognoscere veritates quae experientiam
superant; ideoque non potest probare Dei existentiam, spiritualitatem animae, nec fundamentum obliga-
tionis moralis. Hee omnes veritates nonnisi per revelationem et fidem cognosci possunt. Sic Ockam viam
paravit Luthero, qui pariter est fideista. Haec doctrina plus minusve remanet etiam in jansenismo. Et rur-
sus apparuit seeculo XIX tempore traditionalismi cum Bautin et Bonnetty.

Inter istos Occam est magis radicalis: nam affirmat quod ratio humana non solum non potest ex se sola
cognoscere primum praeceptum diligendi Deum super omnia ut auctorem nature, sed etiam quod hoc
praeceptum, sola revelatione cognoscibile, est in se contingens, ita ut Deus potuisset pracipere opposi-
tum si voluisset; et sic potuisset nobis praecipere etiam odium Dei.

Aliquid simile dicit Cartesius dum affirmat veritatem principii contradictionis dependere ex libero Dei
arbitrio. Ex quo sequitur ex libero Dei arbitrio pariter dependere distinctionem primariam inter bonum
et malum.

Confutatio fideismi et nominalismi absoluti in ethica invenitur apud S. Thomarn in I*-11%, q. 91, de divi-
sione legis, in legem aeternam, cujus sunt participationes tum lex naturalis, tum lex divina positiva (cf. I*-
11, g. 91, a. 2, ad 1'™; a. 4, ad 1'"), et legem humanam. ltem ibid., g. 93, a. 4; q. 94, a. 2 ubi ostenditur
necessitas primi principii synderesis: Bonum est faciendum et malum vitandum. Item De Verit., q. 23, a.
6; utrum justitia in rebus creatis ex simplici divina voluntate dependeat. Hoc ultimo loco hac habet S.
Thomas: “Voluntas dirigitur per rationem non solum in nobis, sed in Deo. Et ideo primum ex quo pendet
ratio omnis justitiae est sapientia divini intellectus, qua res constituit in debita proportione et ad invicem
et ad suam causam. Dicere autem quod ex simplici voluntate Dei dependeat justitia, est dicere quod divi-
ne voluntas non procedat secundum ordinem sapientize, quod est blasphemum?”. Aliis verbis, dicere
guod prima distinctio inter bonum et malum morale a libero Dei arbitrio dependet, est dicere quod Deus
non est essentialiter bonus et quod potuisset esse, si voluisset, summum malum eo modo quo manichezei
somniarunt. Cum S. Thoma consentit Leibnitz in sua Theodicea, I. I, 176-177.* (cf. Garricou-LacranGE, Dieu,
p. 592; De Revelatione, 4° ed. 1945, t. |, p. 378 sq.: De Fideismo et de agnosticismo empirico, ibid., t. |, p.
274-298).

Unde fideismus nominalisticus pervenit ad contingentismum seu libertismum absolutum, in quo nihil
remanet necessarium, ne divina quidem natura, aut primum Ens.

In fine notandum est quod Scotus aliquid simile dixit quoad praecepta Decalogi non cires ipsum Deum
amandum et colendum, sed cires homines. Praecepta enim quae homines respiciunt, ut v. g. non occides,
non furtum facies, non mcechaberis, juxta Scotum non sunt necessaria et immutabilia; nam Deus posset,
in casu, revocare praecepta “non occides, non furtum facies”. Unde homicidium, furtum, fornicatio non
essent prohibita quia mala, sed potius essent mala quia prohibita a lege divina positiva (cf. Scorus, Opera,
v. 19, p. 148; v. 21, p. 537; v. 24, p. 376-377).

Confutatio fideismi seu positivismi theologici invenitur in tractatu de lege, I*-1I%, q. 94, aa. 4, 5, 6: utrum

4 Dicit Leibnizius, loc. cit.: “C'est déshonorer Dieu de prétendre qu'il a établi la distinction du bien et du mal par un décret purement
arbitraire... Pourquoi ne serait-il donc pas aussi bien le mauvais principe des manichéens que le bon principe des orthodoxes ?”.



20 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST la llze, qu. I-LIV)

lex naturalis sit una apud omnes, utrum sit mutabilis, aut possit deleri a mente hominis. In a. 5, ad 2"
explicatur quod Deus numguam imperavit homicidium, vel furtum, aut fornicationem. Sic Abraham post
Dei preeceptum ne praeparando ad immolationem filii, non se praeparavit ad homicidium, quia homici-
dium ex propria occisoris electione est, qui tune ut causa principalis operatur. Abraham autem in casu se
disponebat ad operandum non ex propria electione, sed ut Dei instrumentum qui est dominus vite et
mortis. Eodem modo tortor seu carnifex operans ut instrumentum auctoritatis socialis non committit ho-
micidium.

Conclusio generalis. Sic jam apparet altitudo et universalitas doctrinze ethicae S. Thomae. Ejus altitudo
magis deinde constabit quia clarissime in doctrina thomistica apparebit solutio problematis humanae
vitae, scilicet ad quid factus sit homo. Homo enim non est factus aut creatus ad delectationem conse-
guendam, ut dicit hedonismus, nec ad utilitatem individualem aut socialem, ad interesse nempe servan-
dum, ut dicit utilitarismus; nec solum ad servandam suam dignitatem personalem, ut dicit Kantius; nec
solum ad consequendam delectationem quae in activitate rationali seu virtuosa invenitur, ut vult eude-
monismus rationalis Stoicorum et Spinozae. Sed homo factus est ad diligendum bonum honestum nos
perficiens, etiam si non esset delectatio vel utilitas naturaliter consequens, et praesertim ad diligendum
Deum super omnia, supremum bonum, Deum scilicet qui sub duplici aspectu est finis ultimus naturalis et
finis ultimus supernaturalis.

Haec erit scientifica explicatio primae catechismi linezse: Ad quid creatus est homo? Ad Deum cogno-
scendum, diligendum, serviendum, et sic ad vitam aternam consequendam.

Sic plene consiliatur obligatio moralis et beatitudo perfecta in eodem supremo fundamento, scilicet in
summo bono, prout supremum bonum simul nos beatificat, et super omnia est diligendum. Hoc est su-
premum Dei jus, omnia fundans officia.

Critica diversorum systematum ethicae est utilis initio, ad habendam synthesim ethica naturalis et su-
pernaturalis secundum conceptionem thomisticam, ut appareat praesertim connexio tractatus de fine ul-
timo seu de beatitudine cum tractatu de lege aeterna et naturali.

Ultima quaestio solvenda. Ultima quaestio solvenda in hac introductione est: Utrum haec traditionalis
ethica assignans verum obligationis moralis fundamentum sit etiam apud Socratem, Platonem et Aristo-
telem, an solum in religiosis traditionibus populorum, praesertim in Veteri et in Novo Testamento.

Quoad hoc notandum est quod plures historici philosophize, ut V. Brochard, dixerunt quod ethica So-
cratis, Platonis et Aristotelis est solum eudemonismus rationalis sine obligatione morali; et addunt quod
hac obligatio moralis est potius religiosa quam philosophica; quia si a Kantio servatur, hoc est elemen-
tum a christianismo receptum.

De hac re plures catholici scripserunt, ut P. Sertillanges in Revue Thomiste ann. 1901, 1902, in respon-
sione ad V. Brochard et in opere La Philosophie morale de S. Thomas.

Responsio est cum distinctione ad quaestionem positam: scilicet praedicti philosophi, Socrates, Plato et
Aristoteles, cognoverunt fundamentum proximum obligationis moralis, quod est recta ratio ut imperans
bonum honestum faciendum. Sed de fundamento supremo nonnisi implicite locuti sunt, scilicet ex parte
legislatoris, quamuvis illud clarius cognoverint ex parte ultimi finis naturalis (cf. quoad hoc Marcong, Histo-
ria Philosophiee, t. 1, p. 228, 269).

Doctrina ethica Socratis cognoscitur praesertim per Platonem qui eam evolvit, ideoque difficile est di-
cere quid explicite docuerit Socrates ante Platonem. Sed pro Platone videtur impossibile negare eum co-
gnovisse fundamentum obligationis saltem proximum. Praesertim in dialogo cui titulus “Gorgias”. In hoc
dialogo Plato vult probare quod pejus est pro scelerato effugere pcenam sibi debitam quam eam subire:
nam si hanc pcenam voluntarie subiret, restitueretur ordo boni, per crimen prius violatus, et sic scelera-
tus denuo in ordinem boni intraret, ex quo felicitas provenit. Ergo apud Platonem invenitur obligatio fun-
data in bono honesto, ad quod essentialiter ordinatur activitas nostra rationalis. Imo Plato videtur quo-
dammodo agnoscere supremum obligationis fundamentum ex parte finis, scilicet in summo bono, non
tamen clare ex parte legislatoris supremi in lege aterna.

Aristoteles quidem nonnisi implicite et in confuso locutus est de supremo fundamento obligationis ex
parte supremi legislatoris, sed, ut ostendit P. Sertillanges (loc.. cit.) dici nequit eum non cognovisse proxi-
mum obligationis fundamentum. Hoc constat ex aristotelica notione boni honesti et finis (quod facile vi-
dere est in indice suorum operum ad verbum honestum: Honestum est finis virtutis). Pluribus locis dicit
qguod bonum honestum seu rationale, ad quod activitas nostra rationalis essentialiter ordinatur tam-
guam ad finem, non solum est amabile, sed est etiam amandum et faciendum, quia potentia dicitur ad
actum ad quem facta est, alioquin amitteret suam rationem essendi. Insuper pro Aristotele bonum ho-
nestum, v. g. non mentiri, dicere verum, est diligendum et faciendum propter se, et non solum propter



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST la llz, qu. I-LIV) | 21

consequentem delectationem; nam ut ipso dicit in Ethica, |. X. c. 4: “Delectatio perficit operationem, si-
cut decor juventutem”, idest delectatio est solum quoddam consequens; sequitur enim rectam operatio-
nem, sed non constituit bonitatem ejus. Quod quidem verbum Aristotelis seepe a S. Thoma citatur, v. g.
I*-11%, q. 2, a. 6; 9. 4, a. 2; Contr. Gent., |. ll, c. 26.

Pro S. Thoma (I*-1I%, g. 94, a. 2): “primum principium (per se notum) in ratione practica est, quod funda-
tur supra rationem boni, quae est: bonum est quod omnia appetunt”. Ut hoc principium appareat per se
notum sufficit illud integraliter enuntiare scilicet: Bonum honestum seu rationale est non solum appetibi-
le, sed appetendum a voluntate seu ab appetitu rationali, qui est ad illud essentialiter ordinatum ab Auc-
tore naturae”.

Notio explicita obligationis, in lege aeterna fundata, est de facto, historice, potius religiosa quam philo-
sophica. Quod clare apparet in Veteri et in Novo Testamento. In Novo praesertim optime manifestatur
conciliatio obligationis seu praecepti divini cum beatitudine consequenda, quia Christus initio sua praedi-
cationis loquitur hominibus de beatitudine (cf. Sermonem supra montem: Beati pauperes, beati mites,
beati qui lugent, beati qui sitiunt et esuriunt justitiam...). In hac vita est beatitudo supernaturalis imper-
fecta, perfecta vero in altera vita. Insuper Christus totam ethicam subordinat supremo praecepto “de Deo
diligendo ex toto corde, ex tota anima, ex omnibus viribus, ex tota mente” (Luc., X, 27). Tunc optime con-
ciliantur obligatio et beatitudo in eodem supremo fundamento scilicet in summo boni ad quod nos ordi-
navit lex aeterna.

Nota: Recentius H. Bergson in suo libro Les deux sources de la Morale et de la Religion non videt valo-
rem realem notionum primarum et principiorum ethicze traditionalis. Bergson, ut dicit Maritain®, in hoc
libro remanet irrationalista, omnia reducit ad experientiam: ideo supra ethicam socialem quae statuit le-
ges ordinatas ad bonum commune populi, non admittit ethicam rationalem, sed solum supra ethicam
mysticorum fundatam in eorum experientia religiosa. Hanc vero experientiam religiosam concepit ut mo-
dernistee, quia adhuc in hoc opere (p. 259) negat valorem demonstrativum traditionalium probationum
existentiae Dei. Probabilius tamen in fine suze vitae ad aliquid firmius et altius pervenit®.

Sic terminatur nostra Introductio. Nunc examinandae sunt quinque quaestiones S. Thoma de ultimo
fine’.

5 Cf. ). Marma, Neuf legons sur les notions premiéres de la Philosophie morale, Paris, 1949, p. 191: « Nous avons vu que la morale est
essentiellement ceuvre de raison pratique. C'était 1a le domaine méconnu par Bergson, malgré les incomparables mérites de son livre sur
Les deux sources de la Morale et de la Religion. En vertu de l'irrationalisme auquel sa métaphysique était condamnée, le domaine
proprement moral est pris chez lui entre un régne infra-moral de la contrainte sociale et un régne supra-moral de la mystique et de I'appel
du héros ».

6  Citatus liber J. Maritain sub forma moderna continet expositionem fundamentorum metaphysicorum ethicae Sancti Thomae, et pluries in
memoriam revocat optimas paginas quas scripsit J. Maritain, anno 1920, de habitus et quas citamus infra p. 444, 453.

7 In hoc libro frequenter cito Billuart, quia ejus Cursus theologiae, ut in pluribus, est echo fidelis ac quasi compendium magnorum
Commentatorum operum Sancti Thomae, et quia editiones hujusce Cursus facillime inveniuntur ac generaliter sunt accessibiles omnibus
studentibus.



Index

hujus tomi llI

Introductio. Prologus generalis llee partis Summae

theologiCaE..cccuueirireneeierrrennennierteeaserenencrennerenennes 7
I- De natura theologize moralis.......cccccceevvviviieeeeennnn. 7
[I- De divisione theologiee moralis.........cccceeeercveeneennnns 9

Comparatio hujus divisionis S. Thoma cum divisione
praecedentium auctorum et cum divisione subsequen-
tium et hodiernorum.....................
Classificatio systematum ethicae
Critica generalis horum systematum

DE ULTIMO FINE.......ccccceremurcrnnirennnnncrennennes 22

Qu. I- De ultimo fine in communi...........cccceee..... 23
Art. I- Utrum homini conveniat agere propter finem23
Art. II- Utrum agere propter finem sit proprium ratio-

NAlIS NALUIEE...eeii i 27
Art. lll- Utrum actus humani recipiant speciem ex
TNttt 29
Art. IV- Utrum sit aliquis ultimus finis humanae vitee.
.............................................................................. 31
Art. V- Utrum unius hominis possint esse plures ultimi
FINES ettt 33

Art. VI- Utrum homo omnia quae vult velit propter fi-
nem ultimum

410 o T 41
Art. VllI- Utrum omnes alize creaturae conveniant in
illo UItIMO fiN@...evveeiiiiiciiiee e, 42

3 L N 43
Art. I, 1l, I, IV- An beatitudo consistat in bonis fortu-
NE, SEU EXEEINIS....cievvveiieiiee e 44
Art. V- Utrum beatitudo consistat in aliquo bono cor-
POTIS ittt e e 46
Art. VI- Utrum beatitudo hominis consistat in volupta-
te vel delectatione.......coecveveenciecieciieenieee e, 47
Art. VII- Utrum beatitudo hominis consistat principali-
ter in aliquo bono anima.......ccccceeeeeeveeiivneeeennn. 48
Art. VIII- Utrum beatitudo hominis consistat in aliquo
bONO Creato......ccceevciiieeiie e 51
APPENDIX De Summo Bono apud Platonem et Aristote-
BNttt 55
Probaturne existentia Summi Boni ex naturali desiderio
CfUS.eeeeeeeeeeeittte e e e e e ettt e e e e e e sttt e e e e e e e st aaaas 57
Qu. lll- Quid sit beatitudo.....ccceeveeecciirrrenncrennnnns 61
Diverse sententiae theologorum de essentia beatitudinis
FOIMQIIS....ooeeeeiiiiieeeeeeeee e 61
Art. |- Utrum beatitudo (formalis) sit aliquid creatum
.............................................................................. 61
Art. lI- Utrum beatitudo sit operatio.........ccccceeruneeee. 62
Examen opinionum Henrici Gandavensis et Magistri
BONGE SPClceeaaeeeaeiiiiiiieseeeeeciiiiieeea e e e e eeccciveaaaaaeeeanns 64
Art. Ill- Utrum beatitudo sit operatio sensitivee partis
an intellectivee tantum......ccocceveiviiiinienieeeeen 65
Art. IV- Utrum beatitudo sit operatio intellectus an
VOIUNTALIS. eeieieecieeeee e 66

Art. V- Utrum beatitudo sit operatio intellectus spe-

culativi an practiCi....cocceeeeereenieenienieenee e 74
Art. VI- Utrum beatitudo consistat in consideratione
scientiarum speculativarum.............ccccovveeeeeeenn. 74

Art. VII- Utrum beatitudo consistat in cognitione..sub-
stantiarum separatarum, scilicet angelorum, et in
cognitione mediata Dei in hoc speculo spirituali

quod est natura angelica.......ccccceeveeeeeiiieennnneenn. 75

Art. VIII- Utrum beatitudo formalis sit in visione divi-
N3 ESSENTIR.cciiiiii it 75
Brevis conspectus de diversis theologorum opinionibus
Circa hoc desiderium............ccueeeccveeeeciesessiireesiiiiennnnns 80

Qu. IV- De proprietatibus beatitudinis............... 84

Art. |- Utrum delectatio requiratur ad beatitudinem 84
Art. II- Utrum in beatitudine sit principalius visio

quam delectatio.......ccceeeecieeiiiee e 84
Art. lll- Utrum ad beatitudinem requiratur compre-
NENSIO. ettt 85
Art. IV- Utrum ad beatitudinem requiratur rectitudo
VOIUNTALIS..ceiieiiieeeec e 85
Art. V- Utrum ad beatitudinem hominis requiratur
COPPUS. .uuurerrrrirtreeeerereeeeteeeeeessesesssssssssasesssesesnnsnsaeans 90
Art. VI- Utrum ad beatitudinem requiratur aliqua per-
fectio COrporis......uvvirniiiiee e, 91
Art. Vil- Utrum ad beatitudinem requirantur aliqua
exteriora boNa.......ccoeveeiiiiiiniiee e 91
Art. VIII- Utrum ad beatitudinem requiratur societas
AMICOTUM . ..eiiieieee e e e e 92
Qu. V- De adeptione beatitudinis......ccc.cceauueneans 93

Art. |- Utrum homo possit consequi beatitudinem...93
Art. II- Utrum unus homo possit esse beatior altero 93
Art. Ill- Utrum aliquis in hac vita possit esse beatus. 93
Art. IV- Utrum beatitudo habita possit amitti........... 94
Art. V- Utrum homo per sua naturalia possit acquirere
beatitudinem.......coccevveiiiirer e 96
Art. VI- Utrum homo consequatur beatitudinem per
actionem alicujus superioris creaturee................. 96
Art. VII- Utrum requirantur aliqua opera bona ad hoc
quod homo beatitudinem consequatur a Deo.....97
Art. VIII- Utrum omnis homo appetat beatitudinem 97
Complementum. De beatitudine naturaii..................... 98

DE ACTIBUS HUMANIS............cccccceeeeeeee.... 100
DE ACTIBUS HUMANIS IN UNIVERSALL

Qu. VI- De voluntario et involuntario............... 102
Art. |- Utrum in humanis actibus inveniatur volunta-
FIUM e e e e e e e e e e e e e 102

Art. II- Utrum voluntarium inveniatur in animalibus
BIULIS et 102

Art. lll- Utrum voluntarium possit esse absque omni
ACEU et ...104

De involuntario et de causis ejus............c.ccceevvescvennns 109
Art. IV- Utrum violentia possit inferri voluntati...... 110
Art. V- Utrum violentia causet involuntarium......... 112



278 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST la liz, qu. I-LIV)

Art. VI- Utrum metus causet involuntarium............ 113
Art. VII- Utrum concupiscentia causet involuntarium
............................................................................ 115
APPENDIX. De habitibus relate ad voluntarium.......... 115
De hereditate et temperamento..............ccecvveeveeenenns 116
APPENDIX. De statibus pathologicis........................... 117

Art. VIII- Utrum ignorantia causet involuntarium.. .118

Qu. VII- De circumstantiis actuum humanorum

........................................................................ 121
Art. |- Utrum circumstantia sit accidens actus humani
............................................................................ 121

Art. II- Utrum circumstantize humanorum actuum sint
considerandae a theologo.........cccceeevvvevivveeennnnn. 121

Art. lll- Utrum convenienter enumerentur circumstan-
tize ab Aristotele in lib. Il Ethicorum, c. I........... 121

Art. IV- Quaenam sint principales circumstantiee....122
DE ACTIBUS HUMANIS IN SPECIALI POTIUS PSYCHO-

LOGICE CONSIDERATIS.

Qu. VIII- De voluntate et de objecto volito prae-
sertim de primo velle......ccoveeeeerrererenecernencrennnes 125
Art. I- Utrum voluntas sit tantum boni.................... 125
Art. II- Utrum voluntas sit tantum finis, an etiam eo-
rum quae sunt ad finem, scilicet mediorum....... 128

Art. Ill- Utrum voluntas eodem actu moveatur in fi-
nem et in id quod est ad finem...........cccueeenneeen. 129

Qu. IX- De motivo voluntatis seu a quibus move-

TUr VOIUNTAS..cceeeererreennennierreennnnscecreennnscsencncsanes 131
Art. |- Utrum voluntas moveatur ab intellectu........ 131
Art. II- Utrum voluntas moveatur ab appetitu sensiti-

1o R

Art. lll- Utrum voluntas moveat seipsam
Art. IV- Utrum voluntas moveatur ab aliquo exteriori

PrINCIPIO..cciiieiciciiiiiirrrrreree e e e e e eaaaes 135

Art. V- Utrum voluntas moveatur a corpore ccelesti.
............................................................................ 139

Art. VI- Utrum voluntas moveatur a Deo solo sicut ab
exteriori prinCipio.......cccceveeeciviiiiiiee e 140
Dubium circa responsionem ad 3“" preesentis articuli.
................................................................................... 141

Qu. X- De modo quo voluntas movetur........... 145
Art. |- Utrum voluntas ad aliquid naturaliter movea-
tur, scilicet non libere.......ccoovvvvevvieiieiiiiiiiienens 145

Art. Il- Utrum voluntas moveatur de necessitate a suo
(0] oJ =1 (o TSR 146
Errores circa liberum arbitrium.............cccceevvvevcvvennnes 146
COMPLEMENTUM DE MULTIPLICI RADICE LIBERTATIS AC

DE MULTIPLICI EJUS DEFINITIONE................ccevvvuunneen. 151

Art. lll- Utrum voluntas moveatur de necessitate ab
appetitu inferiori........cccoeeeciiecieeeeeeee e, 158

Art. IV- Utrum voluntas de necessitate moveatur a
Deo quoad exercitiUm........cccceeeeevvveeereeeeeeecnnens 159

De natura pra&motionis.............cccceeecueeeeeeeeeiieiinnnnnnnnns 166

De interpretatione media inter thomismum et molini-
SIMUM.iiiiiiiieieieeeee et 169

Qu. XI- De fruitione...ccceeiiieeeeniceiirnnnicrnennnsenenns 171
Qu. XlI- De intentione...ciciiieeiciinnisnieniiensnene 171

Art. |, Il, Ill- Quid sit intentio et de ejus objecto...... 171
Art. IV- Utrum intentio finis sit idem actus cum volun-
tate ejus quod est ad finem.........cccceevvveeecnnnnnnns 172

Qu. XllI- De electione.....uueeececiiinenneesicnineennennes 173
Qu. XIV- De consilio....cccciceceninnnnnnnececnnniennenenn... 174
Art. |- Utrum consilium sit inquisitio............c.cce..... 174
Art. II- Utrum consilium sit de fine, vel solum de his
quae sunt ad fineM......ccceeeeiiieiieeceeeee e, 174

Art. lll- Utrum consilium sit solum de his queae a nobis
ABUNTUN .ttt e e e e 175

Art. IV- Utrum consilium sit de omnibus qua a nobis
ABUNTUN ..ottt 175

Art. V- Utrum consilium procedat ordine resolutorio
............................................................................ 175

Art. VI- Utrum consilium procedat in infinitum...... 175
QuU. XV- D€ CONSENSU.uucrerrirecresranrassasasassancanes 177
QU. XVI- D€ USU.uuiiereriirensssrsnnsssesisessasssasssanssanes 178
Qu. XVII- De actibus imperatis a voluntate...... 179
Art. |- Utrum imperium sit actus rationis an voluntatis
............................................................................ 179

Art. V-IX- Quinam actus subjiciantur imperio rationis
............................................................................ 181

Qu. XVIII- De bonitate et malitia actuum humano-
1 o o T 183
De preecipuis erroribus circa moralitatem................... 183

Art. |- Utrum omnis humana actio sit bona, vel aliqua
MAlA e 185

Art. lI- Utrum actio hominis habeat bonitatem vel ma-
litiam ex objecto......cccccveeeeiiiiciee e, 189

Art. lll- Utrum actio hominis sit bona vel mala ex cir-
CUMSEANTIA i i 191

Art. IV- Utrum actio humana sit bona vel mala ex fine.
............................................................................ 192

Art. V- Utrum aliqua actio humana sit bona vel mala
in sua specie, scilicet essentialiter et intrinsece ex
objecto: seu utrum bonum et malum diversificent

L o LYol =15 PR 194
Art. VI- Utrum actus habeat speciem boni vel mali a
fine operantis......ccccevveeieeneiiieine e 196
Art. VII- Utrum species qua est ex fine contineatur
sub altera sicut sub genere, vel e converso........ 197
Art. VIII- Utrum aliquis actus sit indifferens secundum
speciem, scilicet specificative indifferens........... 198
Art. IX- Utrum aliquis actus sit indifferens secundum
INAIVIUUML.coieeieec e 199

Art. X- De circumstantiis quae mutant speciem...... 202
Art. XI- De circumstantiis attenuantibus et aggravanti-

DUS. ..t 202
Qu. XIX- De bonitate et malitia actus interioris vo-
luntatis per respectum ad regulas morum....... 204
Art. I- Utrum bonitas voluntatis dependeat ex objecto
............................................................................ 204
Art. II- Utrum bonitas voluntatis dependeat ex solo
o] o] =T o1 (o JES 204
Art. lll- Utrum et quomodo bonitas voluntatis depen-
deat ex ratione.......ceovveeeeciie e, 205
Art. IV- Utrum bonitas voluntatis dependeat a lege
BLINA i 206
De ethica independenti.............ccccceeveeeeeiivieesivennnnn. 208
Art. V- Utrum voluntas discordans a ratione errante

SItMAla. i 212



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST la llz, qu. I-LIV) | 279

Art. VI- Utrum voluntas concordans rationi erranti sit

Art. VIl et VIII- An et quomodo bonitas electionis me-
diorum dependeat ex antecedente intentione finis

............................................................................ 213
Art. IX- Utrum bonitas voluntatis dependeat ex con-
formitate ad voluntatem divinam....................... 213

Art. X- Utrum necessarium sit voluntatem humanam
conformari voluntati divinae in volito, ad hoc quod
SIEDONA. e 213

Qu. XX- De bonitate et malitia exteriorum actuum
scilicet actuum qui ab alia facultate, quam a vo-

luntate eliciuntur et a voluntate imperantur...217
Art. II- Utrum tota bonitas et malitia exterioris actus

dependeat ex bonitate voluntatis....................... 217
Art. Ill- Utrum bonitas et malitia sit eadem interioris
et exXterioris ACtUS.......ccvveeeiirriiiieeeeneee e, 217
Art. IV- Utrum actus exterior addat bonitatem vel ma-
litiam actui interiori......ccccoeceveeree e, 218
Art. V- Utrum eventus sequens addat ad bonitatem
vel malitiam actus exterioris.......c.ccceevveeeciveeennns 218

Qu. XXI- De his quae consequuntur actus huma-

nos ratione bonitatis et malitize....c..cccceenereneeee. 220
De conscientia secundum principia Sancti Thomee.....221
De conscientia vera Seu rectQ.............ccccvveeeevevvvvuinnnns
Principia de conscientia vera seu recta
De conscientia erronea.
De conscientia certa........
De conscientia dubi@...............cccceeeeeveeeeeeenaaaaaaaaaea..

De conscientia probabili................ccccccevvuveeeeeeeeennnnnni, 230
De usu probabilitatis.............cccovveeevvveeeeiiiaiaaaaaaaaaa., 232
DE PASSIONIBUS.......cccoiiiieiieceecnecnecninnane. 235

DE PASSIONIBUS IN COMMUNIL
Qu. XXIl ad XXV- Utrum passio addat vel dimi-

nuat ad bonitatem vel malitiam actus............. 236
DE PASSIONIBUS IN PARTICULARL

Qu. XXVI ad XXVIII- De amore......ccoceeeerssssuneeens 237

Qu. XXIX- De 0di0u.uueeiriiissneerriisssnneeniiiiiiineneeen 238

Qu. XXX- De desiderio.....coevvveseciiiireeeeennnnnnnnne 238

Qu. XXXI- De delectatione........cevvviiiiiiiiininnnne. 239

Qu. XXXII- Quaanam sint causae delectationis. .239

Qu. XXXII- Quinam sunt effectus amoris......... 240
Qu. XXXIV- De bonitate et malitia delectationum
........................................................................ 240
Qu. XXXV ad XXXIX- De tristitia et dolore........ 240
Qu. XL- De spe et desperatione........ccceeeersssinnns 241
Qu. XLl ad XLIV- De timore......ccoeeerrreerennnnnnnnnn 241
Qu. XLV- De audacia....eeericiciciesisssssssssssssnnnnns 242

Qu. XLVI ad XLVII- D€ ifa...ccceeeereeeeeeeeennnnnncaeenes 242
DE HABITIBUS........caeececnecnecnecnecnecnnrnennee 243
ProlOgUS..cceeeeeeeeerreeneencerrennnenseesenencransesensnsnnnnes 243

Introductio. Momentum hujus tractatus et ejus
comparatio cum theoriis modernorum............243

Qu. XLIX- De habitibus in genere quoad eorum

substantiam vel essentiam......ccccceeeveierenirnnenene 245
Art. I- Utrum habitus sit qualitas..........cccceeveeeennn. 246
Art. Il- Utrum habitus sit determinata species qualita-

LT OO UPPPPPPOR P PPPPPR 246
Art. Ill- Utrum habitus importet ordinem ad actum.
............................................................................ 247
Art. IV- Utrum sit necessarium esse habitum......... 248

Qu. L- De subjecto habituum...........................248
Art. |- Utrum in corpore sit aliquis habitus.............. 248
Art. ll- Utrum anima sit subjectum habitus secundum

suam essentiam, vel secundum suas potentias. 249
Art. Ill- Utrum in potentiis sensitivae partis possit esse
aliquis habitus........cccceeeecieicee e, 249
Art. IV- Utrum in ipso intellectu sit aliquis habitus. 249
Art. V- Utrum in voluntate sit aliquis habitus
Art. VI- Utrum in angelis sit aliquis habitus.............

Qu. LI- De causa habituum quantum ad genera-
tionem ipSOruUM.....ccceiiiiiieeneeiisenieenneisenienescnenes 251
Art. I- Utrum aliquis habitus sit a natura................. 251
Art. II- Utrum aliquis habitus causetur ex actibus...253
Art. Illl- Utrum per unum actum possit generari habi-

BUS ittt 254

Art. IV- Utrum aliqui habitus sint hominibus infusi a
DOt 257

Qu. LII- De augmento habituum........cccceeeaunee. 258
Art. I- Utrum habitus augeantur.........ccccoeeveeevveeenne. 258
Art. ll- Utrum habitus augeantur per additionem...260
Art. lll- Utrum quilibet actus augeat habitum......... 263
Comparatio doctrinee S. Thomae cum doctrina Suarezii

AE NAC Tttt 264

Qu. LIlI- De corruptione et diminutione habituum
Art. |- Utrum habitus possit corrumpi
Art. II- Utrum habitus possit diminui......................
Art. IlI- Utrum habitus corrumpatur vel diminuatur

per solam cessationem ab opere........cccceeenuneenn. 267

Qu. LIV- De distinctione habituum................... 268
Art. |- Utrum multi habitus possint esse in una poten-
L TSP P PP URPPPPPPPPPPINY 269

Art. II- Utrum habitus distinguantur secundum objec-
L F OO PRSP VOPPPPPPRNt 269

Art. lll- Utrum habitus distinguantur secundum bo-
NUM et MaluMi..ccooiiiiiiieiee e 274

Art. IV- Utrum unus habitus ex multis habitibus con-
SEtUATUN oo 275

Nota Bene : Des annexes plus completes de I'ensemble de nos ouvrages sont disponibles sur notre
site internet www.scholasapientiae.fr. Elles sont régulierement actualisées.



http://www.scholasapientiae.fr/

Achevé d'imprimer aux Pays-Bas
par Pumbo.fr,
le 21 septembre 2025,
en la féte de saint Matthieu

Dépot légal : septembre 2025
ISSN : 2681-6954 (GL n°3)



	Introductio.
	Prologus generalis IIæ partis Summæ theologicæ
	De ultimo fine quinque quæstiones.
	Qu. I. – De ultimo fine.
	Art. I. – Utrum homini conveniat agere propter finem
	ita scilicet ut numquam possit deliberate agere absque intentione finis.
	Art. II. – Utrum agere propter finem sit proprium rationalis naturæ.
	Art. III. – Utrum actus humani recipiant speciem ex fine.
	Art. IV. – Utrum sit aliquis ultimus finis humanæ vitæ.
	Art. V. – Utrum unius hominis possint esse plures ultimi fines.
	Art. VI. – Utrum homo omnia quæ vult velit propter finem ultimum.
	Art. VII. – Utrum sit unus ultimus finis omnium hominum.
	Art. VIII. – Utrum omnes aliæ creaturæ conveniant in illo ultimo fine.
	Qu. II. – De his in quibus hominis beatitudo consistit.
	Art. I, II, III, IV. – An beatitudo consistat in bonis fortunæ, seu externis.
	Art. V. – Utrum beatitudo consistat in aliquo bono corporis.
	Art. VI. – Utrum beatitudo hominis consistat in voluptate vel delectatione.
	Art. VII. – Utrum beatitudo hominis consistat principaliter in aliquo bono animæ.
	Art. VIII. – Utrum beatitudo hominis consistat in aliquo bono creato.
	Qu. III. – Quid sit beatitudo.
	Art. I. – Utrum beatitudo (formalis) sit aliquid creatum.
	Art. II. – Utrum beatitudo sit operatio.
	Art. III. – Utrum beatitudo sit operatio sensitivæ partis an intellectivæ tantum.
	Art. IV. – Utrum beatitudo sit operatio intellectus an voluntatis.
	Art. V. – Utrum beatitudo sit operatio intellectus speculativi an practici.
	Art. VI. – Utrum beatitudo consistat in consideratione scientiarum speculativarum.
	Art. VII. – Utrum beatitudo consistat in cognitione
	substantiarum separatarum, scilicet angelorum,
	et in cognitione mediata Dei in hoc speculo spirituali quod est natura angelica.
	Art. VIII. – Utrum beatitudo formalis sit in visione divinæ essentiæ.
	Qu. IV. – De proprietatibus beatitudinis.
	Art. I. – Utrum delectatio requiratur ad beatitudinem.
	Art. II. – Utrum in beatitudine sit principalius visio quam delectatio.
	Art. III. – Utrum ad beatitudinem requiratur comprehensio.
	Art. IV. – Utrum ad beatitudinem requiratur rectitudo voluntatis.
	Art. V. – Utrum ad beatitudinem hominis requiratur corpus.
	Art. VI. – Utrum ad beatitudinem requiratur aliqua perfectio corporis.
	Art. VII. – Utrum ad beatitudinem requirantur aliqua exteriora bona.
	Art. VIII. – Utrum ad beatitudinem requiratur societas amicorum.
	Qu. V. – De adeptione beatitudinis.
	Art. I. – Utrum homo possit consequi beatitudinem
	Art. II. – Utrum unus homo possit esse beatior altero.
	Art. III. – Utrum aliquis in hac vita possit esse beatus.
	Art. IV. – Utrum beatitudo habita possit amitti.
	Art. V. – Utrum homo per sua naturalia possit acquirere beatitudinem.
	Art. VI. – Utrum homo consequatur beatitudinem
	per actionem alicujus superioris creaturæ.
	Art. VII. – Utrum requirantur aliqua opera bona
	ad hoc quod homo beatitudinem consequatur a Deo.
	Art. VIII. – Utrum omnis homo appetat beatitudinem.
	Complementum.
	De actibus humanis.
	Qu. VI. – De voluntario et involuntario.
	Art. I. – Utrum in humanis actibus inveniatur voluntarium.
	Art. II. – Utrum voluntarium inveniatur in animalibus brutis.
	Art. III. – Utrum voluntarium possit esse absque omni actu.
	De involuntario et de causis ejus.
	Art. IV. – Utrum violentia possit inferri voluntati.
	Art. V. – Utrum violentia causet involuntarium.
	Art. VI. – Utrum metus causet involuntarium.
	Art. VII. – Utrum concupiscentia causet involuntarium.
	Art. VIII. – Utrum ignorantia causet involuntarium.
	Qu. VII. – De circumstantiis actuum humanorum.
	Art. I. – Utrum circumstantia sit accidens actus humani.
	Art. II. – Utrum circumstantiæ humanorum actuum sint considerandæ a theologo.
	Art. III. – Utrum convenienter enumerentur circumstantiæ ab Aristotele in lib. III Ethicorum, c. I.
	Art. IV. – Quænam sint principales circumstantiæ
	an sint “propter quid”, et “quid”.
	Qu. VIII. – De voluntate et de objecto volito præsertim de primo velle.
	Art. I. – Utrum voluntas sit tantum boni.
	Art. II. – Utrum voluntas sit tantum finis, an etiam
	eorum quæ sunt ad finem, scilicet mediorum.
	Art. III. – Utrum voluntas eodem actu moveatur in finem et in id quod est ad finem.
	Qu. IX. – De motivo voluntatis
	seu a quibus movetur voluntas.
	Art. I. – Utrum voluntas moveatur ab intellectu.
	Art. II. – Utrum voluntas moveatur ab appetitu sensitivo.
	Art. III. – Utrum voluntas moveat seipsam.
	Art. IV. – Utrum voluntas moveatur ab aliquo exteriori principio.
	Art. V. – Utrum voluntas moveatur a corpore cœlesti.
	Art. VI. – Utrum voluntas moveatur a Deo solo sicut ab exteriori principio.
	Qu. X. – De modo quo voluntas movetur.
	Art. I. – Utrum voluntas ad aliquid naturaliter moveatur, scilicet non libere.
	Art. II. – Utrum voluntas moveatur de necessitate a suo objecto.
	Art. III. – Utrum voluntas moveatur de necessitate ab appetitu inferiori.
	Art. IV. – Utrum voluntas de necessitate moveatur a Deo quoad exercitium.
	Qu. XI-XII. – De intentione et fruitione.
	Qu. XI. – De fruitione.
	Qu. XII. – De intentione.
	Art. I, II, III. – Quid sit intentio et de ejus objecto.
	Art. IV. – Utrum intentio finis sit idem actus cum voluntate ejus quod est ad finem.
	Qu. XIII. – De electione.
	Qu. XIV. – De consilio.
	Art. I. – Utrum consilium sit inquisitio.
	Art. II. – Utrum consilium sit de fine, vel solum de his quæ sunt ad finem.
	Art. III. – Utrum consilium sit solum de his quæ a nobis aguntur.
	Art. IV. – Utrum consilium sit de omnibus quæ a nobis aguntur.
	Art. V. – Utrum consilium procedat ordine resolutorio.
	Art. VI. – Utrum consilium procedat in infinitum.
	Qu. XV. – De consensu.
	Qu. XVI. – De usu.
	Qu. XVII. – De actibus imperatis a voluntate.
	Art. I. – Utrum imperium sit actus rationis an voluntatis.
	Art. V-IX. – Quinam actus subjiciantur imperio rationis.
	Qu. XVIII. – De bonitate et malitia actuum humanorum.
	Art. I. – Utrum omnis humana actio sit bona, vel aliqua mala.
	De principiis moralitatis
	(qu. XVIII, aa. 2, 3, 4).
	Art. II. – Utrum actio hominis habeat bonitatem vel malitiam ex objecto.
	Art. III. – Utrum actio hominis sit bona vel mala ex circumstantia.
	Art. IV. – Utrum actio humana sit bona vel mala ex fine.
	Art. V. – Utrum aliqua actio humana sit bona vel mala in sua specie,
	scilicet essentialiter et intrinsece ex objecto: seu utrum bonum et malum diversificent speciem.
	Art. VI. – Utrum actus habeat speciem boni vel mali a fine operantis.
	Art. VII. – Utrum species quæ est ex fine contineatur sub altera sicut sub genere,
	vel e converso.
	Art. VIII. – Utrum aliquis actus sit indifferens
	secundum speciem, scilicet specificative indifferens.
	Art. IX. – Utrum aliquis actus sit indifferens
	secundum individuum.
	Art. X. – De circumstantiis quæ mutant speciem.
	Art. XI. – De circumstantiis attenuantibus et aggravantibus.
	Qu. XIX. – De bonitate et malitia actus interioris voluntatis
	per respectum ad regulas morum.
	Art. I. – Utrum bonitas voluntatis dependeat ex objecto.
	Art. II. – Utrum bonitas voluntatis dependeat ex solo objecto.
	Art. III. – Utrum et quomodo bonitas voluntatis dependeat ex ratione.
	Art. IV. – Utrum bonitas voluntatis dependeat a lege æterna.
	Art. V. – Utrum voluntas discordans a ratione errante sit mala.
	Art. VI. – Utrum voluntas concordans rationi erranti sit bona.
	Art. VII et VIII. – An et quomodo bonitas electionis mediorum
	dependeat ex antecedente intentione finis.
	Art. IX. – Utrum bonitas voluntatis dependeat ex conformitate ad voluntatem divinam.
	Art. X. – Utrum necessarium sit voluntatem humanam conformari voluntati divinæ
	in volito, ad hoc quod sit bona.
	Qu. XX. – De bonitate et malitia exteriorum actuum
	Art. II. – Utrum tota bonitas et malitia exterioris actus
	dependeat ex bonitate voluntatis.
	Art. III. – Utrum bonitas et malitia sit eadem interioris et exterioris actus.
	Art. IV. – Utrum actus exterior addat bonitatem vel malitiam actui interiori.
	Art. V. – Utrum eventus sequens addat ad bonitatem vel malitiam actus exterioris;
	v. g. si mors sequatur ex actione homicida.
	Qu. XXI. – De his quæ consequuntur actus humanos ratione bonitatis et malitiæ.
	De conscientia vera seu recta.
	Principia de conscientia vera seu recta.
	De conscientia erronea.
	Utrum voluntas discordans a ratione errante sit mala
	(cf. Billuart, loc. cit.; Prummer, I, p. 181)
	seu utrum conscientia errans obliget.
	Utrum voluntas concordans rationi erranti sit bona.
	De conscientia ex parte subjecti
	scilicet prout est vel certa, vel dubia, vel probabilis.
	De conscientia certa.
	De conscientia dubia.
	De conscientia probabili.
	De usu probabilitatis.
	De Passionibus
	De passionibus in communi
	(qu. XXII-XXV).
	Qu. XXIV, art. III. – Utrum passio addat vel diminuat ad bonitatem vel malitiam actus.
	De passionibus in particulari
	De amore
	qu. XXVI, XXVII, XXVIII.
	Qu. XXXI-XXXIV. – De delectatione.
	Qu. XXXII. – Quænam sint causæ delectationis.
	Qu. XXXIII. – Quinam sunt effectus amoris.
	Qu. XXXIV. – De bonitate et malitia delectationum.
	Qu. XXXV - XXXIX. – De tristitia et dolore.
	Qu. XL. – De spe et desperatione.
	Qu. XLI - XLIV. – De timore.
	Qu. XLV. – De audacia.
	Qu. XLVI - XLVIII. – De ira.
	Conclusio.
	De habitibus
	(qu. XLIX -  LIV).
	Prologus.
	Introductio.
	Qu. XLIX. – De habitibus in genere quoad eorum substantiam vel essentiam.
	Art. I. – Utrum habitus sit qualitas.
	Art. II. – Utrum habitus sit determinata species qualitatis.
	Art. III. – Utrum habitus importet ordinem ad actum.
	Art. IV. – Utrum sit necessarium esse habitum.
	Qu. L. – De subjecto habituum.
	Art. I. – Utrum in corpore sit aliquis habitus.
	Art. II. – Utrum anima sit subjectum habitus secundum suam essentiam,
	vel secundum suas potentias.
	Art. III. – Utrum in potentiis sensitivæ partis possit esse aliquis habitus.
	Art. IV. – Utrum in ipso intellectu sit aliquis habitus.
	Art. V. – Utrum in voluntate sit aliquis habitus.
	Art. VI. – Utrum in angelis sit aliquis habitus.
	Qu. LI. – De causa habituum quantum ad generationem ipsorum.
	Art. I. – Utrum aliquis habitus sit a natura.
	Art. II. – Utrum aliquis habitus causetur ex actibus.
	Art. III. – Utrum per unum actum possit generari habitus.
	Art. IV. – Utrum aliqui habitus sint hominibus infusi a Deo.
	Qu. LII. – De augmento habituum.
	Art. I. – Utrum habitus augeantur.
	Art. II. – Utrum habitus augeantur per additionem.
	Art. III. – Utrum quilibet actus augeat habitum.
	Qu. LIII. – De corruptione et diminutione habituum.
	Art. I. – Utrum habitus possit corrumpi.
	Art. II. – Utrum habitus possit diminui.
	Art. III. – Utrum habitus corrumpatur vel diminuatur per solam cessationem ab opere.
	Qu. LIV. – De distinctione habituum.
	Art. I. – Utrum multi habitus possint esse in una potentia.
	Art. II. – Utrum habitus distinguantur secundum objecta.
	Art. III. – Utrum habitus distinguantur secundum bonum et malum.
	Art. IV. – Utrum unus habitus ex multis habitibus constituatur.
	Index
	hujus tomi III


