
RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV) | 1

Reginaldus Garrigou-Lagrange
Ordinis Prædicatorum

De Beatitudine et
Actibus Humanis

Cahiers scolastiques n°GL-3



2 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV)



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV) | 3

SANCTÆ DEI GENITRICI
IN SIGNUM GRATI ANIMI

ET FILIALIS OBEDIENTIÆ
AUCTOR

LIBENTISSIME DEDICAT



4 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV)

© Editions Schola Sapientiæ, 2025
Les textes du RP Garrigou-Lagrange étant libres de droit,

chacun peut librement copier les pages,
pourvu qu'elles participent à la formation en science logique,

et encourage le développement de cette science.

Numéro : Hors-série n°GL-3 de la revue des Cahiers scolastiques
ISSN : 2681-6954
Dépôt légal : novembre 2025
Edition : Schola Sapientiæ

Lierne, 36230 Tranzault, France
www.scholasapientiae.fr

Impression : Pumbo.fr (Pays-Bas)
Directeur de la publication : Mathieu Brulaire

http://www.scholasapientiae.fr/


RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV) | 5

Reginaldus Garrigou-Lagrange O.P.
Professor ex facultate theologica

DeBeatitudine et 
Actibus Humanis

commentarium inS a n c t u m  T h o m a m  A q u i n a t e m
_____

Tomus tertius
P a r s  P r i m a  s e c u n d æ

S u m m æ  T h e o l o g i æ
a quæstione I ad quæstionem V

Tranzalti
(Galliæ, Biturigis)

MMXV



6 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV)



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV) | 7

Introductio.
Prologus generalis IIæ partis Summæ theologicæ

n hoc generali prologo S. Thomas determinat objectum et Iocum hujus partis sacræ theologiæ, 
quæ vocatur hodie theologia moralis. Ideo agendum est I° De natura theologiæ moralis, postea 
vero II° De ejus divisione.I

I. De natura theologiæ moralis.

Legimus in prologo: “Quia, sicut Damascenus dicit (Orth. fid., lib. II, c. 12, a princ.), homo factus ad ima-
ginent Dei dicitur, secundum quod per imaginent significatur intellectuale, et arbitrio liberum, et per se  
potestativum; postquam prædictum est de exemplari, scilicet de Deo et de his quæ processerunt ex divi-
na potestate, secundum ejus voluntatem, restat ut consideremus de ejus imagine, idest de homine se-
candum quod et ipse est suorum operum principium, quasi liberum arbitrium habens, et suorum ope-
rum potestatem”.

Non potest magis ex alto considerari objectum theologiæ moralis; scilicet post considerationem Dei et  
ejus operationis liberæ, scilicet creationis, considerandum est de homine prout est ad imaginem Dei, 
etiam in suis operationibus liberis.

Jam quidem S. Thomas in I, q. 93 tractavit de homine ut est Dei creatura, ad imaginem Dei facta, et  
ostendit quod homo in sua anima et in suis facultatibus spiritualibus est imperfecta Dei imago, prout, si-
cut Deus, homo potest semetipsum intelligere et diligere, et sic in homine invenitur non solum imago na-
turæ divinæ, sed etiam trium personarum divinarum. Nunc autem S. Thomas ostendit quod homo, non  
solum in sua essentia et facultatibus superioribus, sed etiam in suis operationibus est ad Dei imaginem, 
prout hæ operationes sunt  liberæ, sicut operationes Dei ad extra; et homo sic fit libere  perfectior Dei  
imago quando non solum semetipsum cognoscit et diligit, sed quando ipsum Deum cognoscit et diligit, 
sicut Deus ipse se cognoscit et diligit. Et hic erit finis totius vitæ humanæ. Sed jam in terris sanctus differt  
ah homine vulgari prout in omnibus non solum se, sed Deum diligit. Propterea theologia moralis secun-
dum hanc altam considerationem definiri potest: scientia de imitatione Dei, aut de assimilatione magis 
ac magis perfecta hominis ad Deum: quæ assimilatio fieri deberet etiamsi Deus incarnatus non fuisset, 
quæ perfectior nunc efficitur per imitationem Christi.

Ad complementum hujusce prologi danda est definitio magis scholastica theologiæ moralis, quæ inve-
nitur in Ia, q. 1, a. 4 (Utrum sacra doctrina sit scientia practica). Dicitur: “Sacra doctrina est magis specula-
tiva quam practica, quia principaliter agit de rebus divinis, quam de actibus humanis, de quibus agit se-
cundum quod per eos ordinatur homo ad perfectam Dei cognitionem, in qua æterna beatitudo consistit ”. 
Et in prologo quæstionis secundæ primæ partis, S. Thomas dividens totam Summam ait: “1° tractabimus  
de Deo; 2° de motu rationalis creaturæ in Deum; 3° de Christo qui, secundum quod homo, est via nobis 
tendendi in Deum”.

Unde ex his omnibus erui potest definitio theologiæ moralis, scilicet: est pars theologiæ quæ sub lumi-
ne revelationis tractat de actibus humanis seu moralibus, prout ordinantur ad finem supernaturalem . 
Brevius: Est pars theologiæ directiva actuum humanorum ad finem supernaturalem.

Ex hoc apparet differentia inter theologiam moralem et ethicam naturalem. Ethica naturalis est scien-
tia, mere naturalis seu scientia directiva actuum humanorum ad finem ultimum naturalem, secundum 
ordinem rationis, et per se ordinatur solum ad finem naturalem, qui consistit non in visione beatifica Dei  
et amore supernaturali, sed in perfecta cognitione abstractiva Dei autoris naturæ et in ejus naturali amo-
re super omnia. Unde in ethica, non agitur proprie de homine ut est ad imaginem Dei et Trinitatis, sed de  
homine ut est naturaliter cognoscibilis.

Prædicta definitio theologiæ ab omnibus admittitur, quamvis plures loco primorum verborum “est pars  
theologiæ” dicant “est scientia”, ac si esset scientia distincta a theologia dogmatica. Sic occasione hujus  
prologi oritur questio.

Quæstio: An theologia moralis sit scientia specifice distincta a theologia dogmatica.
Status quæstionis: Olim et quasi usque ad ætatem S. Thomæ, dogmatica et moralis, ut videbimus, 

erant quasi permixtæ. Sanctus Thomas clare distinguit eas prout de dogmatica tractat in I a et IIIa parte 
suæ Summæ. Sed postea quidam theologi, ut Vasquez, dixerunt eas esse duas scientias distinctas, duos 
habitus scientificos. Et secundum hanc tendentiam theologia moralis, magis ac magis distincta a dogma-



8 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV)

tica, reliquit dogmaticæ questiones de gratia, de merito, de natura virtutum infusarum, et in fine sæpe 
nihil  aliud est quam casuistica,  quæ, juxta nos,  est solum inferior applicatio theologiæ moralis, sicut  
ascetica et mystica sunt altiores ejus applicationes. Regnum casuisticæ fuit a medietate sæculi XVII ad  
medietatem sæculi XIX.

Quæstio est igitur: An secundum S. Thomam dogmatica et moralis sint duæ scientiæ distinctæ.
Respondetur negative. Hoc jam probatum est supra, Ia, q. 1, a. 3, ubi S. Doctor ostendit  theologiam  

esse unam scientiam et non plures. Quod sic probat: Unitas scientiæ sumitur ex unitate utriusque objecti 
formalis  quod  et  quo, sicut diversitas scientiarum sumitur ex diversitate objecti formalis. Atqui omnia 
quæ tractantur in theologia pertinent ad unum et idem objectum formale  quod et sub eodem lumine 
quo. Etenim objectum formale quod seu subjectum est unum, scilicet Deus sub ratione Deitatis: nam sa-
cra theologia non tractat de creaturis nisi relate ad Deum per revelationem cognitum, scilicet ad Deum 
principium et finem omnium1. Pariter objectum formale quo seu lumen sacræ theologiæ est unum, scili-
cet revelatio virtualis, seu ratio conclusiones deducens ex veritatibus revelatis.

Sic ait S. Thomas, I, q. 1, a. 4: “Sacra doctrina, una existens, extendit ad ea quæ pertinent ad diversas  
scientias philosophicas, propter rationem formalem quam in diversis attendit, scilicet prout sunt divino 
lumine cognoscibilia: unde licet in scientiis philosophicis alia sit speculativa et alia practica, sacra doctri-
na comprehendit sub se utramque, sicut Deus eadem scientia se cognoscit et ea quæ facit. Magis tamen 
est speculativa quam practica, quia principalius agit de rebus divinis quam de actibus humanis; de quibus  
agit secundum quod per eos ordinatur homo ad perfectam Dei cognitionem, in qua æterna beatitudo 
consistit”.

Unde theologia dogmatica et theologia moralis sunt solum duæ partes, duo rami ejusdem scientiæ. In 
duobus enim, sub eodem lumine revelationis virtualis, semper consideratur Deus, sive in se, sive ut cau-
sa efficiens et exemplaris, sive ut finis ultimus ad quem tota vita nostra ordinatur.

Deus autem sub ratione intima et eminentissima Deitatis est supra ens (objectum metaphysicæ) et su-
pra bonum morale (objectum ethicæ); sicut lumen revelationis virtualis est supra lumen metaphysicæ et 
lumen ethicæ. In hoc apparet mirabilis hierarchia scientiarum; et quodammodo, ut dicebat Dionysius, ea  
quæ sunt divisa in infertoribus, sunt unita in superioribus. Sacra theologia est in nobis quasi “impressio 
scientiæ Dei” quæ simul est speculativa et practica. Est autem scientia subalternata non philosophiæ et  
historiæ, sed scientiæ increatæ Dei et beatorum (I, q. 1, a. 2).

Unde distinguere theologiam dogmaticam et theologiam moralem tamquam duas scientias, est non 
amplius considerare elevationem et simplicitatem earum objecti formalis  quod  et  quo. Est igitur quæ-
dam tendentia materialistica, quæ eo magis apparet quo magis distinguitur a dogmatica theologia mora-
lis, quæ in fine reducitur ad casuisticam, in qua fere nihil remanet de altitudine magnæ theologiæ mora-
lis de qua agitur in hac IIa parte.

Ex quibus duo corollaria deducuntur:
1um corollarium: Partes theologiæ sunt ad invicem sicut  partes integrales  physice scilicet mechanica, 

hydrostatica, hydrodynamica, acoustica, optica, thermodynamica. Sic habetur divisio sacræ theologiæ, ut 
appareat ejus  unitas,  nonobstante distinctione inter theologiam positivam et systematicam, ac inter  
theologiam dogmaticam et moralem.

Breviter dicendum est de applicationibus theologiæ moralis, quæ quodammodo ab ea distinguuntur,  
scilicet de Casuistica, Ascetica et Mystica:

Theologia Moralis versatur circa leges vitæ christianæ, circa naturam virtutum, donorum et peccato-

1 Semper Deus consideratur; sed vel Deus in se unus et trinus, vel Deus creator, vel Deus ultimus finis, vel Deus legislator, vel Deus auctor  
gratiæ et virtutum, vel Deus Incarnatus et Redemptor et causans gratiam per sacramenta. Sacra theologia omnia considerat sub ratione Dei, 
sicut visus omnia sub ratione coloris, sicut mathematica omnia sub ratione quantitatis, sicut metaphysica omnia sub ratione entis, et ethica 
sub ratione boni moralis.

biblica, colligit veritates revelatas in sensu litterali S. Scripturæ.
patristica, exponit doctrinam Patrum, quorum unanimis consensus præbet theologo 
argumentum certum, ut testimonium traditionis.
symbolica, colligit critice symbola fidei, definitiones et declarationes Ecclesiæ de rebus 
fidei et morum.
dogmatica: de rebus credendis, circa Deum, creationem, Incarnationem, Redemptionem, 
sacramenta et Novissima.

positiva

S. Theologia

Systematica 
seu 
scholastica mystica

ascetica
casuistica

moralis (de actibus humanis eorumque principiis relate ad finem supern., 
de gratia, de virtutib., de donis) sub qua:



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV) | 9

rum. Sed remanet in universali, quia non descendit ad particularia, sicut prudentia.
Casuistica est ejus applicatio ad solutionem casuum conscientiæ, prout in tali casu adest obligatio sub  

gravi aut sub levi. Sic est potius, ut apparet, ad peccatum vitandum quam ad virtutem exercendam. Sed 
casuistica non videtur esse quid per se distinctum a prudentia; nam perfecta conscientia recta et certa  
est actus prudentiæ.

Ascetica docet viam perfectionis christianæ pro incipientibus et proficientibus, scilicet proponit motiva  
et media practica purificationis activæ a peccato et progressus virtutum.

Mystica docet quomodo ad vitam unitivam perveniant animæ et in illa progrediantur, præsertim per 
purificationes passivas et contemplationem, sub influxu donorum Spiritus Sancti. Tractat etiam secunda-
rio de gratiis extraordinariis quæ non raro altissimam unionem contemplativam comitantur (cf. in fine 
IIæ-IIæ: de contemplatione et de gratiis gratis datis). Sic ad perfectionem caritatis et contemplationem my-
steriorum ducens, theologia moralis in suo fine, scilicet in theologia mystica, attingit objectum dogmati -
cæ et medullam S. Scripturæ et Traditionis, seu verbi Dei, ex quo procedit tota theologia. Sic principium  
et finis coincidunt; perficitur circulus sacræ doctrinæ et mirabiliter servatur ejus unitas.

Jus canonicum autem est de foro externo, seu de gubernio externo Ecclesiæ.
2um corollarium: Aliquis non potest profunde cognoscere theologiam moralem et a fortiori theologiam  

mysticam quin profunde cognoscat dogmaticam, v. g. circa prædestinationem et gratiam. Cultura specia-
lis studii, seu specializatio ut dicitur, maxime utilis est in scientiis inferioribus, ut sunt mathematica, phy -
sica, biologia, sed potest esse periculosa in suprema scientia quæ est maxime una.

Dubium oritur legendo hunc prologum, scilicet de loco theologiæ moralis in Summa Theologica: quare 
S. Thomas eam posuerit inter duas partes dogmaticas. Manifestum est quidem quod poni debet post 
tractatum de Deo uno et trino ac de Deo creante, sed quare ponitur ante tractatum de Verbo Incarnato  
et Redemptore? Melius fuisset, ut quidam dicunt, sicut in Catechismo tridentino, tractare primo de tota 
dogmatica et postea de morali, quia theologia moralis docere debet non solum imitationem Dei, sed imi-
tationem Christi.

Ad hoc respondendum est: 1° S. Thomas speculative procedens, debet tractare de his quæ sunt neces-
saria tum in ordine increato, tum in ordine creato secundum ipsam naturam intellectualem creatam rela -
te ad Deum consequendum, antequam tracte de magno facto contingent Incarnationis redemptricis;  
nam, juxta eum, si homo non peccasset, Deus incarnatus non fuisset; scilicet motivam Incarnationis est 
motivum misericordiæ quæ supponit nostram miseriam (III, q. 1, a. 3); et ideo etiamsi Deus incarnatus  
non fuisset, existeret tamen lex moralis, et Deus potuisset creare angelos et homines,  in statu gratiæ, 
scilicet cum lege supernaturali absque decreto Incarnationis; ideo est aliquid necessarium in re morali, 
sive naturali, sive supernaturali, hoc fundatur in nostra natura per gratiam elevata. Imo hæ veritates ne-
cessariæ de fine ultimo, de actibus humanis, de gratia, de virtutibus in genere et in specie, de peccato,  
præsupponuntur a notione Redemptionis a peccato.

2a Insuper ad tractandum de virtutibus in Christo, oportet cognoscere primo quid sit virtus et quænam 
est natura cujuslibet virtutis. Sic Magister Sententiarum, quia non fecit specialem partem moralem, de-
bebat tractare de virtutibus nostris occasionaliter in tractatu de Christo. Unde non mirum est quod spe-
culative procedens S. Thomas tractaverit 1° de Deo, 2° de motu rationalis creaturæ ad Deum, 3° de Chri -
sto, qui ut homo est via nostra ad Deum (Et agendo de sacramento pœnitentiæ, tractat de virtute pœni-
tentiæ necnon de gratia christiana ut sic, et de cruce portanda in spiritu pænitentiæ. Hoc ostendit quod  
dogmatica et moralis non sunt duæ scientiæ distinctæ. Sed practice, potius quam speculative, proceden-
do, convenit exponere theologiam moralem post totam dogmaticam; ita est in Catechismo Concilii Tri -
dentini.

II. De divisione theologiæ moralis.

Hæc divisio continetur præsertim in prologo nostræ quæstionis primæ, et partim in prologo quæstio-
nis sextæ, ubi clare distinguuntur consideratio moralis in universali (scilicet de actibus humanis et princi-
piis eorum in genere) et consideratio moralis  in particulari  (scilicet de diversis virtutibus in particulari), 
Pariter multi auctores hodie dividunt theologiam moralem in generalem et specialem. Ut melius appare-
ret hæc divisio, S. Thomæ discipuli diviserunt IIam Partem Summæ in Iam-IIæ et IIam-IIæ ut facilius darentur 
referentiæ.

Initio vero prologi Iæ questionis S. Thomas dat rationem divisionis dicendo: “Ex fine oportet accipere ra-
tiones eorum quæ ordinantur in finem”. Ideoque considerandum est primo de fine ultimo totius vitæ hu-
manæ, prout finis est prior in intentione et ultimus in executione, et postea agendum est de mediis ad fi -



10 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV)

nem, 1° de mediis in universali (a q. VIa ad finem Ia-IIæ), et 2° de mediis in particulari (in IIa-IIæ).
Tota hæc divisio cum principalioribus subdivisionibus sic scribi potest:

Hic mirabilis ordo est perfecte methodicus et scientificus.

Comparatio hujus divisionis S. Thomæ cum divisione præcedentium
auctorum et cum divisione subsequentium et hodiernorum.

Brevis conspectus historiæ theologiæ moralis.
(cfr. P. PRUMMER, P. I, p. 11; MERELBACK, Revue des Scienc. Philos. et Theolog., mense aprili 1926, p. 185).
In ipsa S. Scriptura doctrina moralis invenitur præsertim in Decalogo pro Veteri Testamento et in Ser-

mone supra montem (Matth., V, VI, VII; Luc., VI, 20-49). In hoc enim sermone Jesus Christus proponit in 
tota sua altitudine novant legem amoris quæ perficit antiquam legem timoris (cf. quoad comparationem  
S. THOM., de lege, Ia-IIæ, q. 107. Notat S. Doctor quod lex nova perficit legem antiquam prohibendo etiam 
actus mere internos, v. g. contra caritatem aut castitatem aliasque virtutes, et valde commendat purita-
tem intentionis, ut homines melius perveniant ad finem supernaturalem, scilicet: “Estote perfecti sicut et  
Pater vester cœlestis perfectus est”; non solum sicut angeli, sed sicut Pater cœlestis, quia homines acce-
perunt participationem non naturæ angelicæ, sed naturæ divinæ).

Apud Patres theologia, moralis invenitur præsertim in eorum commentariis in Decalogum, in Sermo-
nem supra montem, in Evangelium in genere et in Epistolas S. Pauli. Scribuntur etiam diversa opera, sed 
potius particularia de tali officio aut de hac vel illa virtute. Si vero sermo est de tota doctrina morali chri -
stiana, hoc lit non modo scholastico, sed potius modo oratorio et ascetico. Ita Clemens Alexandrinus, qui  
scripsit “Pædagogus” et “Stromata”; Tertullianus, nimis rigidus, non salis distinguens inter præcepta et 
consilia; S. Cyprianus, Lactantius; Patres Græci Cappadoces; postea S. Ambrosius in “De officiis” ad instar 

propriis 
hominum 
psychologice et 
moraliter

De
 a

ct
ib

us
 h

um
an

is 
in

 u
ni

ve
rs

al
i

De
 a

ct
ib

us
 

hu
m

an
is 

in
 

pa
rt

icu
la

ri
De

 ip
sis

 a
ct

ib
us

 h
um

an
is

De
 p

rin
cip

iis
 e

or
um

communibus 
ani-malibus, 
scil. de 
passionibus

de principiis in-
trinsecis

de principio ex-
trinseco, scil. 
de Deo

in 
genere

in 
speciali

in 
genere

in 
speciali

de voluntario et involuntario.

de circumstantiis actuum humanorum.

circa finem (velle, intendere, frui).

circa media (consensus, electio, imperium, usus).

de moralitate horum actuum.

de eorum subjecto, differentia, bono et ordine.

in concupiscibili

in irascibili

amor, odium, desiderium, gaudium, tristitia.

spes, desperatio, timor, audacia, ira.

de habitibus in generali.

de virtutibus et donis.

de vitiis et de peccatis

de lege in communi; de lege naturali.

de lege antique V. Test.

de lege nova N. Test.

de ipsa gratia (necessitas, essentia, divisio).

de ejus causa.

de ejus effectibus.

per gratiam 
adjuvante

per legem 
instruente

de tribus virtutibus theologicis ac de donis correlativis.

de quatuor virtutibus cardinalibus, de virtutibus annexis et donis.

de statibus vitæ, præsertim de statu perfectionis et de gratiis gratis datis.



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV) | 11

libri Ciceronis, sed modo altiori. S. Augustinus tractavit præsertim de tribus virtutibus theologicis et de  
castitate ac de matrimonio. S. Gregorius Magnus, in 45 libris Moralium et in Job dat amplissimum tracta-
tum moralem; sed non modo scholastico, exponit enim allegorice librum Job. Per totum Medium Ævum 
hoc opus fuit primarius fons ex quo scriptores ascetici hauserunt opera sua.

Primus liber scholasticus fuit opus S. Joannis Damasceni, sæc. VIII, De fide orthodoxa. Est prima Sum-
ma. In ipsa sunt tres partes: 1° Introductio philosophica in qua quæritur quid philosophi pagani invene-
rint: 2° Hæreses, quarum conspectus generalis exponitur: 3° Fides orthodoxa. Ista tertia pars tractat: 1)  
de Deo, 2) de creaturis, 3) de Christo et de sacramentis. Unde agitur præsertim de theologia dogmatica;  
theologia moralis quasi obiter tractatur.

Ita fuit usque ad S. Thomam, ut facile est videre considerando divisionem Sententiarum Petri Lombar-
di, quæ fuerunt liber in scholis explicatus usque ad initium sæculi XVI. Hæc divisio Sententiarum sequitur  
divisionem IIIæ Partis operis S. Joannis Damasceni.

Quoad generalem divisionem Sententiarum Petri Lombardi animadvertendum est quod hæc divisio no-
tabiliter differt a divisione postea proposita a S. Thoma.

Generalis  quidem divisio  Sententiarum Petri  Lombardi  fit  per respectum ad voluntatem humanam; 
unde videtur esse divisio theologiæ moralis, et tamen non fit pars specialis pro theologia morali, quæ  
semper miscetur dogmaticæ et quasi obiter tantum tractatur.

Petrus Lombardus sic dividit opus suum, secundum divisionem inter duos actus voluntatis qui sunt uti 
et  frui.  Uti  seu usus est actus voluntatis respectu præsertim rerum inferiorum, in quantum utimur eis; 
frui vel fruitio est gaudium præsertim de bono supremo:

1° De rebus quibus fruendum est, scilicet quæ nos beatos faciunt nempe de Deo Uno et Trino (1, I).
2° De rebus quibus  utendum est ad beatitudinem consequendam, scilicet de creaturis quæ sunt in 

mundo (1, II).
3° De rebus quibus fruendum et utendum, scilicet de Humanitate Christi (1, III), de sacramentis, de au-

xilio angelorum et sanctorum (1, IV).
Sic Ius Liber Sententiarum tractat de Deo, et quidem 1) de Trinitate (d, 1-34) 2) de Præscientia et volun-

tate Dei (d. 34-48).
IIus Liber Sententiarum tractat de creaturis, et quidem de creatione, de angelis (d. 1-11), de opere sex 

dierum (d. 12-15), de homine in statu innocentiæ et de peccato primi hominis (d. 16-23); de gratia homi -
nis ante peccatum et occasionaliter de virtute et merito (d. 24-29) de peccato originali (d. 30-34), et oc -
casionaliter de peccato in genere et de actibus voluntatis (d. 35-44).

IIIus Liber Sententiarum tractat de Christo et de gratia Christi, et, agendo de virtutibus Christi, quasi oc-
casionaliter tractatur de fide (d. 23-25), de spe (d. 26), de caritate (d. 27-32), de quatuor virtutibus cardi -
nalibus (d. 33), de septem donis (d. 84-35), de decem mandatis (d. 37), de mendacio et perjurio (d. 38-
39), de lege antiqua et de lege nova (d. 40).

IVus Liber Sententiarum tractat de Sacramentis omnibus et de Novissimis; de cœlo, de purgatorio et de 
inferno.

Unde in hac divisione theologia moralis est partita in tractatu de primo homine, partim in tractatu de  
Christo, partim in tractatu de sacra mentis.

Post Petrum Lombardum Alexander Alensis scripsit Summam secundum eandem divisionem: I° de Deo, 
II° de creaturis, III° de Christo, IV° de sacramentis. Unde res morales adhuc tractantur quasi obiter, occa -
sione rerum dogmaticarum, magis tamen distincte quam in Sententiis: est quidam progressus, sed adhuc  
valde imperfectus.

Unde S. Thomas vere in hoc innovavit, et hoc saltem dupliciter I° In parte dogmatica considerat prius 
Deum, non relate ad nos ut summum bonum nostrum quo fruendum est, sed Deum in se, ut primum 
Ens, in sua natura, in suis tribus personis et in suis operibus. “Ens enim est simpliciter prius quam bo -
num” (I, q. 5. a. 2), quia bonum fundatur in ente, cujus est proprietas; est enim ens perfectum et appeti -
bile: bonitas autem non est vera nisi fundetur in ente vero.

II° S. Thomas, quia instituerat commentarium Ethicæ Aristotelis, tractat in parte speciali suæ Summæ 
de rebus moralibus, et hoc non amplius modo oratorio sicut in homeliis aut in exhortationibus asceticis,  
sed methodo scientifica seu speculativa. Sic dat vera principia theologiæ casuisticæ, asceticæ et mysti -
cæ. Hæc methodus jam apparet in divisione totius hujus IIæ Partis, scilicet 1° Moralis generalis, et 2° Mo-
ralis specialis.

Semper methodice transit a generalioribus ad particularia; quod non fecerat Petrus Lombardus trac-
tans de fide occasione hujusce quæstionis: an fuerit fides in Christo.

Unde historici merito dicere possunt cum Mauritio de Wulf (Histoire de la Philosophie au Moyen-Age, 



12 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV)

p. 420) quod primus inter scholasticos S. Thomas ædificavit super bases aristotelicas completum systema  
ethicæ scholasticæ. Et non solum ethicæ individualis sed ethicæ socialis etiam, ut apparet non solum in  
Commentario Politicorum librorum Aristotelis, sed in ipsa  Summa, scilicet in tractatibus de justitia, ubi 
agitur de justitia legali seu sociali, quæ leges observat, et in tractatu de prudentia politica, œconomica et 
militari (II-IIæ, q. 50).

Hæc pars socialis hodie evolvi debet.
Sic satis apparet quanta fuerit in hoc innovatio S. Thomæ. Quæ tamen innovatio non fuit revolutio: 

Summa enim est fructus normalis procedens ex unione traditionis cum philosophia perenni, quæ metho-
dum præbet ad scientifice procedendum in rebus fidei et morum.

Et tamen hæc magna innovatio non transiit in scholas nisi initio sæculi XVI. Nam usque ad finem sæculi  
XVI etiam in Ordine Prædicatorum liber expositus in scholis fuit semper liber Sententiarum Petri Lombar-
di, ut apparet ex commentariis in Sententias scriptis a Capreolo usque ad Soto, tempore Concilii Tridenti -
ni.

Cajetanus et Kölin primi scripserunt commentaria in Summam Theologicam S. Thomæ. Felix hæc inno-
vatio non solum lente processit in scholis, sed nondum plene transiit in studia classica, ut facile videre 
est considerando breviter historiam theologiæ moralis post S. Thomam.

Sæculo XIII S. Raymundus de Pennafort scripsit Summulam pro confessariis, scilicet casuisticam. Plures 
alii scripserunt similes Summulas casuisticas.

Sæculo XIV et XV floruit theologia moralis et theologia mystica. S. Antoninus, O. P., archiepiscopus flo-
rentinus, scripsit Summam Theologiæ Moralis, non semper sequens doctrinam S. Thomæ, et magis asce-
tice procedit. Utile esset studium comparativum instituere inter S. Antoninum et S. Thomam.

Eadem ætate coluerunt mysticam Magister Eckart, Tauler, Suso, Gerson, Thomas a Kempis. Sic paulatim 
apparuerunt tres applicationes theologiæ moralis; scilicet casuistica, ascetica, mystica.

Sæculo XVI Libri Sententiarum Petri Lombardi removentur a scholis, et loco illorum explicatur Summa 
S. Thomæ: ita Cajetanus, qui scripserat etiam Summulam peccatorum seu casuisticam. Item postea com-
mentaverunt IIam Partem Summæ Theologicæ Victoria, Medina, Dominicus Soto, Petrus Soto, Ledesma, 
Joannes a S. Thoma, Salmanticenses, Suarez, Lugo, Gonet, Alexander Natalis, Billuart. Plures ex illis, ut  
Billuart, conjungunt scholasticam cum casuistica; alii distinguunt duos cursus, ut Salmanticenses. Inter  
thomistas Concina et Patuzzi vehementer impugnaverant probabilismum. Plures alit etiam ex diversis Or-
dinibus religiosis et e clero sæculari commentaria scripserunt in Summam S. Thomæ.

Sed a medio sæculo XVII ad medium sæculum XIX prævaluit casuistica. Nam reliquuntur a pluribus hac  
ætate omnes quæstiones proprie doctrinales de fine ultimo, de actibus humanis, de fundamento morali -
tatis, de natura legis, de natura virtutum et donorum Spiritus Sancti, de statibus hominum, et plures fere  
exclusive tractant de lege practice considerata, longius de conscientia, de conscientia probabili, et, pro 
qualibet virtute, post enuntiationem quorumdam principiorum, ponuntur casus conscientiæ, ad deter-
minandum in casu particulari quid est obligatorium sub gravi vel sub levi. Sic theologia moralis fit potius  
scientia de peccatis vitandis quam de virtutibus exercendis et perficiendis. Unde hæc theologia mere ca-
suistica caret efficacia ad movendum homines ad bonum. Unde hoc momento theologia moralis declinat  
et sæpe ad laxismum descendit. Insuper ascetica et mystica, in tali conceptione, non habent amplius fun-
damentum doctrinale. Ideo plures scribuntur libri ascetici et mystici sine ullo valore doctrinali.

Inter hos casuistas citandi sunt Escobar, Laymann, Busenbaum, etc.
Hac ætate, scilicet sæculo XVIII, prodiit a Deo missus ad sanandam casuisticam a suis defectibus prin-

ceps moralistarum modernorum, S. Alfonsus de Ligorio, Doctor Ecclesiæ, Fundator Congregationis SS.  
Redemptoris. Multa opera, præsertim ascetica, scripsit. Opera ejus moralia omnibus notissima sunt et  
valde laudata sunt a Summis Pontificibus. Inter ista sunt:  Theologia moralis, Homo apostolicus, Praxis  
confessarii. Modo minus speculativo et magis practico procedit quam S. Thomas, et æquiprobabilismum 
excogitans sanavit casuisticam a defectibus probabilistarum et laxistarum.

Postea autem in scholis elementariis uniuntur methodus scholastica et methodus casuistica, cum qui-
busdam applicationibus asceticis. In Universitatibus autem fiunt generaliter duo cursus distincti: unus 
modo scholastico, alter magis practicus, modo casuistico. Nunc vero instituuntur etiam cursus distincti  
theologiæ ascetico-mysticæ.

In fine sæculi XIX cum Leone XIII quasi resurrexit thomismus. Ideoque multi auctores diviserunt theolo-
giam moralem fere sicut S. Thomas. Sed influxus defectuum casuisticæ nimis adhuc remanent in pluri-
bus. Sæpius enim a theologia morali hodie tolluntur multæ quæstiones doctrinales de actibus humanis,  
de fundamento moralitatis; tolluntur tractatus de passionibus, de habitibus in genere, de gratia, de natu-
ra virtutum infusarum et donorum Spiritus Sancti. Tractatus autem de gratia et de virtutibus infusis sæpe  



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV) | 13

remittuntur ad dogmaticam. Ad quod dicendum est: Si theologia moralis non tractat de nature virtutum, 
de natura meriti, quomodo potest scientifice explicare actus humanos salutares per respectum ad ulti -
mum finem supernaturalem? Scientia debet esse cognitio rerum per causas; et causæ actuum saluta-
rium et meritoriorum sunt virtutes infusæ quarum natura exacte cognosci debet. In multis vero manuali -
bus theologiæ moralis sic proceditur: 1° de fine ultimo, 2° de actibus humanis, 3° de legibus, 4° de con-
scientia, 5° de peccatis, 6° brevissime de virtutibus in communi; postea instituitur tractatio de theologia 
morali speciali in qua agitur de tribus virtutibus theologicis et de quatuor virtutibus cardinalibus, non ta -
men determinando naturam harum virtutum sed nimis breviter exponendo earum necessitatem, et præ-
sertim vitanda peccata contra quamlibet. His annectitur moralis pars tractatus de sacramentis.

Unde nondum perfecte pervenit doctrina moralis S. Thomæ in omnibus scholis ordinariis.
Dubium 1um: Quare S. Thomas posuerit suam theologiam moralem inter duas partes dogmaticas et 

non post totam dogmaticam.
Responsum est supra, agendo de natura theologiæ moralis, in fine.
Dubium 2um: Utrum sit præeligenda divisio theologiæ moralis secundum diversas virtutes theologicas 

et morales, an secundum diversa Decalogi præcepta.
Respondetur: S. Thomas longius tractat de præceptis in tractatu de lege et post quamlibet virtutem. 

Ipse merito præelegit divisionem secundum virtutes 1° quia scientia differt a cognitione vulgari prout est  
cognitio rerum per causas proprias. Causæ autem propriæ actuum humanorum sunt virtutes sive acqui -
sitæ sive infusæ, ex quibus actus procedunt ut oportet, quando oportet, prompte et delectabiliter. 2° Sic 
clarius apparent  diversæ functiones organismi spiritualis  secundum hierarchiam virtutum. 3°  Habetur  
fundamentum asceticæ et mysticæ quæ tractant de progressu harum virtutum secundum viam purgati-
vam, illuminativam et unitivam.

Objicitur: Sed præcepta sunt causa actuum humanorum.
Respondetur: Præcepta sunt actuum humanorum causæ regulativæ, non vero productivæ. Insuper plu-

ra præcepta Decalogi sunt negativa, v. g. Exod., XX, 4: Non habebis deos alienos. Non facies sculptile, non 
occides etc. Propterea S. Paulus dicit de littera legis: “Littera occidit, spiritus vivificat” (II Cor., III, 6); idest 
ut ait S. Thomas in hunc locum: “Lex sine spiritu interius imprimente legem in corde, est occasio mortis”, 
quia tunc cognoscimus ex præcepto quid faciendum est et non facimus (cf. I-IIæ, q. 106, a. 1, Utrum lex 
nova sit scripta an indita).

Unde secundum hanc divisionem theologia moralis per præcepta Decalogi (quando præsertim non sa-
tis ostenditur altitudo duorum præceptorum amoris Dei et proximi) est magis directe scientia de peccatis  
vitandis quam de virtutibus exercendis. Vitium autem definiri debet per oppositum ad virtutem, sicut te-
nebræ per oppositum ad lucem, et non e converso. Denique in Decalogo sunt per respectum ad Deum  
præcepta religionis, sed non directe præcepta fidei, spei et caritatis, quæ alibi sunt v. g. in Deuteronomio, 
VI, 5. Hæc sufficiunt quoad naturam et divisionem theologiæ moralis.

Classificatio systematum ethicæ.

Antequam transeamus ad explicationem articulorum S. Thomæ de fine ultimo, valde utile est, ut appa-
reat momentum et actualitas hujusce doctrinæ, prius instituere classificationem diversorum systematum 
ethicæ naturalis secundum gradationem ascendentem.

Varia systemata distinguuntur ex parte fundamenti.

Critica generalis horum systematum.

cum 
obligatione et 
sanctione

Ethica 
fundata

sine 
obligatione 
nec sanctione

in 
voluntate

in bono honesto secundum rectam 
rationem

divinam
humanam

divina quæ 
liber-rime 
decrevit

omnia præcepta (Ockam, Fideismus, positivismus 
theologicus).
præcepta Decalogi erga homines (Scotus)

humana autonoma, quæ sibi imponit imperativum categoricum (Kant)
in bono honesto seu rationali (Stoici et Spinoza).

in bono 
utili

utilitarismus socialis, altruismus (Augustus Comte et neo-Comtistæ Durkheim, 
Lévy-Bruhl).
utilitarismus individualis (Epicurus, Hobbes, Bentham).

in bono delectabili, hedonismus (Aristippus, Fourier).



14 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV)

Critica generalis. – Hæc systemata, uno excepto, juxta traditionem sunt falsa; et falsa in eo quod ne-
gant potius quam in eo quod affirmant; quia non considerant nisi aliquam partem realitatis moralis, alias 
partes vero negant. Dum e contra Aristoteles et multo melius postea S. Thomas intendunt omnes partes 
seu omnes aspectus realitatis moralis amplecti et conciliare. Propterea ethica thomistica aliis ethicis op -
ponitur sicut universale opponitur particulari et sicut doctrina catholica opponitur hæresibus: hæresis  
enim significat electionem alicujus partis veritatis tantum, rejiciendo aliam partem vel alias.

Quod revera ita sit, apparet ex sola consideratione hujus classificationis. Etenim hedonismus non consi-
derat nisi bonum delectabile;  utilitarismus nisi bonum utile, non vero bonum honestum, quod est bo-
num secundum se independenter edam a delectatione vel utilitate consequenti, ut vitare mendacium et  
veritatem dicere etiamsi sequatur mors. Kant considerat quidem obligationem, sed non admittit funda-
mentum ejus objectivum in bono objectivo, præsertim in bono supremo ad quod voluntas nostra essen -
tialiter ordinatur lege æterna. Alii, ut Spinoza, admittunt hanc ordinationem voluntatis nostræ ad bonum 
rationale (seu honestum) etiam supremum, sed modo pantheistico, negando obligationem et liberum ar-
bitrium. Fideistæ, ut Ockam, admittunt obligationem moralem, sed rejiciunt ejus fundamentum necessa-
rium et immutabile in natura divina et in nostra, declinant ad contingentismum absolutum, ac si non es -
set nisi lex positiva contingens, et sic pervenitur ad positivismum theologicum, scilicet ad negationem le-
gis naturalis immutabilis.

S. Thomas, e contra, in ordine naturali secundum vias Aristotelis admittit omnes aspectus realitatis mo-
ralis ab aliis admissos, ullum horum negat, et eos egregie conciliat. Admittit bonum delectabile et utile, 
sed etiam altius bonum honestum seu rationale, ad quod essentialiter ordinatur voluntas nostra seu ap-
petitus rationalis ab Auctore naturæ, scilicet a lege æterna; et in bono honesto prout subest judicio rec-
tæ rationis invenit  proximum obligationis fundamentum. Affirmat etiam fundamentum obligationis su-
premum, quia ratio nostra est recta prout conformis est rationi divinæ seu legi æternæ, quæ ordinavit 
hominem ad bonum supremum cognoscendum et diligendum. Pariter in ordine supernaturali admittit  
quidem legem positivam contingentem, sed non propter hoc negat necessitatem legis naturalis ad super-
naturalia elevatæ, et virtute cujus debemus necessitate medii ad salutem ex natura rei et non solum ne-
cessitate præcepti Deum cognoscere, supra omnia diligere eique servire ad vitam æternam consequen-
dam. Hæc est prima catechismi linea. Cf. S. Thomam, Ia-IIæ, q. 94, a. 2: de valore principii “bonum est fa-
ciendum et malum vitandum”, ut est principium per se notum.

Sic etiam apparet non solum altitudo, sed etiam universalitas ethicæ naturalis et Theologiæ moralis S. 
Thomæ, prout sub lumine Revelatione rationabiliter explicat per quatuor causa realitatem moralem seu 
actus humanos.

Materia regulanda est activitas humana etiam sensitiva prout subest imperio rationis. Forma est ipsa 
moralitas actuum seu relatio transcendentalis actus ad regulam morum, seu conformitas ad regulam mo-
rum (cf.  LEHU,  Ethica, p. 77).  Causa efficiens  est duplex, nempe directiva et productiva. Causa vero effi-
ciens directiva est et ipsa duplex, scilicet suprema, quæ est lex æterna; et proxima, quæ est recta ratio  
fide illustrata. Causa vero efficiens productiva est et ipsa duplex, nempe radicalis, quæ est  natura per  
gratiam elevata, et proxima, quæ est virtus acquisita et v. Infusa. Causa veto finalis, seu finis ultimus est 
Bonum supremum super omnia diligendum propter se, et non solum propter delectationem quæ ex ejus 
possessione habetur, vel utilitatem consequentem, cf. IIa-IIæ, q. 27, a. 3. Denique distinguuntur finis ulti-
mus naturalis (Deus naturaliter cognoscibilis et diligendus ut auctor naturæ) et finis supernaturalis (Deus  
clare visus et diligendus ut auctor gratiæ). Cf. de Veritate, q. 14, a. 2; q. 27, a. 2; Summa theol., Ia, q. 23, 
a. 1, q. 12, a. 4; Ia-IIæ, q. 5, a. 5.

Brevior synopsis potest sic proponi.



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV) | 15
1. Lex æterna in Deo

3. Revelatio: Lex divina positiva per
                            2. Lex naturalis fidem acceptata, cum spe et caritate

4. Leges et 5. Ecclesiæ doctrina –
consuetudines humanæ Leges ecclesiasticæ

6. Synderesis – Scientia moralis et  intentio recte finium moralium 

  7. Prudentia  circa media

8. Voluntatis electio regulata  a Justitia in voluntate         

9. Passiones regulatæ    

      10. Executio  actus moralis

S. Thomas admittit et recte subordinat hæ omnia principia actus moralis. E contra, naturalismus negat 
revelationem et doctrinam Ecclesiæ: positivismus negat insuper legem naturalem, servando solum leges 
humanas et consuetudines:  Kant  negat valorem ontologicum rationis, servando solum postulata inde-
monstrabilia rationis practicæ cum autonomia voluntatis. Vide paulo infra criticam utilitarismi et Kanti-
smi.

Quidam intellectualistæ non satis admittunt influxum  rectæ voluntatis  ad formationem conscientiæ, 
quam  volunt  modo  mere  intellectuali  determinare.  In  hoc  apparet  inefficacia  “systematum 
probabilitatis”. S. Thomas tenet, e contra, quod verum intellectus practico-practici est non per conformi -
tatem ad rem, sed per conformitatem ad appetitum rectum (Ia-IIæ, q. 57, a. 5, ad 3um): v. g. ad determi-
nandum  justum  medium  rationis  in  temperantia,  fortitudine,  humilitate,  mansuetudine.  Hoc  primo 
aspectu videtur esse concessio subjectivismi aut pragmatismi, sed revera est profunda intelligentia con-
ditionum activitatis moralis (cf. WORONIECKI, Revue thomiste, Oct. 1921, p, 323, 329; La catholicité du Tho-
misme).

Sic jam apparet in hæ synthesi ethicæ thomisticæ quod omnia moralitatis elementa secundum quatuor 
causas coadunantur. Unde hæc doctrina non est  particularista sicut alia systemata, sed est  universalis, 
omnia complectens. Sic apparet ut vera explicatio et explicitatio sensus communis seu rationis naturalis,  
quæ hæc omnia elementa jam admittit, sed ea ordinare modo scientifico nescit. Insuper ex hoc apparet  
quare Ecclesia magis ac magis doctrinam S. Thomæ aliis præeligit, quia est doctrina non particularis, sed  
universalis2.

Brevis critica particularis prædictorum systematum, seu potius indicatio locorum S. Thomæ, ubi inveni-
tur eorum confutatio vel confutationis fundamentum.

Procedimus secundum gradationem ascendentem a systematibus infimis scilicet ab empiricis.
1° Ethica empirica ea est quæ bonum delectabile non transcendit (hedonismus), vel bonum utile sive 

individuale, sive generale (utilitarismus) tantum considerat.
Hedonismus (ἡδόνη, delectatio) fundatur solum in bono delectabili. Et juxta ipsum delectatio est moti-

vum et regula actuum humanorum in hoc sensu quod “bonum sensibile est faciendum et malum noci-
vum vitandum” ut faciunt animalia bruta. Aliis verbis: homo factus est ad delectationem habendam. Sic 
in antiquitate putaverunt Aristippus et inter modernos Fourier, socialista, qui scripsit de physica passio-
num seu de attractione passionum, sicut alii scribunt de physica cœli et de attractione astrorum. Aliquid 
simile apud Fichte invenitur qui dicit: Diliges te super omnia et alios homines propter te. Est cynicus egoi-
smus, fundatus in identificatione hominis cum Deo. Sed Deus potest sese diligere super omnia quia est  
summum bonum; homo autem non sic (cf. ZIGLIARA, Summa Philosophica, III, Liber IIus, c. I, art. 3).

Utilitarismus paulo altius fundatur, nempe in bono utili.
Utilitarismus individualis fundatur in utilitate individuali, cui convenit quibusdam nocivis delectationi-

bus renuntiare, ad perveniendum ad vitam tranquillam et securam. Ita in antiquitate plures sophistæ, 
qui secundum opportunitatem momenti argumentabantur vel pro vel contra quamlibet thesim. Ita etiam 

2 Quidam scotistæ aut molinistæ aut suareziani dicunt quod timendum est ne Ecclesia paulatim fiat thomista, semper S. Thomam summis 
laudibus extollendo.  – Respondendum est cum P.  H.  Woroniechi,  loc.  cit.,  quod Catholicismus non fit  thomismus,  sed  thomismus est  
catholicus: propterea ab Ecclesia præeligitur. Thomismus est catholicus quia est universalis synthesis, ullum aspectum realitatis negans sed  
omnes concilians sub una suprema notione Dei auctoris salutis; non vero sub notione particulari libertatis humanæ, ut facit molinismus, aut 
alia notione simili. S. Theologia est scientia non de libertate humana, sed de Deo, et ideo in ea omnia subordinari debent ideæ Dei auctoris 
ordinis naturalis et ordinis supernaturalis.

a Fortitudine
a Temperantia



16 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV)

Epicurus, qui ad utilitatem individualem dicebat modum servandum esse in passionibus inter excessum 
et defectum. Et affirmabat virtutem esse  in medio,  non tamen ut dicebat Aristoteles, scilicet propter 
amorem ipsius virtutis et boni honesti, sed solum ad vitanda inconvenientia vitiorum ad invicem opposi -
torum. In ista positione remanet tantum materia quædam virtutis, sine anima; est cadaver virtutis ac ju -
sti ejusdem medii. Ita inter modernos Hobbes, qui ut primam legem moralem naturalem dicebat pacem 
esse querendam ubi inveniri potest, at ubi inveniri nequit quærenda esse belli auxilia ad vitæ et mem-
brorum corporis conservationem (cf. ZIGLIARA, op. cit., ibid.). Pariter Bentham, etiam Stuart Mill et Spencer 
qui tamen intendunt conciliare utilitatem personalem cum utilitate generali et sociali: imo dicit Spencer  
quod necessaria evolutione desiderium utilitatis individualis perducit ad utilitatem socialem super omnia 
diligendam.

Utilitarismus socialis est ethica fundata in utilitate generali seu sociali. Ita Grotius, Puffendorff, qui di-
cebant principium primum ethicæ istud esse: Homini quantum in seipso est colendam esse et servan-
dam societatem. Postea Augustus Comte in sua sociologia dicit: oportet vivere pro aliis, pro societate; in 
ea credendum et sperandum est; ipsa diligenda est super omnia, quia nonobstantibus suis defectibus so -
cietas est quasi Deus in fieri. (cf. ZIGLIARA, op. cit., ibid. a, 4). Obligatio fundatur in legislatione humana, v. g. 
jus patris ad educationem filii fundatur non in natura, sed in lege humana quæ in antiqua Roma patri da -
bat jus vitæ et mortis in filios. Ita neo-Comtistæ Levy-Brulh et Durkheim.

Confutatio ethicæ empiricæ – Ethica empirica præsertim tripliciter confutatur.
1° Virtualiter confutatur ethica empirica probatione philosophica essentialis distinctionis inter vitam in-

tellectivam et vitam sensitivam, et inter bonum honestum, bonum utile et bonum delectabile.
Etenim vita sensitiva seu animalis ex se non cognoscit formaliter nisi bonum sensibile delectabile, et 

utitur bono sensibili utili. Sed non cognoscit formaliter bonum honestum, seu bonum secundum se, quod 
a sola ratione cognoscitur ac propterea bonum rationale vocatur. Hoc autem bonum honestum seu ratio-
nale immerito non consideratur ab ethica empirica, pro qua bonum est bonum quia delectabile vel utile;  
dum e contra bonum honestum est bonum secundum se, ut conforme rationi: v. g. reddere testimonium 
veritati etiam cum periculo mortis aut martyrii, ut Christus fecit, qui dixit: “ Veni ut testimonium perhi-
beam veritati” (Joan., XVIII, 37). Bonum honestum est bonum ut perficiens rationabiliter activitatem no-
stram, et esset bonum etiamsi nulla sequeretur delectatio vel utilitas (cf. I a, q. 5, a. 6: de divisione boni in 
bonum utile, bonum delectabile, bonum honestum)3.

2° Ethica empirica non explicat testimonium conscientiæ de existentia obligationis moralis proxime 
fundatæ in hoc primo et evidenti principio rationis practicæ: “Bonum (honestum) est faciendum et ma-
lum vitandum” (cf. Ia-IIæ, q. 94, a. 2). Imo ethica empirica enuntiato principio contradicit. Negata antem 
obligatione morali, homines non vitant malum morale, v. g. furtum occultum, vel occultam patriæ tradi -
tionem, si in his utilitatem inveniunt.

3° Denique ethica empirica non dat, nec dare potest beatitudinem quam promittit (cf. I a-IIæ, q. 2, a. 1 
ad a. 6um utrum beatitudinem sit in divitiis, in honoribus, in fama, in potestate, in aliquo corporis bono, in  
voluptate).

Dicimus ethicam empiricam de facto non dare beatitudinem, ut jam ostendunt etiam Spinoza et Kant.  
Nam experientia constat quod homo qui sine ullo ideali proprie morali vivit, infelix est, passiones ejus  
non regulantur, imo ad invicem contrariantur, ut desiderium, ira, invidia. Insuper homo sine ullo morali  
ideali vivens fieri vult centrum omnium in suo egoismo; et revera fit misere servus omnium, ut dicitur in 
parabola filii prodigi: fit enim servus suarum passionum, quas non dirigit, servus eventuum accidenta-

3 De divisione boni secundum S. Thomam (Ia, q. 5, a. 6). – Unumquodque dicitur bonum inquantum est perfectum et appetibile. Est autem 
appetibile vel ut terminus in quem  per se  tendit appetitus, inquantum ultimum terminans totaliter motum appetitus, et dicitur  bonum 
honestum, quod per se desideratur ut res desiderata. Vel est appetibile inquantum terminat motum appetitus ut quies in re desiderata; et 
hoc est bonum delectabile. Vel est appetibile ut terminans motum appetitus secundum quid, ut medium per quod tenditur in aliud; et est 
bonum utile.
Hæc lucide recolligens Angelicus ait, ibid. ad 2um: “Dicuntur enim illa proprie delectabilia, quæ nullam aliam habent rationem appetibilitatis, 
nisi  delectationem;  cum  aliquando  sint  et  noxia  et  inhonesta.  Utilia vero  dicuntur,  quæ  non  habent  in  se  unde  desiderentur,  sed 
desiderantur solum ut sunt ducentia  ad alterum; sicut sumptio medicinæ amaræ.  Honesta vero dicuntur quæ in  seipsis habent unde 
desiderentur”. Unde aliquod bonum potest esse simul honestum et delectabile, ut virtus; et utile potest esse delectabile, v. g. medicina  
dulcis et non amara. Item honestum potest esse utile ad aliquid altius, ut meritum. Unde hæc divisio, ut dicit Angelicus, ibid., ad 2um: “non 
est  per oppositas res,  sed per oppositas rationes”.  Sic  bonum dividitur ut analogum, quia per prius dicitur de honesto, secundario de 
delectabili, ac tandem de utili.
Hæc divisio est summi momenti, ut apparet v. g. si ponitur quæstio: an bonum commune societatis sit solum utile, vel honestum.
Schematice hæc divisio sic scribi potest:

Bonum appetibile
ut terminus
ut medium.........................................................

in quem per se tendit appetitus
ut quies......................................

= bonum honestum, quod per se desideratur
= bonum delectabile
= bonum utile



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV) | 17

lium et aliorum hominum, qui possunt ei semper subripere bona sensibilia in quibus suam beatitudinem 
posuit.

Imo ethica empirica nec beatitudinem dare potest, quia non satiat superiores facultates et aspirationes 
generosas ad dilectionem boni et pulchri moralis: nec potest regulare passiones in individuo; nec consti -
tuere pacem in societate. Insuper societas non est bonum ita perfectum ut sit super omnia diligendum, 
quidquid in contrarium dicat Agustus Comte.

Denique utilitas individualis et utilitas socialis non conciliantur nisi diligatur bonum honestum supra bo-
num utile. Nam omnes homines, ut ait S. Augustinus, possunt sine mutuali nocumento possidere bonum 
honestum v. g. veritatem et virtutem, non vero idem bonum sensibile, sicut v. g, eandem domum vel eu -
mdem agrum. Materia enim ut principium individuationis dividit, spiritus antem unificat. (Cf. quoad hoc  
Ia-IIæ totam quæstionem secundam).

2° Ethica kantiana. – Altior est quidem ethica kantiana quam ethica empirica, quia admittit obligatio-
nem moralem, seu imperativum categoricum, sed cum fundamento subjectivo tantum in ipsa ratione 
practicæ, non in bono. Admittit etiam tria postulata rationis practicæ, nempe libertatem humanam, vi-
tam futuram et existentiam Dei remuneratoris.

Juxta Kantium ratio speculativa nequit demonstrare existentiam Dei, nec immortalitatem animæ, nec 
liberum arbitrium hominis, nec moralem obligationem. Sed ratio practica, juxta Kant, cognoscit obligatio-
nem moralem ut factum internum non solum experimentale sed rationale, tanquam “factum rationis”. Id 
est omnis homo sincerus in sua propria conscientia invenit quoddam imperativum non hypotheticum, 
sed categoricum, imperativum nempe moraliter agendi, quod sic formulatur a Kantio: “Age ita ut moralis  
directio voluntatis tuæ, principium esse possit legislationis communis”. Aliis verbis: Fac id quod velles om-
nes homines facere. Istud principium primum rationis practice non formulatur tanquam objective funda-
tum, sicut in traditionali philosophia: “Bonum est faciendum et malum vitandum”, ita ut lex dependeat  
ex natura boni honesti; sed pro Kantio est solum lex formalis subjective necessaria: est judicium syntheti -
cum a priori. Nec possumus, juxta Kantium, demonstrare fundamentum obligationis moralis esse in Deo 
legislatore et in ultimo fine hominis; imo si a Deo nobis imponeretur obligatio, vita nostra esset servitu-
do, vel alliceretur a spe beatitudinis, et proinde non esset proprio moralis, quia fundaretur solum vel in 
bono utili vel in bono delectabili. Kantius non videt altitudinem boni honesti, quod simul est delectabile,  
sed per prius desideratur propter se ut honestum. Juxta eum voluntas humana, ut sit vere rationalis, mo-
ralis ac libera debet sibimetipsi imperativum categoricum imponere, nam “sibi est lex”, sine ulla servitu-
te. Sic voluntas humana remanet independens et autonoma, scilicet independens a superiori lege ab ex-
trinseco imposita.

Unde individuum ipsum, nonobstante suo egoismo, debet judicare ultimatim an actio sua possit esse 
simul principium legis communis. Et sic ratio individualis est supremus arbiter boni et mali, et voluntas  
individualis ut causa prima sibimetipsi obligationem imponit.

Confutatio ethicæ kantianæ. – Præter alia, ethica kantiana quatuor magna inconvenientia præbet, quæ 
sunt insolubiles difficultates. (Cf. Zigliara, op. cit., ibid., art. 4).

1° Obligatio kantiana fundamento caret. – Nam fundamentum mere subjectivum non sufficit. Impera-
tivum enim categoricum: “Age ita ut moralis directio voluntatis tuæ principium esse possit legislationis 
communis”, quod, juxta Kantium, est judicium syntheticum a priori, est sine motivo objectivo, quia juxta 
Kantium nec est evidens a priori, nec evidens a posteriori; igitur est judicium cæcum. Sed cum objectum 
intellectus sit ens et voluntatis sit bonum, obligatio relate ad voluntatem fundari debet in bono objectivo, 
præsertim in supremo bono et in necessaria connexione mediorum ad hunc finem ultimum a lege æter -
na statuta (cf. Ia-IIæ, q. 19, 1, 2, 3: de fundamento moralitatis et obligationis). Sic ethica kantiana est ethi-
ca sine primaria notione boni, est igitur sicut regio sine sole.

2° Immerito ponitur absoluta autonomia voluntatis humanæ. – Hoc est contra debitam subordinatio-
nem legi æternæ (c. Ia-IIæ, q. 19, a. 4; qq. 91 et 93). Voluntas humana remaneret causa suprema, sibime-
tipsi legem moralem imponens. Hoc potest esse in Deo, qui est supremum bonum, sed non in homine,  
qui ad egoismum inclinatur, et est dependens a Deo. In hoc est error subjectivismi et individualismi.

Syllabus Pii IX damnat ethicam independentem, quæ negat supremum fundamentum obligationis in 
Deo esse (cf. Denzinger, n. 1756: “Morum leges divina non egent sanctione, minimeque opus est ut hu -
manæ leges ad naturale jus conformentur aut obligandi vim a Deo accipiant”.

3° Immerito Kantius negat præmium beatitudinis esse legitimum motivum disponens ad bonam actio-
nem. – Hæc negatio est sine fundamento et est falsa, quia voluntas nostra ordinatur ad bonum et, ut  
ostendit S. Thomas, IIa-IIæ, q, 27, a. 3, per beneficia a Deo sperata disponimur ad diligendum Deum prop-
ter se, supra nos (cf. etiam IIa-IIæ, q. 17, a. 1: utrum spes sit virtus). Idest summum bonum est simul ho-



18 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV)

nestum et delectabile, sed diligendum est principaliter ut honestum, ut est secundum se amore dignum.
Concilium Tridentinum sess. 6, can. 31 hæc habet: “Si quis dixerit  justificatum peccare dum intuitu 

æterne mercedis bene operatur, an. sit” (Denzing., n. 841).
Dum hedonismus considerat solum beatitudinem seu potius delectationem, excludendo obligationem, 

kantismus, e contra, considerat solum obligationem subjective fundatam, non vero beatitudinem ut mo-
tivum inducens ad moraliter agendum. Sunt, ut patet, duo extrema. Vera doctrina traditionalis est cul-
men inter ac supra hæc duo extrema. In ea non sic opponuntur beatitudo et obligatio, sed utraque in su -
premo bono fundatur, prout hoc supremum bonum amari  debet  super omnia, et nos  beatificat  prout 
summum gaudium causat.

4° Kantius immerito ponit supremum agendi motivum in nostra dignitate rationali servanda.  – Hoc est 
quædam anthropolatria. Nam solus Deus, prout est summum bonum, diligendus est super omnia. Alio -
quin ne daretur quidem vera dilectio boni honesti, sed potius superbia daretur ejus loco, quia diligere-
mus potius nostrum subjectivum judicium de bono quam bonum ipsum objectivum. Si enim vere homo 
diligeret objectivum bonum honestum seu bonum morale plus quam seipsum, a fortiori diligeret super 
omnia summum bonum, cujuscumque bonitatis principium. Beatitudo enim ultima hominis non in ali-
quo bono creato consistit, sed in summo bono (cf. Ia-IIæ, q. 2, a. 8).

Objectio. – Sed ethica kantiana non videtur ita contraria ethicæ traditionali, imo nec ethicæ christianæ: 
nam Kantius tenet quod imperativum categoricum includit tria postulata rationabiliter credenda, scilicet 
1) liberum arbitrium humanum, sine quo homo non posset moralem obligationem adimplere; 2) immor-
talitatem animæ, prout perfectio ab imperativo categorico præscripta plene in hac vita obtineri nequit; 
3) existentiam Dei, quia, secundum judicium syntheticum a priori, justus est dignus beatitudine; atqui so-
lus Deus potest in altera vita stabiliter conjungere virtutem et beatitudinem; quæ tamen beatitudo non  
debet esse motivum actionis moralis, quia hoc esset interesse non morale.

Respondetur: Utique Kant hæc tria postulata, rationis practicæ admittit ut rationabiliter credenda in or-
dine mere naturali; et hæc postulata admittit non tamquam fundamenta ethicæ, sed solum ut ejus coro-
na et complementum. Remanet igitur pro illo quod obligatio moralis fundatur in solo imperativo catego -
rico et in autonomia voluntatis nostræ, non in bono honesto objectivo, nec, ex parte regulæ proximæ, in  
recta ratione quæ ordinat voluntatem nostram ad bonum honestum, ad quod diligendum est ordinata; 
nec, ex parte regulæ supremæ, in lege æterna, scilicet in Auctore naturæ qui ordinavit ipse facultates no-
stras superiores ad supremum bonum cognoscendum et diligendum, saltem in ordine naturali.

Unde ethica kantiana remanet in suo fundamento mere subjectiva, et prout constituitur absque funda-
mentali idea boni honesti objectivi est tristis et frigida sicut regio sine sole. In ipsa deest robur sensus  
communis seu rationis naturalis et sensus christiani.

3°  Ethica stoicorum. – Ethica stoicorum, præsertim græcorum, est, ut diximus,  sine obligatione, est 
ethica rationalis fundata objective in bono rationali; est eudemonismus rationalis, prout, juxta eam, sum-
mum bonum est in virtute seu in actione rationali, quæ a nobis dependet, et non in rebus externis a no-
bis independentibus. Sic sapiens liberatur a passionibus, eas regulat, et suum rationale gaudium invenit  
in sua rationali actione etiam in adversa fortuna. Aliquid simile invenitur in ethica Spinozæ, quamvis Spi -
noza magis ascendat ad contemplationem boni divini quod, juxta ipsum, est nobis immanens. Spinoza,  
sicut stoici græci, est pantheista et determinista, ideoque negat liberum arbitrium et simul obligationem 
moralem proprie dictam. Homo, cum Deo identificatus, sicut Deus ipse, legem proprie obligatoriam non 
habet; et lex moralis juxta Spinoza non est præceptum seu imperativum, sed solum optativum agendi se -
cundum rationem et non secundum passiones. Tota ergo lex moralis sic exprimi potest: “Utinam homi-
nes rationaliter vivant; sed multi non perveniunt ad notiones claras et distinctas circa verum bonum ho -
nestum, nec possunt ad eas pervenire”.

Confutatio ethicæ stoicæ, a Spinoza postea renovatæ, invenitur in pluribus locis Summæ S. Thomæ. Tri-
plici ratione ethica stoica refutatur.

1° Fundamentum hujusce ethicæ est pantheismus, qui a S. Thoma refutatur in Ia, q. 2, a. 3, ubi demon-
stratur existentia Dei ut est primus motor immobilis (1a via), supremum ens simplicissimum (4a via), ideo-
que essentialiter a mundo mobili et composito distinctum; et Ia, q. 3, a. 8. ubi ostenditur quod Deus est 
tantum causa extrinseca rerum, scilicet causa efficiens et finalis.

2° In ethica stoica immerito affirmatur summum bonum esse in virtute humana. (Cf. Ia-IIæ, q. 2, a. 7). 
Nam “quodlibet bonum inhærens ipsi animæ est bonum participatum et per consequens particulatum” 
(ib.); ideoque non est bonum perfectum, complens boni appetitum (Cf. etiam Contr. Gent., l. III, cc. 26, 
34, 35).

3° In ethica stoica immerito negatur duplex conscientiæ testimonium; 1) de obligatione morali proxime 



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV) | 19

fundata in primo principio rationis practicæ: Bonum est faciendum et malum vitandum (cf. Ia-IIæ, q. 94, a. 
2); et 2) testimonium conscientiæ  de libertate humana, fundata in proportionis carentia inter bonum 
universale specificans voluntatem, et bonum particulare electum (cf. Ia-IIæ, q. 10, a. 2: utrum voluntas de 
necessitate moveatur a suo objecto).

Objectio. – Quidam rationalistæ admittunt liberum arbitrium et obligationem. Sed pro ipsis obligatio 
moralis sufficienter fundatur In bono rationali diligenda secundum rectum judicium rationis.

Respondetur: Hoc est fundamentum proximum obligationis; non vero supremum; quod est in supremo 
bono secundum legem Dei, qui nos creavit ad recte agendum (cf. Ia-IIæ, q. 19, a. 4: utrum bonitas volunta-
tis dependeat a lege æterna).

4° Ethica fideismi. – Post criticam falsorum systematum ethicæ naturalis, aliquid dicendum est de ethi-
ca fideismi, seu pseudosupernaturalismi propositi a nominalibus sæculi XIV, præsertim a Guillelmo Oc-
cam.

Ethica ista vocari potest positivismus theologicus, quia in ea, obligatio unice fundatur in liberrima Dei 
voluntate, seu in lege divina positiva per fidem cognita. Unde ratio ex se sola non posset in ordine mere 
naturali cognoscere obligationem moralem. Hoc est abusus fidei; unde nomen fideismi. Fideismus vide-
tur fidem christianam extollere; revera solummodo rationis vires minuit et simili rationale fidei obse-
quium. Est quidam pseudosupernaturalismus, confundens gratiam et naturam, ac si natura humana sic 
esset deficiens ut sine gratia et revelatione non posset vitam mere sensitivam superare.

Fideismus iste apparuit in nominalismo radicali Guillelmi Occam: nam hic nominalismus est quasi em-
pirismus seu positivismus, juxta quem ratio humana non potest cognoscere veritates quæ experientiam 
superant; ideoque non potest probare Dei existentiam, spiritualitatem animæ, nec fundamentum obliga-
tionis moralis. Hæ omnes veritates nonnisi per revelationem et fidem cognosci possunt. Sic Ockam viam  
paravit Luthero, qui pariter est fideista. Hæc doctrina plus minusve remanet etiam in jansenismo. Et rur-
sus apparuit sæculo XIX tempore traditionalismi cum Bautin et Bonnetty.

Inter istos Occam est magis radicalis: nam affirmat quod ratio humana non solum non potest ex se sola 
cognoscere primum præceptum diligendi Deum super omnia ut auctorem nature, sed etiam quod hoc 
præceptum, sola revelatione cognoscibile, est in se contingens, ita ut Deus potuisset præcipere opposi-
tum si voluisset; et sic potuisset nobis præcipere etiam odium Dei.

Aliquid simile dicit Cartesius dum affirmat veritatem principii contradictionis dependere ex libero Dei  
arbitrio. Ex quo sequitur ex libero Dei arbitrio pariter dependere distinctionem primariam inter bonum 
et malum.

Confutatio fideismi et nominalismi absoluti in ethica invenitur apud S. Thomarn in Ia-IIæ, q. 91, de divi-
sione legis, in legem æternam, cujus sunt participationes tum lex naturalis, tum lex divina positiva (cf. I a-
IIæ, q. 91, a. 2, ad 1um; a. 4, ad 1um), et legem humanam. Item ibid., q. 93, a. 4; q. 94, a. 2 ubi ostenditur 
necessitas primi principii synderesis: Bonum est faciendum et malum vitandum. Item De Verit., q. 23, a. 
6;  utrum justitia  in rebus creatis  ex simplici divina voluntate dependeat. Hoc ultimo loco hæc habet S. 
Thomas: “Voluntas dirigitur per rationem non solum in nobis, sed in Deo. Et ideo primum ex quo pendet 
ratio omnis justitiæ est sapientia divini intellectus, quæ res constituit in debita proportione et ad invicem 
et ad suam causam. Dicere autem quod ex simplici voluntate Dei dependeat justitia, est dicere quod divi-
ne voluntas non procedat secundum ordinem sapientiæ,  quod est  blasphemum”. Aliis  verbis,  dicere  
quod prima distinctio inter bonum et malum morale a libero Dei arbitrio dependet, est dicere quod Deus  
non est essentialiter bonus et quod potuisset esse, si voluisset, summum malum eo modo quo manichæi  
somniarunt. Cum S. Thoma consentit Leibnitz in sua Theodicea, l. II, 176-177.4 (cf. GARRIGOU-LAGRANGE, Dieu, 
p. 592; De Revelatione, 4a ed. 1945, t. I, p. 378 sq.: De Fideismo et de agnosticismo empirico, ibid., t. I, p. 
274-298).

Unde fideismus nominalisticus pervenit ad contingentismum seu libertismum absolutum, in quo nihil 
remanet necessarium, ne divina quidem natura, aut primum Ens.

In fine notandum est quod Scotus aliquid simile dixit quoad præcepta Decalogi non cires ipsum Deum 
amandum et colendum, sed cires homines. Præcepta enim quæ homines respiciunt, ut v. g. non occides,  
non furtum facies, non mœchaberis, juxta Scotum non sunt necessaria et immutabilia; nam Deus posset, 
in casu, revocare præcepta “non occides, non furtum facies”. Unde homicidium, furtum, fornicatio non 
essent prohibita quia mala, sed potius essent mala quia prohibita a lege divina positiva (cf. SCOTUS, Opera, 
v. 19, p. 148; v. 21, p. 537; v. 24, p. 376-377).

Confutatio fideismi seu positivismi theologici invenitur in tractatu de lege, Ia-IIæ, q. 94, aa. 4, 5, 6: utrum 

4 Dicit  Leibnizius,  loc.  cit.:  “C'est  déshonorer Dieu de prétendre qu'il  a établi  la distinction du bien et du mal  par  un décret purement 
arbitraire... Pourquoi ne serait-il donc pas aussi bien le mauvais principe des manichéens que le bon principe des orthodoxes ?”.



20 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV)

lex naturalis sit una apud omnes, utrum sit mutabilis, aut possit deleri a mente hominis. In a. 5, ad 2 um 

explicatur quod Deus numquam imperavit homicidium, vel furtum, aut fornicationem. Sic Abraham post 
Dei præceptum ne præparando ad immolationem filii, non se præparavit ad homicidium, quia homici-
dium ex propria occisoris electione est, qui tune ut causa principalis operatur. Abraham autem in casu se 
disponebat ad operandum non ex propria electione, sed ut Dei instrumentum qui est dominus vitæ et 
mortis. Eodem modo tortor seu carnifex operans ut instrumentum auctoritatis socialis non committit ho-
micidium.

Conclusio generalis. Sic jam apparet altitudo et universalitas doctrinæ ethicæ S. Thomæ. Ejus altitudo 
magis deinde constabit quia clarissime in doctrina thomistica apparebit solutio problematis humanæ 
vitæ, scilicet  ad quid factus sit homo. Homo enim non est factus aut creatus  ad delectationem conse-
quendam, ut dicit hedonismus, nec ad utilitatem individualem aut socialem, ad interesse nempe servan-
dum, ut dicit utilitarismus; nec solum ad servandam suam dignitatem personalem, ut dicit Kantius; nec 
solum ad consequendam delectationem quæ in activitate rationali seu virtuosa invenitur, ut vult eude-
monismus rationalis Stoicorum et Spinozæ. Sed homo factus est  ad diligendum bonum honestum nos 
perficiens, etiam si non esset delectatio vel utilitas naturaliter consequens, et præsertim ad diligendum  
Deum super omnia, supremum bonum, Deum scilicet qui sub duplici aspectu est finis ultimus naturalis et 
finis ultimus supernaturalis.

Hæc erit scientifica explicatio primæ catechismi lineæ: Ad quid creatus est homo? Ad Deum cogno-
scendum, diligendum, serviendum, et sic ad vitam æternam consequendam.

Sic plene consiliatur obligatio moralis et beatitudo perfecta in eodem supremo fundamento, scilicet in  
summo bono, prout supremum bonum simul nos beatificat, et super omnia est diligendum. Hoc est su-
premum Dei jus, omnia fundans officia.

Critica diversorum systematum ethicæ est utilis initio, ad habendam synthesim ethicæ naturalis et su-
pernaturalis secundum conceptionem thomisticam, ut appareat præsertim connexio tractatus de fine ul-
timo seu de beatitudine cum tractatu de lege æterna et naturali.

Ultima quæstio solvenda. Ultima quæstio solvenda in hac introductione est: Utrum hæc traditionalis  
ethica assignans verum obligationis moralis fundamentum sit etiam apud Socratem, Platonem et Aristo-
telem, an solum in religiosis traditionibus populorum, præsertim in Veteri et in Novo Testamento.

Quoad hoc notandum est quod plures historici philosophiæ, ut V. Brochard, dixerunt quod ethica So-
cratis, Platonis et Aristotelis est solum eudemonismus rationalis sine obligatione morali; et addunt quod 
hæc obligatio moralis est potius religiosa quam philosophica; quia si a Kantio servatur, hoc est elemen-
tum a christianismo receptum.

De hac re plures catholici scripserunt, ut P. Sertillanges in Revue Thomiste ann. 1901, 1902, in respon-
sione ad V. Brochard et in opere La Philosophie morale de S. Thomas.

Responsio est cum distinctione ad quæstionem positam: scilicet prædicti philosophi, Socrates, Plato et  
Aristoteles, cognoverunt fundamentum proximum obligationis moralis, quod est recta ratio ut imperans 
bonum honestum faciendum. Sed de fundamento supremo nonnisi implicite locuti sunt, scilicet ex parte  
legislatoris, quamvis illud clarius cognoverint ex parte ultimi finis naturalis (cf. quoad hoc MARCONE, Histo-
ria Philosophiæ, t. I, p. 228, 269).

Doctrina ethica Socratis cognoscitur præsertim per Platonem qui eam evolvit, ideoque difficile est di-
cere quid explicite docuerit Socrates ante Platonem. Sed pro Platone videtur impossibile negare eum co-
gnovisse fundamentum obligationis saltem proximum. Præsertim in dialogo cui titulus “Gorgias”. In hoc 
dialogo Plato vult probare quod pejus est pro scelerato effugere pœnam sibi debitam quam eam subire:  
nam si hanc pœnam voluntarie subiret, restitueretur ordo boni, per crimen prius violatus, et sic scelera -
tus denuo in ordinem boni intraret, ex quo felicitas provenit. Ergo apud Platonem invenitur obligatio fun-
data in bono honesto, ad quod essentialiter ordinatur activitas nostra rationalis. Imo Plato videtur quo-
dammodo agnoscere supremum obligationis fundamentum ex parte finis, scilicet in summo bono, non 
tamen clare ex parte legislatoris supremi in lege æterna.

Aristoteles quidem nonnisi implicite et in confuso locutus est de supremo fundamento obligationis ex  
parte supremi legislatoris, sed, ut ostendit P. Sertillanges (loc.. cit.) dici nequit eum non cognovisse proxi-
mum obligationis fundamentum. Hoc constat ex aristotelica notione boni honesti et finis (quod facile vi-
dere est in indice suorum operum ad verbum honestum: Honestum est finis virtutis). Pluribus locis dicit 
quod bonum honestum seu rationale, ad quod activitas nostra rationalis essentialiter ordinatur tam -
quam ad finem, non solum est amabile, sed est etiam amandum et faciendum, quia potentia dicitur ad  
actum ad quem facta est, alioquin amitteret suam rationem essendi. Insuper pro Aristotele bonum ho-
nestum, v. g. non mentiri, dicere verum, est diligendum et faciendum propter se, et non solum propter 



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV) | 21

consequentem delectationem; nam ut ipso dicit in Ethica, l. X. c. 4: “Delectatio perficit operationem, si-
cut decor juventutem”, idest delectatio est solum quoddam consequens; sequitur enim rectam operatio -
nem, sed non constituit bonitatem ejus. Quod quidem verbum Aristotelis sæpe a S. Thoma citatur, v. g.  
Ia-IIæ, q. 2, a. 6; q. 4, a. 2; Contr. Gent., l. III, c. 26.

Pro S. Thoma (Ia-IIæ, q. 94, a. 2): “primum principium (per se notum) in ratione practica est, quod funda-
tur supra rationem boni, quæ est: bonum est quod omnia appetunt”. Ut hoc principium appareat per se  
notum sufficit illud integraliter enuntiare scilicet: Bonum honestum seu rationale est non solum appetibi-
le, sed appetendum a voluntate seu ab appetitu rationali, qui est ad illud essentialiter ordinatum ab Auc-
tore naturæ”.

Notio explicita obligationis, in lege æterna fundata, est de facto, historice, potius religiosa quam philo-
sophica. Quod clare apparet in Veteri et in Novo Testamento. In Novo præsertim optime manifestatur 
conciliatio obligationis seu præcepti divini cum beatitudine consequenda, quia Christus initio suæ prædi-
cationis loquitur hominibus de beatitudine (cf. Sermonem supra montem: Beati pauperes, beati mites, 
beati qui lugent, beati qui sitiunt et esuriunt justitiam...). In hac vita est beatitudo supernaturalis imper-
fecta, perfecta vero in altera vita. Insuper Christus totam ethicam subordinat supremo præcepto “de Deo 
diligendo ex toto corde, ex tota anima, ex omnibus viribus, ex tota mente” (Luc., X, 27). Tunc optime con-
ciliantur obligatio et beatitudo in eodem supremo fundamento scilicet in summo boni ad quod nos ordi -
navit lex æterna.

Nota: Recentius H. Bergson in suo libro Les deux sources de la Morale et de la Religion  non videt valo-
rem realem notionum primarum et principiorum ethicæ traditionalis. Bergson, ut dicit Maritain 5, in hoc 
libro remanet irrationalista, omnia reducit ad experientiam: ideo supra ethicam socialem quæ statuit le-
ges ordinatas ad bonum commune populi, non admittit ethicam rationalem, sed solum supra ethicam 
mysticorum fundatam in eorum experientia religiosa. Hanc vero experientiam religiosam concepit ut mo-
dernistæ, quia adhuc in hoc opere (p. 259) negat valorem demonstrativum traditionalium probationum 
existentiæ Dei. Probabilius tamen in fine suæ vitæ ad aliquid firmius et altius pervenit6.

Sic terminatur nostra  Introductio. Nunc examinandæ sunt quinque quæstiones S. Thomæ de ultimo 
fine7.

5 Cf. J.  MARITAIN,  Neuf leçons sur les notions premières de la Philosophie morale,  Paris,  1949, p. 191: « Nous avons vu que la morale est 
essentiellement œuvre de raison pratique. C'était là le domaine méconnu par Bergson, malgré les incomparables mérites de son livre sur  
Les  deux  sources  de la  Morale  et  de  la  Religion.  En vertu  de l'irrationalisme  auquel  sa  métaphysique  était  condamnée,  le  domaine 
proprement moral est pris chez lui entre un règne infra-moral de la contrainte sociale et un règne supra-moral de la mystique et de l'appel  
du héros ».

6 Citatus liber J. Maritain sub forma moderna continet expositionem fundamentorum metaphysicorum ethicæ Sancti Thomæ, et pluries in  
memoriam revocat optimas paginas quas scripsit J. Maritain, anno 1920, de habitus et quas citamus infra p. 444, 453.

7 In  hoc  libro  frequenter  cito  Billuart,  quia  ejus  Cursus  theologiæ,  ut  in  pluribus,  est  echo  fidelis  ac  quasi  compendium  magnorum 
Commentatorum operum Sancti Thomæ, et quia editiones hujusce  Cursus facillime inveniuntur ac generaliter sunt accessibiles omnibus 
studentibus.



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV) | 277

Index
hujus tomi III

Introductio. Prologus generalis IIæ partis Summæ 
theologicæ..........................................................7

I- De natura theologiæ moralis...................................7
II- De divisione theologiæ moralis...............................9

Comparatio  hujus  divisionis  S.  Thomæ  cum  divisione  
præcedentium  auctorum  et  cum  divisione  subsequen-
tium et hodiernorum....................................................10
Classificatio systematum ethicæ...................................13
Critica generalis horum systematum............................13

DE ULTIMO FINE.........................................22
Qu. I- De ultimo fine in communi.......................23

Art. I- Utrum homini conveniat agere propter finem23
Art. II- Utrum agere propter finem sit proprium ratio-

nalis naturæ..........................................................27
Art.  III- Utrum  actus  humani  recipiant  speciem  ex 

fine........................................................................29
Art. IV- Utrum sit aliquis ultimus finis humanæ vitæ.

..............................................................................31
Art. V- Utrum unius hominis possint esse plures ultimi 

fines......................................................................33
Art. VI- Utrum homo omnia quæ vult velit propter fi-

nem ultimum........................................................35
APPENDIX De intentione virtuali...................................40

Art. VII- Utrum sit unus ultimus finis omnium homi-
num.......................................................................41

Art. VIII- Utrum omnes aliæ creaturæ conveniant in 
illo ultimo fine.......................................................42

Qu. II- De his in quibus hominis beatitudo consi-
stit.....................................................................43

Art. I, II, III, IV- An beatitudo consistat in bonis fortu-
næ, seu externis....................................................44

Art. V- Utrum beatitudo consistat in aliquo bono cor-
poris......................................................................46

Art. VI- Utrum beatitudo hominis consistat in volupta-
te vel delectatione................................................47

Art. VII- Utrum beatitudo hominis consistat principali-
ter in aliquo bono animæ.....................................48

Art. VIII- Utrum beatitudo hominis consistat in aliquo 
bono creato...........................................................51
APPENDIX De Summo Bono apud Platonem et Aristote-
lem...............................................................................55
Probaturne existentia Summi Boni ex naturali desiderio  
ejus...............................................................................57

Qu. III- Quid sit beatitudo..................................61
Diversæ sententiæ theologorum de essentia beatitudinis  
formalis........................................................................61

Art. I- Utrum beatitudo (formalis) sit aliquid creatum
..............................................................................61

Art. II- Utrum beatitudo sit operatio.........................62
Examen  opinionum  Henrici  Gandavensis  et  Magistri  
Bonæ Spei.....................................................................64

Art. III- Utrum beatitudo sit operatio sensitivæ partis 
an intellectivæ tantum..........................................65

Art.  IV- Utrum beatitudo sit  operatio  intellectus  an 
voluntatis..............................................................66

Art. V- Utrum beatitudo sit operatio intellectus spe-
culativi an practici.................................................74

Art. VI- Utrum beatitudo consistat in consideratione 
scientiarum speculativarum.................................74

Art. VII- Utrum beatitudo consistat in cognitione. .sub-
stantiarum separatarum, scilicet angelorum, et in 
cognitione  mediata  Dei  in  hoc  speculo  spirituali 
quod est natura angelica......................................75

Art. VIII- Utrum beatitudo formalis sit in visione divi-
næ essentiæ..........................................................75
Brevis conspectus  de diversis  theologorum opinionibus  
circa hoc desiderium.....................................................80

Qu. IV- De proprietatibus beatitudinis...............84
Art. I- Utrum delectatio requiratur ad beatitudinem84
Art.  II- Utrum  in  beatitudine  sit  principalius  visio 

quam delectatio....................................................84
Art.  III- Utrum ad beatitudinem requiratur  compre-

hensio...................................................................85
Art. IV- Utrum ad beatitudinem requiratur rectitudo 

voluntatis..............................................................85
Art.  V- Utrum  ad  beatitudinem  hominis  requiratur 

corpus...................................................................90
Art. VI- Utrum ad beatitudinem requiratur aliqua per-

fectio corporis.......................................................91
Art.  VII- Utrum ad  beatitudinem requirantur  aliqua 

exteriora bona.......................................................91
Art. VIII- Utrum ad beatitudinem requiratur societas 

amicorum..............................................................92

Qu. V- De adeptione beatitudinis......................93
Art. I- Utrum homo possit consequi beatitudinem...93
Art. II- Utrum unus homo possit esse beatior altero 93
Art. III- Utrum aliquis in hac vita possit esse beatus. 93
Art. IV- Utrum beatitudo habita possit amitti...........94
Art. V- Utrum homo per sua naturalia possit acquirere 

beatitudinem........................................................96
Art. VI- Utrum homo consequatur beatitudinem per 

actionem alicujus superioris creaturæ.................96
Art. VII- Utrum requirantur aliqua opera bona ad hoc 

quod homo beatitudinem consequatur a Deo.....97
Art. VIII- Utrum omnis homo appetat beatitudinem 97

Complementum. De beatitudine naturali.....................98

DE ACTIBUS HUMANIS..............................100
De actibus humanis in universali.

Qu. VI- De voluntario et involuntario...............102
Art. I- Utrum in humanis actibus inveniatur volunta-

rium.....................................................................102
Art.  II- Utrum voluntarium inveniatur  in  animalibus 

brutis...................................................................102
Art. III- Utrum voluntarium possit esse absque omni 

actu.....................................................................104
De involuntario et de causis ejus.................................109

Art. IV- Utrum violentia possit inferri voluntati......110
Art. V- Utrum violentia causet involuntarium.........112



278 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV)

Art. VI- Utrum metus causet involuntarium............113
Art.  VII- Utrum concupiscentia causet involuntarium

............................................................................115
APPENDIX. De habitibus relate ad voluntarium..........115
De hereditate et temperamento.................................116
APPENDIX. De statibus pathologicis...........................117

Art. VIII- Utrum ignorantia causet involuntarium.. .118

Qu.  VII- De  circumstantiis  actuum  humanorum
........................................................................121

Art. I- Utrum circumstantia sit accidens actus humani
............................................................................121

Art. II- Utrum circumstantiæ humanorum actuum sint 
considerandæ a theologo...................................121

Art. III- Utrum convenienter enumerentur circumstan-
tiæ ab Aristotele in lib. III Ethicorum, c. I...........121

Art. IV- Quænam sint principales circumstantiæ....122
De actibus humanis in speciali potius psycho-

logice consideratis.
Qu. VIII- De voluntate et de objecto volito præ-
sertim de primo velle......................................125

Art. I- Utrum voluntas sit tantum boni....................125
Art. II- Utrum voluntas sit tantum finis, an etiam eo-

rum quæ sunt ad finem, scilicet mediorum.......128
Art. III- Utrum voluntas eodem actu moveatur in fi-

nem et in id quod est ad finem...........................129

Qu. IX- De motivo voluntatis seu a quibus move-
tur voluntas.....................................................131

Art. I- Utrum voluntas moveatur ab intellectu........131
Art. II- Utrum voluntas moveatur ab appetitu sensiti-

vo........................................................................133
Art. III- Utrum voluntas moveat seipsam................134
Art. IV- Utrum voluntas moveatur ab aliquo exteriori 

principio..............................................................135
Art. V- Utrum voluntas moveatur a corpore cœlesti.

............................................................................139
Art. VI- Utrum voluntas moveatur a Deo solo sicut ab 

exteriori principio...............................................140
Dubium  circa  responsionem  ad  3um præsentis  articuli.
...................................................................................141

Qu. X- De modo quo voluntas movetur...........145
Art. I- Utrum voluntas ad aliquid naturaliter movea-

tur, scilicet non libere.........................................145
Art. II- Utrum voluntas moveatur de necessitate a suo 

objecto................................................................146
Errores circa liberum arbitrium...................................146
COMPLEMENTUM DE MULTIPLICI RADICE LIBERTATIS AC  
DE MULTIPLICI EJUS DEFINITIONE..............................151

Art. III- Utrum voluntas moveatur de necessitate ab 
appetitu inferiori.................................................158

Art.  IV- Utrum voluntas  de necessitate  moveatur  a 
Deo quoad exercitium........................................159
De natura præmotionis..............................................166
De  interpretatione  media  inter  thomismum  et  molini-
smum.........................................................................169

Qu. XI- De fruitione.........................................171

Qu. XII- De intentione......................................171
Art. I, II, III- Quid sit intentio et de ejus objecto......171
Art. IV- Utrum intentio finis sit idem actus cum volun-

tate ejus quod est ad finem................................172

Qu. XIII- De electione.......................................173

Qu. XIV- De consilio.........................................174
Art. I- Utrum consilium sit inquisitio.......................174
Art. II- Utrum consilium sit de fine, vel solum de his 

quæ sunt ad finem..............................................174
Art. III- Utrum consilium sit solum de his quæ a nobis 

aguntur................................................................175
Art. IV- Utrum consilium sit de omnibus quæ a nobis 

aguntur...............................................................175
Art. V- Utrum consilium procedat ordine resolutorio

............................................................................175
Art. VI- Utrum consilium procedat in infinitum......175

Qu. XV- De consensu.......................................177

Qu. XVI- De usu...............................................178

Qu. XVII- De actibus imperatis a voluntate......179
Art. I- Utrum imperium sit actus rationis an voluntatis

............................................................................179
Art. V-IX- Quinam actus subjiciantur imperio rationis

............................................................................181

Qu. XVIII- De bonitate et malitia actuum humano-
rum.................................................................183

De præcipuis erroribus circa moralitatem...................183
Art. I- Utrum omnis humana actio sit bona, vel aliqua 

mala....................................................................185
Art. II- Utrum actio hominis habeat bonitatem vel ma-

litiam ex objecto.................................................189
Art. III- Utrum actio hominis sit bona vel mala ex cir-

cumstantia..........................................................191
Art. IV- Utrum actio humana sit bona vel mala ex fine.

............................................................................192
Art. V- Utrum aliqua actio humana sit bona vel mala 

in sua specie, scilicet essentialiter et intrinsece ex 
objecto: seu utrum bonum et malum diversificent 
speciem...............................................................194

Art. VI- Utrum actus habeat speciem boni vel mali a 
fine operantis......................................................196

Art.  VII- Utrum species quæ est ex fine contineatur 
sub altera sicut sub genere, vel e converso........197

Art. VIII- Utrum aliquis actus sit indifferens secundum 
speciem, scilicet specificative indifferens...........198

Art. IX- Utrum aliquis actus sit indifferens secundum 
individuum..........................................................199

Art. X- De circumstantiis quæ mutant speciem......202
Art. XI- De circumstantiis attenuantibus et aggravanti-

bus......................................................................202

Qu. XIX- De bonitate et malitia actus interioris vo-
luntatis per respectum ad regulas morum.......204

Art. I- Utrum bonitas voluntatis dependeat ex objecto
............................................................................204

Art.  II- Utrum bonitas voluntatis  dependeat ex solo 
objecto................................................................204

Art. III- Utrum et quomodo bonitas voluntatis depen-
deat ex ratione....................................................205

Art.  IV- Utrum bonitas  voluntatis  dependeat  a  lege 
æterna................................................................206
De ethica independenti...............................................208

Art. V- Utrum voluntas discordans a ratione errante 
sit mala................................................................212



RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV) | 279

Art. VI- Utrum voluntas concordans rationi erranti sit 
bona....................................................................212

Art. VII et VIII- An et quomodo bonitas electionis me-
diorum dependeat ex antecedente intentione finis
............................................................................213

Art. IX- Utrum bonitas voluntatis dependeat ex con-
formitate ad voluntatem divinam.......................213

Art. X- Utrum necessarium sit voluntatem humanam 
conformari voluntati divinæ in volito, ad hoc quod 
sit bona...............................................................213

Qu. XX- De bonitate et malitia exteriorum actuum 
scilicet actuum qui ab alia facultate, quam a vo-
luntate eliciuntur et a voluntate imperantur. . .217

Art. II- Utrum tota bonitas et malitia exterioris actus 
dependeat ex bonitate voluntatis.......................217

Art. III- Utrum bonitas et malitia sit eadem interioris 
et exterioris actus...............................................217

Art. IV- Utrum actus exterior addat bonitatem vel ma-
litiam actui interiori............................................218

Art. V- Utrum eventus sequens addat ad bonitatem 
vel malitiam actus exterioris...............................218

Qu. XXI- De his quæ consequuntur actus huma-
nos ratione bonitatis et malitiæ......................220

De conscientia secundum principia Sancti Thomæ.....221
De conscientia vera seu recta.....................................222
Principia de conscientia vera seu recta.......................223
De conscientia erronea...............................................224
De conscientia certa...................................................226
De conscientia dubia..................................................227
De conscientia probabili.............................................230
De usu probabilitatis..................................................232

DE PASSIONIBUS.......................................235
De passionibus in communi.

Qu. XXII  ad XXV- Utrum passio addat  vel  dimi-
nuat ad bonitatem vel malitiam actus.............236

De passionibus in particulari.
Qu. XXVI ad XXVIII- De amore..........................237

Qu. XXIX- De odio............................................238

Qu. XXX- De desiderio.....................................238

Qu. XXXI- De delectatione...............................239

Qu. XXXII- Quænam sint causæ delectationis. .239

Qu. XXXIII- Quinam sunt effectus amoris.........240

Qu. XXXIV- De bonitate et malitia delectationum
........................................................................240

Qu. XXXV ad XXXIX- De tristitia et dolore........240

Qu. XL- De spe et desperatione........................241

Qu. XLI ad XLIV- De timore..............................241

Qu. XLV- De audacia........................................242

Qu. XLVI ad XLVIII- De ira.................................242

DE HABITIBUS...........................................243
Prologus..........................................................243

Introductio.  Momentum hujus  tractatus  et  ejus 
comparatio cum theoriis modernorum............243

Qu. XLIX- De habitibus  in  genere  quoad eorum 
substantiam vel essentiam..............................245

Art. I- Utrum habitus sit qualitas.............................246
Art. II- Utrum habitus sit determinata species qualita-

tis........................................................................246
Art.  III- Utrum habitus importet  ordinem ad actum.

............................................................................247
Art. IV- Utrum sit necessarium esse habitum.........248

Qu. L- De subjecto habituum...........................248
Art. I- Utrum in corpore sit aliquis habitus..............248
Art. II- Utrum anima sit subjectum habitus secundum 

suam essentiam, vel secundum suas potentias. 249
Art. III- Utrum in potentiis sensitivæ partis possit esse 

aliquis habitus.....................................................249
Art. IV- Utrum in ipso intellectu sit aliquis habitus. 249
Art. V- Utrum in voluntate sit aliquis habitus..........250
Art. VI- Utrum in angelis sit aliquis habitus.............251

Qu. LI- De causa habituum quantum ad genera-
tionem ipsorum...............................................251

Art. I- Utrum aliquis habitus sit a natura.................251
Art. II- Utrum aliquis habitus causetur ex actibus...253
Art. III- Utrum per unum actum possit generari habi-

tus.......................................................................254
Art. IV- Utrum aliqui habitus sint hominibus infusi a 

Deo......................................................................257

Qu. LII- De augmento habituum......................258
Art. I- Utrum habitus augeantur..............................258
Art. II- Utrum habitus augeantur per additionem...260
Art. III- Utrum quilibet actus augeat habitum.........263

Comparatio  doctrinæ S.  Thomæ cum doctrina Suarezii  
de hac re.....................................................................264

Qu. LIII- De corruptione et diminutione habituum
........................................................................265

Art. I- Utrum habitus possit corrumpi.....................266
Art. II- Utrum habitus possit diminui......................267
Art.  III- Utrum  habitus  corrumpatur  vel  diminuatur 

per solam cessationem ab opere........................267

Qu. LIV- De distinctione habituum...................268
Art. I- Utrum multi habitus possint esse in una poten-

tia........................................................................269
Art. II- Utrum habitus distinguantur secundum objec-

ta.........................................................................269
Art.  III- Utrum habitus  distinguantur  secundum bo-

num et malum....................................................274
Art. IV- Utrum unus habitus ex multis habitibus con-

stituatur...............................................................275

Nota Bene : Des annexes plus complètes de l'ensemble de nos ouvrages sont disponibles sur notre 
site internet www.scholasapientiae.fr. Elles sont régulièrement actualisées.

http://www.scholasapientiae.fr/


280 | RP Garrigou-L. -De Beatitudine et Actibus Humanis (ST Ia IIæ, qu. I-LIV)

Achevé d'imprimer aux Pays-Bas
par Pumbo.fr,

le 21 septembre 2025,
en la fête de saint Matthieu

Dépôt légal : septembre 2025
ISSN : 2681-6954 (GL n°3)


	Introductio.
	Prologus generalis IIæ partis Summæ theologicæ
	De ultimo fine quinque quæstiones.
	Qu. I. – De ultimo fine.
	Art. I. – Utrum homini conveniat agere propter finem
	ita scilicet ut numquam possit deliberate agere absque intentione finis.
	Art. II. – Utrum agere propter finem sit proprium rationalis naturæ.
	Art. III. – Utrum actus humani recipiant speciem ex fine.
	Art. IV. – Utrum sit aliquis ultimus finis humanæ vitæ.
	Art. V. – Utrum unius hominis possint esse plures ultimi fines.
	Art. VI. – Utrum homo omnia quæ vult velit propter finem ultimum.
	Art. VII. – Utrum sit unus ultimus finis omnium hominum.
	Art. VIII. – Utrum omnes aliæ creaturæ conveniant in illo ultimo fine.
	Qu. II. – De his in quibus hominis beatitudo consistit.
	Art. I, II, III, IV. – An beatitudo consistat in bonis fortunæ, seu externis.
	Art. V. – Utrum beatitudo consistat in aliquo bono corporis.
	Art. VI. – Utrum beatitudo hominis consistat in voluptate vel delectatione.
	Art. VII. – Utrum beatitudo hominis consistat principaliter in aliquo bono animæ.
	Art. VIII. – Utrum beatitudo hominis consistat in aliquo bono creato.
	Qu. III. – Quid sit beatitudo.
	Art. I. – Utrum beatitudo (formalis) sit aliquid creatum.
	Art. II. – Utrum beatitudo sit operatio.
	Art. III. – Utrum beatitudo sit operatio sensitivæ partis an intellectivæ tantum.
	Art. IV. – Utrum beatitudo sit operatio intellectus an voluntatis.
	Art. V. – Utrum beatitudo sit operatio intellectus speculativi an practici.
	Art. VI. – Utrum beatitudo consistat in consideratione scientiarum speculativarum.
	Art. VII. – Utrum beatitudo consistat in cognitione
	substantiarum separatarum, scilicet angelorum,
	et in cognitione mediata Dei in hoc speculo spirituali quod est natura angelica.
	Art. VIII. – Utrum beatitudo formalis sit in visione divinæ essentiæ.
	Qu. IV. – De proprietatibus beatitudinis.
	Art. I. – Utrum delectatio requiratur ad beatitudinem.
	Art. II. – Utrum in beatitudine sit principalius visio quam delectatio.
	Art. III. – Utrum ad beatitudinem requiratur comprehensio.
	Art. IV. – Utrum ad beatitudinem requiratur rectitudo voluntatis.
	Art. V. – Utrum ad beatitudinem hominis requiratur corpus.
	Art. VI. – Utrum ad beatitudinem requiratur aliqua perfectio corporis.
	Art. VII. – Utrum ad beatitudinem requirantur aliqua exteriora bona.
	Art. VIII. – Utrum ad beatitudinem requiratur societas amicorum.
	Qu. V. – De adeptione beatitudinis.
	Art. I. – Utrum homo possit consequi beatitudinem
	Art. II. – Utrum unus homo possit esse beatior altero.
	Art. III. – Utrum aliquis in hac vita possit esse beatus.
	Art. IV. – Utrum beatitudo habita possit amitti.
	Art. V. – Utrum homo per sua naturalia possit acquirere beatitudinem.
	Art. VI. – Utrum homo consequatur beatitudinem
	per actionem alicujus superioris creaturæ.
	Art. VII. – Utrum requirantur aliqua opera bona
	ad hoc quod homo beatitudinem consequatur a Deo.
	Art. VIII. – Utrum omnis homo appetat beatitudinem.
	Complementum.
	De actibus humanis.
	Qu. VI. – De voluntario et involuntario.
	Art. I. – Utrum in humanis actibus inveniatur voluntarium.
	Art. II. – Utrum voluntarium inveniatur in animalibus brutis.
	Art. III. – Utrum voluntarium possit esse absque omni actu.
	De involuntario et de causis ejus.
	Art. IV. – Utrum violentia possit inferri voluntati.
	Art. V. – Utrum violentia causet involuntarium.
	Art. VI. – Utrum metus causet involuntarium.
	Art. VII. – Utrum concupiscentia causet involuntarium.
	Art. VIII. – Utrum ignorantia causet involuntarium.
	Qu. VII. – De circumstantiis actuum humanorum.
	Art. I. – Utrum circumstantia sit accidens actus humani.
	Art. II. – Utrum circumstantiæ humanorum actuum sint considerandæ a theologo.
	Art. III. – Utrum convenienter enumerentur circumstantiæ ab Aristotele in lib. III Ethicorum, c. I.
	Art. IV. – Quænam sint principales circumstantiæ
	an sint “propter quid”, et “quid”.
	Qu. VIII. – De voluntate et de objecto volito præsertim de primo velle.
	Art. I. – Utrum voluntas sit tantum boni.
	Art. II. – Utrum voluntas sit tantum finis, an etiam
	eorum quæ sunt ad finem, scilicet mediorum.
	Art. III. – Utrum voluntas eodem actu moveatur in finem et in id quod est ad finem.
	Qu. IX. – De motivo voluntatis
	seu a quibus movetur voluntas.
	Art. I. – Utrum voluntas moveatur ab intellectu.
	Art. II. – Utrum voluntas moveatur ab appetitu sensitivo.
	Art. III. – Utrum voluntas moveat seipsam.
	Art. IV. – Utrum voluntas moveatur ab aliquo exteriori principio.
	Art. V. – Utrum voluntas moveatur a corpore cœlesti.
	Art. VI. – Utrum voluntas moveatur a Deo solo sicut ab exteriori principio.
	Qu. X. – De modo quo voluntas movetur.
	Art. I. – Utrum voluntas ad aliquid naturaliter moveatur, scilicet non libere.
	Art. II. – Utrum voluntas moveatur de necessitate a suo objecto.
	Art. III. – Utrum voluntas moveatur de necessitate ab appetitu inferiori.
	Art. IV. – Utrum voluntas de necessitate moveatur a Deo quoad exercitium.
	Qu. XI-XII. – De intentione et fruitione.
	Qu. XI. – De fruitione.
	Qu. XII. – De intentione.
	Art. I, II, III. – Quid sit intentio et de ejus objecto.
	Art. IV. – Utrum intentio finis sit idem actus cum voluntate ejus quod est ad finem.
	Qu. XIII. – De electione.
	Qu. XIV. – De consilio.
	Art. I. – Utrum consilium sit inquisitio.
	Art. II. – Utrum consilium sit de fine, vel solum de his quæ sunt ad finem.
	Art. III. – Utrum consilium sit solum de his quæ a nobis aguntur.
	Art. IV. – Utrum consilium sit de omnibus quæ a nobis aguntur.
	Art. V. – Utrum consilium procedat ordine resolutorio.
	Art. VI. – Utrum consilium procedat in infinitum.
	Qu. XV. – De consensu.
	Qu. XVI. – De usu.
	Qu. XVII. – De actibus imperatis a voluntate.
	Art. I. – Utrum imperium sit actus rationis an voluntatis.
	Art. V-IX. – Quinam actus subjiciantur imperio rationis.
	Qu. XVIII. – De bonitate et malitia actuum humanorum.
	Art. I. – Utrum omnis humana actio sit bona, vel aliqua mala.
	De principiis moralitatis
	(qu. XVIII, aa. 2, 3, 4).
	Art. II. – Utrum actio hominis habeat bonitatem vel malitiam ex objecto.
	Art. III. – Utrum actio hominis sit bona vel mala ex circumstantia.
	Art. IV. – Utrum actio humana sit bona vel mala ex fine.
	Art. V. – Utrum aliqua actio humana sit bona vel mala in sua specie,
	scilicet essentialiter et intrinsece ex objecto: seu utrum bonum et malum diversificent speciem.
	Art. VI. – Utrum actus habeat speciem boni vel mali a fine operantis.
	Art. VII. – Utrum species quæ est ex fine contineatur sub altera sicut sub genere,
	vel e converso.
	Art. VIII. – Utrum aliquis actus sit indifferens
	secundum speciem, scilicet specificative indifferens.
	Art. IX. – Utrum aliquis actus sit indifferens
	secundum individuum.
	Art. X. – De circumstantiis quæ mutant speciem.
	Art. XI. – De circumstantiis attenuantibus et aggravantibus.
	Qu. XIX. – De bonitate et malitia actus interioris voluntatis
	per respectum ad regulas morum.
	Art. I. – Utrum bonitas voluntatis dependeat ex objecto.
	Art. II. – Utrum bonitas voluntatis dependeat ex solo objecto.
	Art. III. – Utrum et quomodo bonitas voluntatis dependeat ex ratione.
	Art. IV. – Utrum bonitas voluntatis dependeat a lege æterna.
	Art. V. – Utrum voluntas discordans a ratione errante sit mala.
	Art. VI. – Utrum voluntas concordans rationi erranti sit bona.
	Art. VII et VIII. – An et quomodo bonitas electionis mediorum
	dependeat ex antecedente intentione finis.
	Art. IX. – Utrum bonitas voluntatis dependeat ex conformitate ad voluntatem divinam.
	Art. X. – Utrum necessarium sit voluntatem humanam conformari voluntati divinæ
	in volito, ad hoc quod sit bona.
	Qu. XX. – De bonitate et malitia exteriorum actuum
	Art. II. – Utrum tota bonitas et malitia exterioris actus
	dependeat ex bonitate voluntatis.
	Art. III. – Utrum bonitas et malitia sit eadem interioris et exterioris actus.
	Art. IV. – Utrum actus exterior addat bonitatem vel malitiam actui interiori.
	Art. V. – Utrum eventus sequens addat ad bonitatem vel malitiam actus exterioris;
	v. g. si mors sequatur ex actione homicida.
	Qu. XXI. – De his quæ consequuntur actus humanos ratione bonitatis et malitiæ.
	De conscientia vera seu recta.
	Principia de conscientia vera seu recta.
	De conscientia erronea.
	Utrum voluntas discordans a ratione errante sit mala
	(cf. Billuart, loc. cit.; Prummer, I, p. 181)
	seu utrum conscientia errans obliget.
	Utrum voluntas concordans rationi erranti sit bona.
	De conscientia ex parte subjecti
	scilicet prout est vel certa, vel dubia, vel probabilis.
	De conscientia certa.
	De conscientia dubia.
	De conscientia probabili.
	De usu probabilitatis.
	De Passionibus
	De passionibus in communi
	(qu. XXII-XXV).
	Qu. XXIV, art. III. – Utrum passio addat vel diminuat ad bonitatem vel malitiam actus.
	De passionibus in particulari
	De amore
	qu. XXVI, XXVII, XXVIII.
	Qu. XXXI-XXXIV. – De delectatione.
	Qu. XXXII. – Quænam sint causæ delectationis.
	Qu. XXXIII. – Quinam sunt effectus amoris.
	Qu. XXXIV. – De bonitate et malitia delectationum.
	Qu. XXXV - XXXIX. – De tristitia et dolore.
	Qu. XL. – De spe et desperatione.
	Qu. XLI - XLIV. – De timore.
	Qu. XLV. – De audacia.
	Qu. XLVI - XLVIII. – De ira.
	Conclusio.
	De habitibus
	(qu. XLIX -  LIV).
	Prologus.
	Introductio.
	Qu. XLIX. – De habitibus in genere quoad eorum substantiam vel essentiam.
	Art. I. – Utrum habitus sit qualitas.
	Art. II. – Utrum habitus sit determinata species qualitatis.
	Art. III. – Utrum habitus importet ordinem ad actum.
	Art. IV. – Utrum sit necessarium esse habitum.
	Qu. L. – De subjecto habituum.
	Art. I. – Utrum in corpore sit aliquis habitus.
	Art. II. – Utrum anima sit subjectum habitus secundum suam essentiam,
	vel secundum suas potentias.
	Art. III. – Utrum in potentiis sensitivæ partis possit esse aliquis habitus.
	Art. IV. – Utrum in ipso intellectu sit aliquis habitus.
	Art. V. – Utrum in voluntate sit aliquis habitus.
	Art. VI. – Utrum in angelis sit aliquis habitus.
	Qu. LI. – De causa habituum quantum ad generationem ipsorum.
	Art. I. – Utrum aliquis habitus sit a natura.
	Art. II. – Utrum aliquis habitus causetur ex actibus.
	Art. III. – Utrum per unum actum possit generari habitus.
	Art. IV. – Utrum aliqui habitus sint hominibus infusi a Deo.
	Qu. LII. – De augmento habituum.
	Art. I. – Utrum habitus augeantur.
	Art. II. – Utrum habitus augeantur per additionem.
	Art. III. – Utrum quilibet actus augeat habitum.
	Qu. LIII. – De corruptione et diminutione habituum.
	Art. I. – Utrum habitus possit corrumpi.
	Art. II. – Utrum habitus possit diminui.
	Art. III. – Utrum habitus corrumpatur vel diminuatur per solam cessationem ab opere.
	Qu. LIV. – De distinctione habituum.
	Art. I. – Utrum multi habitus possint esse in una potentia.
	Art. II. – Utrum habitus distinguantur secundum objecta.
	Art. III. – Utrum habitus distinguantur secundum bonum et malum.
	Art. IV. – Utrum unus habitus ex multis habitibus constituatur.
	Index
	hujus tomi III


