
RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica) | 1

Joannis a Sancto Thoma
Ordinis Prædicatorum

Cursus
philosophicus
Thomisticus

Tomus primusLogica

Cahiers scolastiques n°JT-1



2 | RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica)



RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica) | 3

SANCTÆ DEI GENITRICI
IN SIGNUM GRATI ANIMI

ET FILIALIS OBEDIENTIÆ
AUCTOR

LIBENTISSIME DEDICAT



4 | RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica)

© Editions Schola Sapientiæ, 2025
Les textes du RP Garrigou-Lagrange étant libres de droit,

chacun peut librement copier les pages,
pourvu qu'elles participent à la formation en science logique,

et encourage le développement de cette science.

Numéro : Hors-série n°JT-1 de la revue des Cahiers scolastiques
ISSN : 2681-6954
Dépôt légal : septembre 2025
Edition : Schola Sapientiæ

Lierne, 36230 Tranzault, France
www.scholasapientiae.fr

Impression : Pumbo.fr (Pays-Bas)
Directeur de la publication : Mathieu Brulaire

http://www.scholasapientiae.fr/






RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica) | 5

Joannis a Sancto Thoma O.P.
Doctoris theologi in Complutensi Academia professoris primarii, supremi Fidei censoris

Cursus
philosophicus

Thomisticus
secundum exactam, veram et genuinam Aristotelis et 

Doctoris Angelici mentem.
_____

Tomus primus

Logica

Tranzalti
(Galliæ, Biturigis)

MMXXV



6 | RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica)



RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica) | 7

Præfatio
Ad Lectorem.

Sistit se, o Lector candide, tuum in judicium Joannes a Sancto Thoma, verissimus Angelici Doctoris as-
secla, et fidelissimus Achates, qui sic S. Thomæ mentem assecutus est, ut illius doctrinam divinius intelle-
xerit nemo, luculentius scriptis nullus mandaverit, nemo utilius in lucem ediderit. Quare quod de S. Tho -
ma insigni cum laude acclamarunt olim viri plures conspicui, illum sic D. Augustini spiritum ebibisse, ut  
animam tanti Patris et tanti Ecclesiæ Doctoris in D. Thomam migrasse non dubitarint asserere, id de fide-
lissimo D. Thomæ discipulo Joanne a S. Thoma possimus asseverare; sic enim tanti Magistri pressit vesti -
gia, sic illius spiritu fuit informatus, ut non incongrue illius intelligibilis imago censeatur. Is doctrinam Phi -
losophicam daturus in publicum ad hunc scopum collimavit ut sanctissimi Præceptoris æmularetur mo-
destiam, sensum et intelligentiam proderet, sanam et solidam doctrinam imitaretur; et quoniam in hu-
mano illo Cherubino mirabilis invenitur ordo, doctrina clara, facundia grata, sententia firma, stylus brevis, 
æmulanda modestia, admiranda subtilitas, sed magis obstupescenda claritas, Joannes a S. Thoma has 
partes non sine stupore ita comparavit; ut an Thomas a S. Thoma differat vix facile sit judicare.

Cursu suo philosophico  Logicam et  Naturalem Philosophiam Auctor comprehendit. Porro  Logicam in 
duas partes dividit, quarum prima dialecticas disputationes, quas Summulas vocant, complectitur, et cir -
ca formam logicalem versatur; secunda vero circa Prædicabilia et Prædicamenta, ac libros Posteriorum, 
tractatque de instrumentis logicalibus ex parte materiæ, et posterioristicæ resolutionis. Et, ut sanctissimi 
Præceptoris brevitatem imitaretur, immensam inextricabilium quæstionum silvam, et spinosa sophisma-
tum dumeta, quæ cum sint pungentia et mentibus onerosa, utilitatis nihil, dispendii vero non parum af -
ferunt, curavit excidere; nervosis potius rationibus, quam phalerata verborum pompa doctrinam suam 
confirmat, paucis multa complectitur; humana quippe mens brevitate gaudet, prolixitate confunditur at-
que, ut D. Ambrosius ait, “faciliora sunt quæ brevius explicantur.” Naturalis Philosophiæ tres partes disti-
nxit, quarum prima de natura in communi ejusque affectibus disserit; secunda, de ente mobili corruptibi -
li, ad libros Aristotelis de Ortu et Interitu; tertia, de ente mobili animato, ad libros Aristotelis de Anima.

Jam opus in tria volumina compingere et redigere ordine servato, pro utilitate et commodo lectorum, 
bibliopolæ curæ fuit; et ne illorum mens in conquirendis materiis ultro citroque dispersis distraheretur, 
illarum omnium unicus syllabus accuratissimus et amplissimus effectus est.

Vale.

Approbatio.
Cursum tum theologicum cum philosophicum R. P. Joannis a S. Thoma, Philippi IV Magni Hispaniarum 

Regis a confessionibus, ego infrascriptus Doctor Theologus Parisiensis accurate et non sine magna animi 
voluptate perlegi, nihilque nec minimum apicem orthodoxæ fidei adversantem offendi, imo nihil quod 
sanctorum Patrum doctrinam non redoleat. Sed potissimum Doctoris Angelici mentem sic exprimit, ut S. 
Thomam Aquinatem in Joannem a Sancto Thoma, seu quantum ad profunditatem doctrinæ, seu quan-
tum ad perspicuitatem, quodammodo transfusum existimare cogamur. Quamobrem, ut publicæ consula-
tur utilitati, necessarium reor in lucem emitti. Lugduni hac die XXV Januarii 1663.

Fr. Joannes Robe.



8 | RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica)

Logica
–––Prima parsArtis Logicæ

–––––––––––  –––––––––––

Summularum
Liber primus.

De his quæ spectant ad primam operationem intellectus.
Caput primum.
Definitio termini.

arie de definitione  termini,  id est  simplicis  
dictionis,  ut  homo,  Petrus,  lapis  sentiunt 
auctores, secundum quod considerant in eo 

diversos  respectus,  vel  officia,  sive  partis  compo-
nentis  orationem  quomodocumque,  sive  partis 
principalis et per modum extremi tantum, sive per 
modum terminantis resolutionem propositionis, et 
syllogismi, sive per modum prædicati et subjecti. Et 
quidem considerationes istas veræ sunt, et omnes 
in termino locum habent, sed oportet videre quæ-
nam  convenientius  explicet  naturam  termini  in 
communi, ut pertinet ad præsens. Cum enim mens 
nostra in scientiis resolutorie procedat, et præser-
tim in Logica, quæ  Analytica  ab Aristotele dicitur, 
quia resolutoria, oportet quod sit designabile ulti-
mum elementum, seu terminus hujus resolutionis, 
ultra quod non fiat resolutio ab arte; sicut etiam in 
naturali  generatione  materia  prima  est  ultimum 
principium in quod fit resolutio; alioquin, vel proce-
detur in infinitum, vel non fiet perfecta resolutio. 
Et  quia  idem  est  terminus  resolutionis  et  princi-
pium  compositionis,  id  quod  fuerit  ultimum  ele-
mentum in  quod composita  logicalia  resolvuntur, 
dicetur etiam primum, ex quo cætera componun-
tur, et unde incipere debeamus.

V

Hoc igitur attendentes dicimus nos agere in præ-
senti de termino sub conceptu ultimi elementi in 
quod terminatur omnis resolutio compositionis lo-
gicæ, etiam ipsius propositionis, et orationis, quia 
ab hoc, ut a primo et simpliciori convenit incipere. 
Et  licet  Aristoteles,  in  I  Priorum,  definierit  termi-
num  per  id  “in  quod  resolvitur  propositio,  ut  in 
prædicatum et subjectum”, tamen ibi non definivit 
terminum in tota sua latitudine, sed contracte, ut 

deservit ad fabricam, et compositionem syllogisti-
cam, in qua syllogismus constat ex tribus terminis, 
quatenus  sunt  extrema  in  propositionibus,  et  in-
duunt habitudinem partis syllogisticæ, id est illati-
væ.  Cæterum alibi  consideravit  Aristoteles  termi-
num sub universaliori ratione, ut etiam est commu-
nis nomini, et verbo, et non sub vocabulo termini 
sed sub vocabulo dictionis, ut induit ordinem com-
ponentis enuntiationem, non habitudinem inferen-
tis in syllogismo. Unde D. Thomas, I Periherm., lect. 
VIII,  §  Excludit,  exponens illud verbum Aristotelis: 
“Nomen ergo, et verbum dictio sit sola”, inquit: “Et 
videtur  ex  modo loquendi,  quod ipse  imposuerit 
hoc nomen ad significandum partes enuntiationis.” 
Datur ergo secundum Aristotelem, et D. Thomam 
aliqua  ratio  communis  partibus  enuntiationis, 
quam Philosophus dictionem, nos terminum voca-
mus, quia in ipso omnis resolutio terminatur, non 
solum syllogismi sed etiam enuntiationis,  quæ ex 
simplicibus componitur, et consequenter in illa re-
solvitur. Et ibidem, lect. V, § Ostendit, dicit S. Tho-
mas: “Quod aliquando nomen sumitur prout com-
muniter  significat  quamlibet  dictionem, etiam ip-
sum verbum.” Et  in Opusc.  XLVIII,  in  initio,  vocat 
terminos “partes enuntiationis.” Ab hac ergo com-
munissima acceptione termini tanquam ab ultimo 
elemento totius resolutionis  logicæ, dicimus esse 
incipiendum, et de illo tradendam definitionem.

Et sic definitur terminus, seu dictio, non per ex-
tremum propositionis tantum, aut per prædicatum 
et subjectum, sed per aliquid communius, scilicet 
id ex quo simplex conficitur  propositio;  vel  potius 
imitantes Aristotelem, qui nomen, verbum et ora-
tionem per voces definit, quia sunt signa nobis no-



RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica) | 9

tiora,  definitur:  Vox  significativa  ad  placitum,  ex  
qua simplex conficitur propositio, vel oratio. Ut au-
tem comprehendit  mentalem terminum, et  scrip-
tum,  definietur  signum ex  quo simplex  conficitur  
propositio.

Dicitur signum, vel vox significativa, ad excluden-
dum voces non significativas, ut Blitiri, sicut illas ex-
clusit Aristoteles in nomine, et verbo; et cum omnis 
terminus sit nomen, verbum, vel adverbium, si nihil 
horum est vox non significativa, non est terminus, 
ut latius in Quæstione do hac re ostendam. Dicitur 
ad  placitum,  ad  excludendas  voces  significativas 

naturaliter, ut gemitus. Dicitur ex qua simplex con-
ficitur propositio,  ad excludendum ipsam proposi-
tionem, seu orationem, quæ non est primum ele-
mentum componens, sed est aliquid compositum, 
et quoddam totum, atque adeo supponit alias par-
tes  componentes,  et  si  aliquando componit,  non 
simplicem, sed hypotheticam propositionem com-
ponit, vel syllogismum.

An  vero  terminus  sit  extra  propositionem  actu 
pars quantum ad essentiam et habitudinem partis, 
licet  non quoad exercitium componendi,  dicemus 
infra, qu. I, de termino, art. 3.

†

Caput secundum.
Definitio et divisio signi.

uia  ergo,  tam  terminus,  quam oratio,  et 
propositio, et reliqua instrumenta logicalia 
per  significationem  definiuntur,  eo  quod 

intellectus  cognoscit  per  conceptus  significativos, 
et loquitur per voces significativas, et in universum 
omnia  instrumenta,  quibus  ad  cognoscendum  et 
loquendum  utimur,  signa  sunt;  ideo,  ut  logicus 
exacte cognoscat instrumenta sua, scilicet terminos 
et orationes, oportet quod etiam cognoscat quid sit 
signum. Signum ergo definitur in communi, id quod 
potentiæ cognoscitivæ aliquid aliud a se repræsen-
tat. Ita tradimus definitionem signi ut complectatur 
omnia  signa  tam  formalia,  quam  instrumentalia. 
Definitio enim quæ communiter circumfertur: “Si-
gnum est quod præter species quas ingerit sensui, 
aliud  facit  in  cognitionem  venire”,  solum  instru-
mentali signo competit. Hæc ergo definitio ut me-
lius innotescat, oportet considerare quod est qua-
druplex causa cognitionis, scilicet efficiens, objecti-
va, formalis, et instrumentalis. Efficiens est ipsa po-
tentia quæ elicit cognitionem, sicut oculus, auditus, 
intellectus.  Objectum est  res  quæ movet,  vel  ad 
quam tendit  cognitio,  ut  cum video lapidem,  vel 
hominem.  Formalis  est  ipsa  notitia,  qua  redditur 
potentia cognoscens, ut visio ipsa lapidis, vel homi-
nis. Instrumentalis est medium per quod objectum 
repræsentatur potentiæ, sicut imago exterior Cæ-
saris repræsentat Cæsarem. Objectum est triplex, 
scilicet  motivum  tantum,  terminativum  tantum, 
motivum et terminativum simul. Motivum tantum 
est quod movet potentiam ad formandum notitiam 
non sui, sed alterius; sicut Imperatoris imago, quæ 
movet ad cognoscendum Imperatorem. Terminati-
vum tantum est res cognita per notitiam ab alio ob-
jecto productam, sicut Imperator cognitus per ima-
ginem. Terminativum et motivum simul, quod mo-
vet potentiam ad formandum cognitionem sui, si-
cut quando paries in se videtur.

Q
Igitur facere cognoscere latius patet quam repræ-

sentare, et repræsentare, quam significare. Nam fa-
cere cognoscere dicitur de omni concurrente ad co-
gnitionem; et sic dicitur quadrupliciter, scilicet ef-
fective,  objective,  formaliter,  et  instrumentaliter. 
Effective, ut de ipsa potentia eliciente cognitionem, 
et de causis ad eam concurrentibus, ut Deo moven-
te, intellectu agente, seu producente species, habi-
tu adjuvante, etc. Objective, ut de ipsa re quæ co-
gnoscitur, v. g. si cognosco hominem, homo ut ob-
jectum facit  cognoscere seipsum præsentando se 
potentiæ. Formaliter, ut de ipsa notitia, quæ tan-
quam forma reddit  cognoscentem.  Instrumentali-
ter, ut de ipso medio deferente objectum ad poten-
tiam; ut imago Imperatoris defert Imperatorem ad 
intellectum, quasi medium, et  hoc medium voca-
mus instrumentum. Repræsentare dicitur de omni 
eo, quo aliquid fit præsens potentiæ, et sic dicitur 
tripliciter,  scilicet  objective,  formaliter,  et  instru-
mentaliter. Objectum enim repræsentat se objecti-
ve, ut paries; notitia repræsentat formaliter; vesti-
gium, vel imago, instrumentaliter. Significare dicitur 
de eo quo fit præsens aliquid distinctum a se, et sic 
solum dicitur dupliciter, scilicet formaliter et instru-
mentaliter.

Hinc nascitur duplex divisio signi. Nam qua parte 
signum ordinatur ad potentiam, dividitur in signum 
formale et instrumentale; quatenus vero ordinatur 
ad signatum, dividitur penes causam ordinantem il-
lud in naturale, et ad placitum, et ex consuetudine. 
Signum  formale  est  formalis  notitia  quæ  seipsa, 
non  mediante  alio,  repræsentat.  Signum  instru-
mentale  est  quod ex  præexistente  cognitione sui 
aliquid aliud a se repræsentat, sicut vestigium bovis 
repræsentat  bovem.  Et  hæc  definitio  solet  tradi 
communiter de signo, sed non convenit nisi signo 
instrumentali. Signum naturale est quod ex natura 
rei repræsentat, quavis impositione et consuetudi-



10 | RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica)

ne remota; et sic repræsentat idem apud omnes, 
ut fumus ignem. Signum ad placitum, quod repræ-
sentat aliquid ex impositione voluntatis per publi-
cam auctoritatem, ut vox homo. Signum ex consue-
tudine, quod ex solo usu repræsentat sine publica 

impositione,  sicut  mappæ  supra  mensam  signifi-
cant prandium. De his, omnibus quæ ad naturam 
et divisionem signorum spectant, late agimus in Lo-
gica, disp. XXI et XXII.

†

Caput tertium.
De quibusdam divisionibus terminorum.

rima divisio termini est in  mentalem,  vo-
calem et scriptum. Mentalis est notitia seu 
conceptus ex quo simplex conficitur pro-

positio.  Conceptus  est  illa  imago quam intra  nos 
formamus, cum aliquid intelligimus. Vocalis  supra 
est definitus, cap. I. Scriptus est scriptura ad placi-
tum significans, ex qua simplex conficitur proposi-
tio.

P

Terminus  mentalis,  si  attendamus  ad  diversas 
species essentiales ejus, dividitur penes objecta a 
quibus species notitiarum sumitur; et sic non agi-
mus  de  divisione  illarum  in  præsenti,  sed  solum 
agimus  de  quibusdam  generalibus  conditionibus 
notitiarum, seu conceptuum, quibus distinguuntur 
varii modi cognoscendi. Et nota dividi hic notitiam 
simplicem, id est pertinentem tantum ad primam 
operationem;  agimus  enim  de  divisione  termini 
mentalis, terminus autem ad primam operationem 
spectat. Unde in hac divisione notitiarum non in-
cluditur aliqua notitia pertinens ad discursum, aut 
ad compositionem; nulla  enim istarum est  termi-
nus, vel simplex apprehensio. Et similiter remove-
tur omnis notitia practica, et quæ dicit ordinem ad 
voluntatem, quia voluntas non movetur a simplici 
apprehensione termini, sed a compositione, seu ju-
dicio de convenientia rei, ut dicemus in lib. de Ani-
ma.

Igitur  notitia  quæ est  simplex apprehensio,  seu 
terminus mentalis,  primo dividitur in notitiam  in-
tuitivam  et  abstractivam;  quæ divisio  non solum 
amplectitur notitiam intellectivam, sed etiam sen-
suum externorum quæ sunt  notitiæ intuitivæ, et 
internorum quæ aliquando sunt intuitivæ aliquan-
do abstractivæ. Notitia intuitiva est notitia rei præ-
sentis. Et dico rei præsentis, non præsentatæ ipsi 
potentiæ;  esse enim præsens pertinet  ad rem in 
seipsa, ut est extra potentiam; esse præsentatam 
convenit rei, ut objectæ ipsi potentiæ, quod omni 
notitiæ commune est. Notitia abstractiva est noti-
tia rei absentis, quæ opposito modo intelligitur ad 
intuitivam.  De  his  notitiis  late  agimus  in  Logica, 
disp. XXIII.

Secundo dividitur  notitia  ex parte  conceptus  in 
conceptum  ultimatum  et  non ultimatum. Concep-
tus ultimatus est conceptus rei significatæ per ter-

minum, ut res quæ est homo est significata per vo-
cem homo. Conceptus non ultimatus, seu medius, 
est conceptus ipsius termini ut significantis, ut con-
ceptus hujus termini homo.

Tertio  dividitur  conceptus  in  directum  et  refle-
xum. Reflexus est quo cognoscimus nos cognosce-
re, atque ita habet pro objecto aliquem actum, vel 
conceptum, aut potentiam intra nos. Directus est 
quo cognoscimus aliquod objectum extra concep-
tum nostrum,  nec  reflectimus supra  cognitionem 
nostram, ut  cum cognoscitur  lapis,  vel  homo.  De 
his divisionibus conceptuum agimus in Logica, disp. 
XXIII.

Secunda divisio termini pertinet proprius, et prin-
cipalius ad terminum vocalem, et sic dividitur ter-
minus in univocum et æquivocum. Terminus univo-
cus dicitur, qui sua significata eodem conceptu si-
gnificat, ut ly  homo  significat omnes homines,  ut 
conveniunt  in  eodem conceptu naturæ humanæ. 
Et  intelligitur  in eodem conceptu simpliciter uno, 
sicut ea quæ conveniunt in specie, vel genere; non 
proportionaliter  tantum  uno,  sicut  analoga,  quæ 
saltem pro portione unum dicuntur,  ut  in  Logica, 
quæst.  XIII,  dicimus.  Æquivocus  terminus  dicitur, 
qui  sua significata  non eodem, sed pluribus  con-
ceptibus significat, id est non ut conveniunt aliquo 
modo etiam proportionaliter, sed ut differunt, sicut 
canis significat canem animal et sidus sine ulla con-
venientia in natura, sed in voce. Et ideo non datur 
æquivocatio in conceptu ultimo mentis, ut dicemus 
cit. loco Logicæ, art. II, quia conceptus est naturalis 
similitudo, et si est unus, repræsentatum ejus est 
unum, si autem plura attingit, est ut conveniunt in 
aliqua ratione una, quod est proprium univocorum. 
Et ideo hæc divisio proprie tangit terminum voca-
lem, in quo invenitur æquivocatio, id est unitas vo-
cis  cum pluralitate significationis,  quia significatio 
ad placitum est, non naturalis. Vide etiam quæ di-
cuntur in Logica, q. XXIII, art. IV, circa secundum ar-
gumentum.

Et adverte quod Aristoteles definivit, in Antepræ-
dicamentis,  æquivoca “quorum nomen commune 
est, ratio vero significata, diversa”, quia illa definitio 
dabatur  de rebus significatis  per  nomen æquivo-
cum, vel univocum, quæ dicuntur æquivoca æqui-



RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica) | 11

vocata, id est æquivoce significata. Nos vero defini-
vimus hic terminos æquivoce, vel  univoce signifi-
cantes, qui dicuntur æquivoca æquivocantia, id est 
æquivoce, vel univoce significantes.

Dividitur æquivocum in æquivocum  a casu  et  a 
consilio.  Primum  est  simpliciter  æquivocum,  et 
convenit ei definitio data. Secundum est analogum, 
et  est  id  quod  significat  sua  significata  ut  sunt 
unum secundum quamdam proportionem, et non 
simpliciter,  sicut  sanum  dictum de animali,  et  de 
herba. De his tractamus in Logica, q. XIII et XIV.

In præsenti nota duas regulas pro analogis. Pri-
ma: Analogum per se sumptum stat pro famosiori 
significato;  sicut  dicendo  homo,  et  nihil  addendo 
quod restringat,  vel  determinet,  stat  pro  homine 
vivo, non pro picto. Secunda: In analogis, vel æqui-
vocis talia sunt subjecta qualia permittuntur a suis 
prædicatis,  vel  restrictionibus,  id  est  quando no-
men significat plura, determinatur ad standum pro 

aliquo juxta exigentiam prædicati, vel restrictionis, 
ut si dicas: Canis latrat, stat pro cane qui est ani-
mal. Has regulas explicamus in Logica, quæst. XIII, 
art. 2.

Tertia divisio termini est in  categorematicum, et 
syncategorematicum, quasi latine dicas, significati-
vum seu prædicativum, et consignificativum. Cate-
gorematicus est qui aliquid per se significat. Ubi ly 
per se  conjungendum est cum ly  aliquid, id est si-
gnificat aliquid quod repræsentatur ut  aliquid per  
se, id est non ut adverbium, aut modificatio, sed ut 
res quædam, sicut cum dico homo. Terminus synca-
tegorematicus est  qui  aliqualiter  significat,  ut  ad-
verbium velociter, faciliter, signum omnis, quidam, 
etc. Et dicitur aliqualiter significare non quia vere et 
proprie  non  significet,  sed  quia  significatum ejus 
non repræsentatur ut res per se, sed ut modus rei, 
idest exercendo modificationem alterius rei.

†

Caput quartum.
De aliis divisionibus terminorum.

uarta divisio est termini categorematici in 
varias subdivisiones, quarum una non su-
bordinatur alteri, sed quasi ex æquo con-

veniunt termino. Et reduci possunt istæ subdivisio-
nes ad quinque præcipuas. Prima est: Terminus ca-
tegorematicus,  alius  communis,  alius  singularis. 
Terminus communis est qui significat plura divisim, 
ut homo. Et intelligimus  plura divisim, id est com-
municabiliter ad plura; significat enim aliquid quod 
vel  ex  parte  rei  significatæ,  vel  saltem  ex  modo 
concipiendi  non repugnat  intelligi  ut  communica-
tum pluribus, et quasi diviso modo in illis; qua ra-
tione etiam hoc nomen Deus est terminus commu-
nis, propter modum significandi illum ex parte no-
stri  conceptus, ut explicamus in Log., q.  V, art.  3. 
Terminus singularis est, qui unum tantum significat, 
ut Petrus, hic homo; id est, qui non habet significa-
tum communicabile pluribus,  nec etiam ex modo 
significandi. Et hic adjungitur divisio termini in col-
lectivum,  et  divisivum.  Collectivus, qui in singulari 
plura copulatim significat, ut ly populus, Salmanti-
ca, etc., quia aggregantur ex pluribus. Divisivus, qui 
unum in singulari, vel plura divisim significat, ut Pe-
trus, homo.

Q

Secunda  subdivisio:  Terminus  categorematicus, 
alius  absolutus,  alius  connotativus.  Absolutus, qui 
significat aliquid per modum per se stantis, id est 
ad modum substantiæ, sive in se substantia sit, ut 
homo, sive ad modum substantiæ, ut si  accidens 
sine subjecto concipiatur, ut albedo. Connotativus, 
qui significat aliquid per modum alteri adjacentis, 

ut album, cæcus. Unde connotativum debet habe-
re unum significatum principale, et in recto, quod 
est idem cum suo absoluto, ut album significat al-
bedinem; et aliud in obliquo, scilicet illud cui adja-
cet, et in quo invenitur. Et non significat connotati-
vum in obliquo, et de connotato, nisi illud cui vere 
convenit, non cui imaginario, et falso. Nec sufficit 
connotare objectum sicut scientia, sapientia, quæ 
sunt absoluta, et tamen respiciunt objecta sua, et 
connotant illa; sed debet connotare subjectum in 
quo invenitur. Et cave ne confundas connotativum, 
concretum  et  adjectivum,  nam  concretum  solum 
opponitur abstracto, et potest inveniri  in termino 
absoluto,  ut  homo est  concretum,  et  absolutum. 
Dicitur ergo concretum, quod significat aliquid tan-
quam constitutum ut  quod,  sicut  homo,  abstrac-
tum vero, quod significat aliud, ut quo constituitur, 
sicut humanitas. Adjectivum etiam opponitur sub-
stantivo,  non  connotativo,  unde  potest  inveniri 
connotativum quod non sit nomen adjectivum, ut 
pater, creator, licet omne adjectivum sit connotati-
vum.

Tertia subdivisio: Terminus categorematicus, alius 
primæ intentionis, alius secundæ intentionis. Termi-
nus primæ intentionis est qui significat aliquid se-
cundum quod habet in re, vel in suo proprio statu, 
id  est  secluso  statu  quem habet  in  intellectu,  et 
prout conceptum, sicut album, homo ut in re. Ter-
minus  secundæ  intentionis  est,  qui  significat  ali-
quid secundum id quod habet per conceptum men-
tis, et in statu intellectus, sicut species, genus, et 



12 | RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica)

alia similia quæ Logicus tractat. Et dicuntur ista pri-
mæ et secundæ intentionis, quia id quod convenit 
alicui secundum se est quasi primum in illo, et sta-
tus proprius; quod vero convenit alicui secundum 
quod est intellectum est quasi secundum, et secun-
dus status superveniens primo, et ideo vocatur se-
cundæ intentionis, quasi secundi status.

Quarta  subdivisio:  Terminus  categorematicus, 
alius  complexus, alius  incomplexus. Terminus com-
plexus est terminus cujus partes sunt per se signifi-
cativæ, ut homo albus. Terminus incomplexus, cu-
jus  partes  non  sunt  significativæ  seorsum,  ut 
homo. Et nota duo: Primum, quod terminus com-
plexus etiam potest esse oratio; sed sub alio modo 
et formalitate est oratio, sub alio est terminus. Est 
oratio quando considerantur illæ partes significati-
væ ut componentes unum totum, quia quasi attri-
buendo unum alteri sistit ibi intellectus, ut in quo-
dam toto composito. Est terminus quando conside-
rantur illæ partes significativæ non ut componen-
tes totum, sed ut facientes quamdam partem com-
positam ex aliis partibus, ordinabilem tamen de se 
ad componendum totum; sicut caput est pars ho-
minis, composita tamen ex aliis partibus, ut oculis, 
auribus, ore, etc. Secundum est quod, ut terminus 
sit  complexus  debet  habere  partes  significativas 
per se, id est habentes et exercentes suam signifi-

cationem etiam intra ipsum complexum quod com-
ponunt, ita quod si aliqua pars deponeretur a sua 
significatione, complexum destrueretur. Unde præ-
cipua ratio termini complexi est, quod suæ partes 
subordinentur  pluribus  conceptibus,  ut  docet  S. 
Thomas, I  Periherm.,  lect.  IV. Qua ratione termini 
compositæ,  figuræ  ut  equifer,  legifer,  etc.,  apud 
Dialecticum  sunt  incomplexi,  quia  subordinantur 
unico conceptui incomplexo, et unica significatione 
sunt impositi; ita quod, licet equus deponeretur a 
sua significatione in se ipso, adhuc ly equifer signi-
ficaret idem.

Quinta divisio pertinet ad comparationem termi-
norum inter  se:  Nam alii  sunt  impertinentes,  seu 
disparati,  idest  quorum unus  nec  alterum infert, 
nec alteri repugnat, ut album, et dulce, doctus, et 
justus. Alii sunt pertinentes, id est quorum alter al-
terum infert, vel alteri repugnat; et ideo dividuntur 
in pertinentes sequela, et pertinentes repugnantia. 
Pertinentes sequela, quia se consequuntur, et co-
mitantur,  ut  homo  et  risibile;  pertinentes  repu-
gnantia, quia opponuntur, et repugnant inter se, ut 
videns, et cæcum, calidum, et frigidum. De perti-
nentibus repugnantia agitur in  Postprædicamentis, 
in cap. de oppositis, et infra, agendo de oppositio-
ne propositionum; et ideo hic supersedendum est.

†

Caput quintum.
De nomine.

gimus hucusque de termino tanquam de 
simplici  parte  propositionis,  et  complec-
tente  in  se  omnes  partes  propositionis, 

etiam  minus  principales,  quomodocumque  illæ 
partes sint. Nunc specialiter descendimus ad partes 
principales, quibus ipsa oratio de necessitate con-
struitur;  et  dividimus  illas  non  secundum varium 
modum significandi, sicut hucusque fecimus de ter-
mino, sed secundum diversum modum componen-
di  et  construendi  orationem;  quæ  apud  Dialecti-
cum sunt duæ, scilicet nomen et verbum, de quibus 
agit Aristoteles, in I  Periherm. Et ut notat S. Tho-
mas, ibid.,  lectio,  I,  sola ista duo considerantur a 
Dialectico  ut  partes  orationis,  prætermissis  aliis, 
quia solum ista, scilicet nomen et verbum de ne-
cessitate  requiruntur  ad  enuntiationem,  eo  quod 
sine illis  nec simplex enuntiatio stare potest.  No-
men ergo componit enuntiationem tanquam extre-
mitas,  verbum tanquam uniens et medium copu-
lans; et sic habent diversum modum in construen-
do propositionem.

E

Nomen ergo  definitur  ab  Aristotele:  “Quod est 
vox  significativa  ad  placitum sine  tempore,  cujus 

nulla  pars  significat  separata,  finita,  et  recta.” Ita 
definit  Aristoteles,  I  Periherm.,  et  ibi  explicat  S. 
Thomas, lect. IV. Primæ tres particulæ sunt exposi-
tæ in definitione termini scilicet vox significativa, et 
ad placitum. Reliquæ quatuor sunt propriæ nomi-
nis, et discriminant nomen ab his quæ proprie no-
mina non sunt. Illa ergo particula sine tempore di-
stinguit nomen a verbo, quod significat cum tem-
pore,  ut  cap.  sequenti  videbitur;  et  ideo  ly  sine  
tempore in nomine non excludit tempus, ut rem si-
gnificatam, sed significationem cum tempore tan-
quam  modum  significandi,  quia  nomen  significat 
rem  ut  extremum  stans,  verbum  ut  fluens,  seu 
uniens,  et  agens;  omnis  autem actio  tempore et 
motu  decurrit.  Dicitur,  cujus  nulla  pars  significat  
separata, ad excludendum orationem, et terminum 
complexum; illam, quia oratio non est nomen, sed 
componitur ex nomine; istum, quia terminus com-
plexus non est nomen, sed plura nomina; eadem 
autem ratio est entis, et unius entis.

Finita  ponitur  ad excludendum nomina infinita, 
ut non homo. Ubi nota quod ly non homo, si suma-
tur in vi duarum dictionum tanquam negatum, est 



RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica) | 505

Index
hujus tomi I

Prologus..............................................................7

Prima pars artis Logicæ.
summulæ

Li.  I-  De his  quæ spectant ad primam operatio-
nem intellectus....................................................8

Cap. I- De definitione termini......................................8
Cap. II- Definitio et divisio signi...................................9
Cap. III- De quibusdam divisionibus terminorum.....10
Cap. IV- De aliis divisionibus terminorum.................11
Cap. V- De nomine....................................................12
Cap. VI- De verbo.......................................................13

Li. II-  De his quæ pertinent ad secundam opera-
tionem intellectus.............................................15

Cap. I- De oratione in communi et ejus divisione.....15
Cap. II- De modo sciendi...........................................15
Cap. III- De definitione..............................................16
Cap. IV- De divisione.................................................17
Cap. V- De argumentatione.......................................18
Cap. VI- De propositione sive enuntiatione..............19
Cap. VII- De divisionibus propositionis......................20
Cap. VIII- De materia propositionum........................22
Cap. IX- De proprietatibus propositionis, quo ordine 

tractandæ sunt......................................................22
Cap. X- De suppositione............................................23
Cap. XI- De divisionibus suppositionis.......................24
Cap. XII- Regulæ suppositionis..................................26
Cap. XIII- De relativis.................................................27
Cap. XIV- De ampliatione, restrictione, alienatione..28
Cap. XV- De appellatione...........................................30
Cap. XVI- De oppositione..........................................31
Cap. XVII- De conditionibus requisitis ad species op-

positarum propositionum, et  regulis  cognoscendi 
ipsas oppositiones speciales.................................32

Cap. XVIII- De æquipollentia propositionum............34
Cap. XIX- De conversione propositionum..................35
Cap. XX- De modalibus..............................................35
Cap.  XXI-  De  quantitate,  qualitate,  oppositione  et 

æquipollentia modalium......................................36
Cap. XXII- De reductione modalium ad suas de inesse

..............................................................................39
Cap. XXIII- De hypotheticis propositionibus..............39
Cap. XXIV- De exponibilibus......................................41

Li. III- De tertia operatione intellectus...............43
Cap. I- De consequentia et divisione ejus.................43
Cap. II- De inductione................................................43
Cap. III- De ordine et modo resolvendi terminos per 

ascensum et descensum.......................................44
Cap. IV- De syllogismo ejusque materia et forma.....45
Cap. V- De divisione syllogismi penes materiam et for-

mam......................................................................46
Cap. VI- Explicantur omnes tres figuræ et modi syllo-

gismorum..............................................................47

Cap.  VII-  De  reductione  syllogismorum  imperfecto-
rum ad perfectos..................................................48

Cap. VIII- De syllogismo expositorio..........................51
Cap. IX- De modo inveniendi medium......................51
Cap. X- De principiis, quibus innititur tota ars syllogi-

zandi......................................................................52
Cap. XI- Quibus principiis universaliter innitatur boni-

tas consequentiæ..................................................53
Cap. XII- De principiis defectuum malæ consequentiæ

..............................................................................54
Cap. XIII- De defectibus in particulari........................55
Cap. XIV- De fallaciis..................................................58

Illustrationes
Qu. I- De termino...............................................60

Art. 1- Utrum recto ordine doctrinæ incipiat Dialecti-
ca a termino..........................................................60

Art. 2- Utrum sit bona definitio termini enunciativi, et 
in quo ejus formalitas consistat............................63

Art. 3- Utrum definitio termini syllogistici bona sit; et 
quæ ejus formalitas..............................................66

Art. 4- Quod sit definitum termini, et pro quo suppo-
nat.........................................................................69

Art. 5- Utrum voces significent per prius conceptus, 
an res....................................................................72

Art.  6-  Utrum terminus  habeat  aliquam divisionem 
essentialem...........................................................74

Qu. II- De nomine..............................................77
Art. 1- Quomodo intelligenda sit illa particula: Cujus 

nulla pars significat separata................................77
Art. 2- Utrum nomen infinitum sit nomen................78
Art. 3- Utrum casus obliqui recte excludantur a ratio-

ne nominis............................................................80

Qu. III- De verbo................................................83
Art. 1- Quid sit significare cum tempore, et absolvi a 

tempore................................................................83
Art. 2- Utrum verbum infinitari possit intra proposi-

tionem...................................................................85

Qu. IV- De oratione et modo sciendi..................87
Art. 1- Utrum sit bona definitio orationis, et quod sit 

ejus definitum.......................................................87
Art. 2- Utrum definitio definitionis recte sit tradita. .89
Art. 3- Utrum definitio divisionis et ea quæ ad divisio-

nem pertinent recte tradantur.............................93

Qu. V- De enuntiatione......................................95
Art. 1- In quo consistat ratio enuntiationis in commu-

ni...........................................................................95
Art. 2- Utrum divisio in hypotheticam et categoricam 

sit essentialis et univoca.......................................98
Art. 3- Utrum divisiones in affirmativam et negativam, 

in universalem et particularem sint bonæ et essen-
tiales....................................................................100

Qu.  VI-  De  suppositione  et  aliis  proprietatibus 



506 | RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica)

partium enunciationis.....................................104
Art. 1- Utrum definitio suppositionis sit bona........104
Art. 2- Utrum suppositio impropria reperiatur in con-

ceptu mentis ultimato........................................107
Art. 3- Quæ sint notanda circa alias species supposi-

tionis et proprietates logicales...........................110
Art.  4-  Utrum regulæ appellationis  traditæ in  textu 

veræ sint.............................................................112

Qu. VII-  De oppositione et conversione proposi-
tionum............................................................115

Art. 1- Utrum oppositio contradictoria sit maxima in-
ter omnes oppositiones......................................115

Art. 2- Utrum dari possint aliquæ contradictoriæ quæ 
simul sint veræ aut falsæ....................................116

Art. 3- Utrum regulæ conversionis sint recte assigna-
tæ........................................................................121

Qu. VIII- De consequentia et syllogismo..........124
Art. 1- Utrum recte assignetur differentia inter conse-

quentiam bonam et malam................................124
Art. 2- Utrum inductio sit consequentia formalis. . .125
Art. 3- Utrum conclusio sit de essentia syllogismi, an 

solum præmissæ.................................................127
Art.  4-  Utrum syllogismus recte dividatur in  perfec-

tum et imperfectum...........................................128
Appendix- De simplicitate aut compositione proposi-

tionis categoricæ.................................................128

Secunda pars artis Logicæ.
Qu. I- De Logica, qualis sit et ad quæ se extendat
........................................................................134

Art. 1- Utrum Ars Logicæ sit necessaria simpliciter ad 
alias scientias adquirendas.................................134

Art. 2- Utrum Logica sit vera scientia et ars............137
Art. 3- Utrum objectum formale et adæquatum Logi-

cæ sit ens rationis, quod est secunda intentio...138
Art. 4- Utrum Logica sit scientia speculativa vel practi-

ca.........................................................................144
Art. 5- Quomodo distinguatur Logica docens et utens

............................................................................149

Qu. II-  De ente rationis logico, quod est secunda 
intentio............................................................154

Art. 1- Quid sit ens rationis in communi, et quotuplex
............................................................................154

Art. 2- Quid sit secunda intentio et relatio rationis lo-
gica, et quotuplex...............................................157

Art. 3- Quid sit distinctio et unitas rationis ratiocinatæ 
et ratiocinantis....................................................159

Art. 4- Per quam potentiam et per quos actus fiant 
entia rationis.......................................................163

Art. 5- Utrum Deus formet entia rationis................167

Qu. III- De universali secundum se...................172
Art. 1- Explicatur diversa acceptio universalis et defi-

nitio illius.............................................................172
Art. 2- Utrum universale materialiter sumptum et pro 

subjecto inveniatur a parte rei...........................173
Art. 3- Utrum unitas formalis ut distincta a singulari 

conveniat naturæ ante operationem intellectus177

Art. 4- Utrum aptitudo et indifferentia ad multa con-
veniat rebus extra operationem intellectus.......181

Art. 5- An consistat essentialiter universalitas in rela-
tione....................................................................184

Art. 6- Utrum gradus metaphysici in qualibet re distin-
guantur sola distinctione rationis, an ex natura rei
............................................................................187

Qu. IV- De causa universalis.............................191
Art.  1- Utrum beneficio intellectus agentis in specie 

ab ipso producta repræsentetur universale meta-
physicum.............................................................191

Art. 2- Utrum universale metaphysicum in actu cogni-
tum fiat per actum absolutum intellectus, et uni-
versale logicum per comparativum....................193

Qu. V-  De actu universalis, quid est prædicari de 
multis..............................................................199

Art. 1- Quid sit in natura universali esse in multis et 
prædicari de multis.............................................199

Art. 2- Quid sit prædicatio et quid ad ejus verificatio-
nem requiratur....................................................200

Art. 3- Quomodo requirantur multa, ut aliquid dicatur 
universale vel commune.....................................203

Art.  4-  Quomodo verificentur prædicationes in con-
cretis et abstractis substantialibus.....................205

Art.  5-  Quomodo verificentur prædicationes in con-
cretis et abstractis accidentalibus.......................208

Isagoge Porphyrii.
Textus Isagogis.........................................................212

Qu. VI- De divisione universalis in quinque prædi-
cabilia..............................................................214

Art. 1- Utrum hæc divisio sit bona et adæquata.....214
Art. 2- Utrum hæc divisio sit generis in species et im-

mediata...............................................................217

Qu. VII- De genere...........................................220
Art. 1- Utrum definitio generis tradita a Porphyrio sit 

bona....................................................................220
Art. 2- Quodnam sit definitum in definitione generis, 

intentio ipsa, vel subjectum, vel ex utroque com-
positum...............................................................223

Art. 3- Quomodo genus dicatur totum potentiale et a 
materia desumi...................................................227

Qu. VIII- De specie prædicabili et subjicibili.....232
Art. 1- Utrum species constituatur in ratione speciei 

per rationem subjicibilis, vel prædicabilis..........232
Art. 2- Explicantur definitiones speciei...................235
Art. 3- Utrum possit dari species subjicibilis quæ non 

sit  prædicabilis  de  multis,  sed  tantum  habeat 
unum individuum................................................236

Art. 4- Utrum species possit conservari in uno tantum 
individuo, et genus in una tantum specie...........241

Qu. IX- De individuo........................................245
Art. 1- Utrum definitiones individui recte explicentur

............................................................................245
Art.  2-  Quid sit  individuum in communi,  seu indivi-

duum vagum.......................................................248

Qu. X- De differentia communiter dicta, et ut ter-



RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica) | 507

tium prædicabile est........................................252
Art.  1-  Utrum bene dividatur differentia in  commu-

nem, propriam et propriissimam........................252
Art. 2- Utrum definitiones differentiæ tertii prædica-

bilis sint bonæ.....................................................255
Art. 3- Utrum differentia dicatur universalis respectu 

suæ  speciei,  an  respectu  inferiorum talis  speciei
............................................................................258

Art. 4- Utrum differentiæ superiores et genericæ in-
cludantur in differentiis atomis et de illis prædicen-
tur.......................................................................260

Qu. XI- De proprio...........................................263
Art.  1-  Explicatur  natura  proprii,  ejusque  divisiones 

expenduntur.......................................................263
Art. 2- Quid sit proprium quartum prædicabile, et re-

spectu quorum sumatur.....................................267

Qu. XII- De accidente quinto prædicabili..........270
Art. 1- Utrum definitiones et divisiones accidentis rec-

te sint traditæ a Porphyrio..................................270
Art. 2- Quomodo accidens dicatur quintum prædica-

bile, et respectu quorum inferiorum..................273

Liber Prædicamentorum.
Textus Anteprædicamentorum...............................276

Qu. XIII- De anteprædicamentis et analogis.....278
Art. 1- Quid sint anteprædicamenta et cur de illis hic 

egerit Aristoteles.................................................278
Art. 2- De definitione et divisione æquivocorum....279
Art. 3- Quid et quotuplex sit analogia.....................282
Art.  4-  Explicantur  conditiones  horum  analogorum

............................................................................284
Art. 5- Utrum in analogis detur unus conceptus ab in-

ferioribus præcisus.............................................287

Qu.  XIV-  De ente  prædicamenti,  et  divisione in 
decem prædicamenta......................................294

Art. 1- Quid sit prædicamentum, et quid requiratur ut 
aliquid sit in prædicamento................................294

Art. 2- Utrum ens sit univocum vel analogum ad de-
cem prædicamenta.............................................296

Art. 3- Qua analogia ens sit analogum....................301
Art. 4- Utrum accidens sit univocum ad novem genera

............................................................................302
Art. 5- Utrum sit adæquata et bona divisio in decem 

prædicamenta.....................................................305

Summa Textus Aristotelis de Prædicamentis..........307

Qu. XV- De substantia prædicamentali............309
Art. 1- Quæ sit formalis ratio constitutiva substantiæ 

prædicamentalis.................................................309
Art. 2- Utrum bene dividatur substantia in primam et 

secundam............................................................311
Art. 3- Quomodo explicandæ sunt definitiones primæ 

et secundæ substantiæ.......................................315
Art. 4- Quænam rejiciantur, et ponantur in hoc prædi-

camento..............................................................316
Art. 5- Utrum suscipere contraria sit proprium quarto 

modo substantiæ................................................318

Qu. XVI- De quantitate....................................320
Art.  1-  Quæ sit  propria et  formalis  ratio quantitatis

............................................................................320
Art. 2- Utrum quantitas discreta sit vera species quan-

titatis...................................................................326
Art. 3- Utrum tempus et motus, locus et oratio reji-

ciantur a speciebus quantitatis...........................334
Art.  4-  Utrum linea,  superficies et  corpus sint veræ 

species quantitatis..............................................337

Qu. XVII- De prædicamento relationis.............340
Art. 1- Utrum a parte rei dentur relationes, quæ sint 

formæ intrinsecæ...............................................340
Art. 2- Quid requiratur ut aliqua relatio sit prædica-

mentalis..............................................................342
Art. 3- Quæ sint divisiones relationis prædicamentalis 

et ejus species.....................................................346
Art.  4-  Utrum relatio distinguatur a parte rei  a suo 

fundamento........................................................350
Art. 5- Utrum relatio formaliter terminetur ad absolu-

tum vel ad relativum...........................................353
Art. 6- Unde sumatur distinctio specifica et numerica 

relationis.............................................................356
Art. 7- Quomodo explicandæ sunt proprietates relati-

vorum quod sint simul natura et cognitione......359

Qu. XVIII- De qualitate.....................................362
Art. 1- Explicatur ratio formalis qualitatis et ejus defi-

nitio.....................................................................362
Art. 2- Explicatur divisio qualitatis in quatuor species

............................................................................363
Art. 3- Quomodo singulæ species explicandæ sint.365

Qu. XIX- De sex ultimis prædicamentis............370
Art. 1- Utrum hæc prædicamenta sint formæ absolu-

tæ,  vel  relativæ,  vel  denominationes  extrinsecæ
............................................................................370

Art. 2- Quid sit actio et passio prædicamentalis.....372
Art. 3- Quid sit prædicamentum ubi, et situs..........375
Art.  4-  Quid sit  prædicamentum quando et  habitus

............................................................................378

Textus Postprædicamentorum................................380

Qu. XX- De postprædicamentis........................381
Art. 1- Explicantur oppositiones..............................381
Art. 2- Quid notandum circa reliqua postprædicamen-

ta.........................................................................382

Super Libros Perihermenias.
Qu. XXI- De signo secundum se.......................384

Art. 1- Utrum signum sit in genere relationis..........384
Art. 2- Utrum in signo naturali relatio sit realis, vel ra-

tionis...................................................................389
Art. 3- Utrum sit eadem relatio signi ad signatum et 

potentiam...........................................................394
Art. 4- Qualiter dividatur objectum in motivum et ter-

minativum...........................................................398
Art. 5- Utrum significare sit formaliter causare aliquid 

in genere efficiendi.............................................404
Art. 6- Utrum in brutis et sensibus externis sit vera ra-

tio signi................................................................407



508 | RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica)

Qu. XXII- De divisionibus signi.........................413
Art. 1- Utrum sit univoca et bona divisio signi in for-

male et instrumentale........................................413
Art. 2- Utrum conceptus sit signum formale...........418
Art. 3- Utrum species impressa sit signum formale 421
Art. 4- Utrum actus cognoscendi sit signum formale

............................................................................424
Art. 5- Utrum sit bona divisio in signum naturale et ad 

placitum et ex consuetudine..............................426
Art. 6- Utrum signum ex consuetudine sit vere signum

............................................................................426

Qu. XXIII- De notitiis et conceptibus................431
Art. 1- Utrum notitia intuitiva et abstractiva differant 

essentialiter in ratione cognitionis.....................431
Art. 2- Utrum possit dari cognitio intuitiva de re physi-

ce absenti, sive in intellectu, sive in sensu exteriori
............................................................................437

Art. 3- Quomodo differat conceptus reflexus a directo
............................................................................442

Art.  4-  Qualis  sit  distinctio inter  conceptum ultima-
tum et non ultimatum........................................445

In Libros Posteriorum.
Summa textus utriusque libri..................................448

Qu. XXIV- De præcognitis et præmissis............450
Art. 1- Explicatur quid sint præcognita et prænotiones

............................................................................450
Art. 2- Utrum præmissæ efficienter influant in conclu-

sionem, vel in alio genere causæ........................453
Art.  3-  Utrum  præmissæ  necessitent  ad  assensum 

conclusionis, ita quod minor simul cum conclusio-
ne cognoscatur...................................................456

Art. 4- Explicatur quid sit propositio per se nota et im-
mediata,  prædicatum de omni,  et  per se,  secun-
dum quod ipsum.................................................459

Qu. XXV- De demonstratione...........................463
Art. 1- Utrum recte sit definita demonstratio ab Ari-

stotele.................................................................463
Art. 2- Quid requiratur ut aliqua propositio sit demon-

strabilis................................................................466
Art. 3- Utrum omnis demonstratio circularis sit vitiosa

............................................................................469
Art. 4- Quid sit demonstratio quia et propter quid, et 

an sit bona divisio...............................................471

Qu. XXVI- De scientia, tam secundum se, quam in 
ordine ad opinionem et fidem.........................475

Art.  1- Quid sit  scientia, et quomodo distinguatur a 
reliquis habitibus evidentibus.............................475

Art. 2- Quid sint scientia subalternans et subalterna-
ta, et quomodo differant inter se.......................477

Art. 3- Utrum scientia subalternata sit vere et proprie 
scientia, etiamsi non continuetur cum subalternan-
te.........................................................................480

Art. 4- Qui sint habitus inevidentes, et quomodo inter 
se differant..........................................................482

Art. 5- Utrum opinio et fides cum scientia intrinsece 
repugnent...........................................................485

Qu. XXVII-  De unitate et distinctione scientiarum
........................................................................492

Art.  1-  Unde sumatur  unitas  vel  diversitas  specifica 
scientiarum in ratione scibilis.............................492

Art. 2- Utrum scientia sit una simplex qualitas et habi-
tus.......................................................................499

Nota Bene : Des annexes plus complètes de l'ensemble de nos ouvrages sont disponibles sur notre 
site internet www.scholasapientiae.fr. Elles sont régulièrement actualisées.

http://www.scholasapientiae.fr/


RP Joannis a Sto Thoma - Cursus philosophicus Thomisticus (Logica) | 509

Achevé d'imprimer aux Pays-Bas
par Pumbo.fr, 

le 19 septembre 2025,
en la fête de saint Janvier et ses compagnons

Dépôt légal : septembre 2025
ISSN : 2681-6954 (JT n°1)


	Præfatio
	Ad Lectorem.
	Sistit se, o Lector candide, tuum in judicium Joannes a Sancto Thoma, verissimus Angelici Doctoris assecla, et fidelissimus Achates, qui sic S. Thomæ mentem assecutus est, ut illius doctrinam divinius intellexerit nemo, luculentius scriptis nullus mandaverit, nemo utilius in lucem ediderit. Quare quod de S. Thoma insigni cum laude acclamarunt olim viri plures conspicui, illum sic D. Augustini spiritum ebibisse, ut animam tanti Patris et tanti Ecclesiæ Doctoris in D. Thomam migrasse non dubitarint asserere, id de fidelissimo D. Thomæ discipulo Joanne a S. Thoma possimus asseverare; sic enim tanti Magistri pressit vestigia, sic illius spiritu fuit informatus, ut non incongrue illius intelligibilis imago censeatur. Is doctrinam Philosophicam daturus in publicum ad hunc scopum collimavit ut sanctissimi Præceptoris æmularetur modestiam, sensum et intelligentiam proderet, sanam et solidam doctrinam imitaretur; et quoniam in humano illo Cherubino mirabilis invenitur ordo, doctrina clara, facundia grata, sententia firma, stylus brevis, æmulanda modestia, admiranda subtilitas, sed magis obstupescenda claritas, Joannes a S. Thoma has partes non sine stupore ita comparavit; ut an Thomas a S. Thoma differat vix facile sit judicare.
	Cursu suo philosophico Logicam et Naturalem Philosophiam Auctor comprehendit. Porro Logicam in duas partes dividit, quarum prima dialecticas disputationes, quas Summulas vocant, complectitur, et circa formam logicalem versatur; secunda vero circa Prædicabilia et Prædicamenta, ac libros Posteriorum, tractatque de instrumentis logicalibus ex parte materiæ, et posterioristicæ resolutionis. Et, ut sanctissimi Præceptoris brevitatem imitaretur, immensam inextricabilium quæstionum silvam, et spinosa sophismatum dumeta, quæ cum sint pungentia et mentibus onerosa, utilitatis nihil, dispendii vero non parum afferunt, curavit excidere; nervosis potius rationibus, quam phalerata verborum pompa doctrinam suam confirmat, paucis multa complectitur; humana quippe mens brevitate gaudet, prolixitate confunditur atque, ut D. Ambrosius ait, “faciliora sunt quæ brevius explicantur.” Naturalis Philosophiæ tres partes distinxit, quarum prima de natura in communi ejusque affectibus disserit; secunda, de ente mobili corruptibili, ad libros Aristotelis de Ortu et Interitu; tertia, de ente mobili animato, ad libros Aristotelis de Anima.
	Jam opus in tria volumina compingere et redigere ordine servato, pro utilitate et commodo lectorum, bibliopolæ curæ fuit; et ne illorum mens in conquirendis materiis ultro citroque dispersis distraheretur, illarum omnium unicus syllabus accuratissimus et amplissimus effectus est.
	Vale.
	Approbatio.
	Cursum tum theologicum cum philosophicum R. P. Joannis a S. Thoma, Philippi IV Magni Hispaniarum Regis a confessionibus, ego infrascriptus Doctor Theologus Parisiensis accurate et non sine magna animi voluptate perlegi, nihilque nec minimum apicem orthodoxæ fidei adversantem offendi, imo nihil quod sanctorum Patrum doctrinam non redoleat. Sed potissimum Doctoris Angelici mentem sic exprimit, ut S. Thomam Aquinatem in Joannem a Sancto Thoma, seu quantum ad profunditatem doctrinæ, seu quantum ad perspicuitatem, quodammodo transfusum existimare cogamur. Quamobrem, ut publicæ consulatur utilitati, necessarium reor in lucem emitti. Lugduni hac die XXV Januarii 1663.
	Fr. Joannes Robe.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Appendix.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus secundus.
	Index
	hujus tomi I

	Page vierge
	Page vierge
	Page vierge

