SANCTI

THOM A AQUINATIS

DOCTORIS ANGELICI

OPERA OMNIA

JUSSU IMPENSAQUE

LEONIS XIII. P. M.

EDITA

TOMUS QUARTUS

PARS PRIMA SUMMAZ THEOLOGIA
A QUASTIONE I AD QU ASTIONEM XLIX

AD CODICES MANUSCRIPTOS VATICANOS EXACTA

CUM COMMENTARIIS
THOMAZE DE VIO CAJETANI ORDINIS PR ADICATORUM

S. R.E. CARDINALIS

CURA ET STUDIO
FRATRUM EJUSDEM ORDINIS

ROMA

EX TYPOGRAPHIA POLYGLOTTA
S. C. DE PROPAGANDA FIDE

MDCCCLXXXVIII






Sancti Thoma Aquinatis
Ordinis Pradicatorum

OPERA OMNIA

cum commentariis
Cardinalis Cajetani






BEATA MARIA VIRGINI
FATIM ANIENSI

QU A IN HIS ULTIMIS TEMPORIBUS
OMNIA CONCURRERE AGIT
AD TRIUMPHUM
CORDIS EJUS DOLORIS IMMACULATAQUE
ET AD REGNUM FILIT EJUS DIVINI
EDITORES

IN SIGNUM GRATI ANIMI

ET FILIALIS OBEDIENTIA&

LIBENTISSIME DEDICANT



© Editions Schola Sapientize, 2023
Les textes de I'édition Léonine étant libres de droit,
chacun peut librement copier les pages,
pourvu qu'elles participent a la formation en science logique,
et encourage le développement de cette science.

Numéro : Hors-série n°LEO-1 de la revue des Cahiers scolastiques
ISSN : 2681-6954

Dépébt légal : février 2023

Edition : Schola Sapientia

Lierne, 36230 Tranzault, France
www.scholasapientiae.fr
Impression : Pumbo.fr (Pays-Bas)
Directeur de la publication : Mathieu Brulaire



http://www.scholasapientiae.fr/

PRIMA PARS

SUMMA THEOLOGIA

ANGELICI DOCTORIS

SANCTI THOM £ AQUINATIS

ORDINIS PR ADICATORUM

CUM COMMENTARIIS
THOM A DE VIO CAJETANI

EJUSDEM ORDINIS

S.R.E. CARDINALIS

&3

PROLOGUS,

uia catholicae veritatis doctor non solum pro-
ectos debet instruere, sed ad eum pertinet
S detiam incipientes erudire, secundum illud Apo-
stoli | ad Corinth. |ll: tanquam parvulis in Christo, lac
vobis potum dedi, non escam; propositum nostrae in-
tentionis in hoc opere est, ea quae ad Christianam reli-
gionem pertinent, eo modo tradere, secundum quod
congruit ad eruditionem incipientium.

Consideravimus namque hujus doctrinae novitios, in
his qua a diversis conscripta sunt, plurimum impediri:
partim quidem propter multiplicationem inutilium

quaestionum, articulorum et argumentorum; partim
etiam quia ea queae sunt necessaria talibus ad scien-
dum, non traduntur secundum ordinem disciplinze,
sed secundum quod requirebat librorum expositio, vel
secundum quod se praebebat occasio disputandi; par-
tim quidem quia eorundem frequens repetitio et fasti-
dium et confusionem generabat in animis auditorum.

Haec igitur et alia hujusmodi evitare studentes, ten-
tabimus, cum confidentia divini auxilii, ea quee ad sa-
cram doctrinam pertinent, breviter ac dilucide prose-
qui, secundum quod materia patietur.

Commentaria Cardinalis Cajetani

ntentio divi Thomae in hoc Procemio, manifestata et ex

parte officii doctoris et ex parte novitiorum, adversari vi-

detur prima fronte intentioni meae, dum textus novitiis
constructus, a me doctorum subtilitatibus replendus credi-
tur. Verum si Auctoris rationes hic redditas diligentius di-
scusserimus, aberrasse meum propositum non videbitur.
Novitiis namque opus hoc convenire dicitur, non ratione fa-
cilitatis, aut superficialis aut epilogalis aut introductorii trac-
tatus; sed ratione sectarum superfluitatum, omissae repeti-
tionis, et pulcherrimi ordinis ab ipso inventi; ut enim in pro-
cessu apparet, omnes theologales difficultates, et ex pro-
priis, hic distincte tractantur. Et quoniam quandoque minus
perspicaces ac impares opus hoc sortitur interpretes, multo-
sque habuit impugnatores, et sectatores multo plures pare-

ret si perspicuum fieret; necessarium fore duxi profecturis
in theologia exponere opus hoc; et non majora, sed poste-
riora, et modernis minus nota apponere, juxta mei vires in-
genii; id omnes monens, ut dictorum tantum rationes vi-
deant atque examinent, et sic acquiescant vel refutent. Non
enim tanti sum nec sic arrogans, ut meam proponam aucto-
ritatem: sed eatenus dico hic et ubique, quatenus reddita
ratio testatur. Propterea, ubi defecero, correctori ut adjutori
gratias ago. Verba quoque erroris, falsitatis, deceptionis,
ignorantiae, et aliorum hujusmodi, non contra personas, sed
contra opiniones, et hoc etiam quatenus minus solidee sunt
vel apparent, interpretanda esse volo: quoniam personis
nullo pacto, opinionibus vero non nisi ut dissonant, adversa-
ri intendo.



8 | Opera omnia sancti Thoma Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiz |

QU ASTIO PRIMA.

DE SACRA DOCTRINA, QUALIS SIT, ET AD QU A& SE EXTENDAT.
IN DECEM ARTICULOS DIVISA

Et ut intentio nostra sub aliquibus certis limitibus
comprehendatur, necessarium est primo investi-
gare de ipsa sacra doctrina, qualis sit, et ad quae se ex-
tendat.

Circa quae quaerenda sunt decem.

Primo: de necessitate hujus doctrinze.

Secundo: utrum sit scientia.

Tertio: utrum sit una vel plures.

Quarto: utrum sit speculativa vel practica.

Quinto: de comparatione ejus ad alias scientias.

Sexto: utrum sit sapientia.

Septimo: quid sit subjectum ejus.

Octavo: utrum sit argumentativa.

Nono: utrum uti debeat metaphoricis vel symbolicis
locutionibus.

Decimo: utrum Scriptura Sacra hujus doctrinze sit se-
cundum plures sensus exponenda.

ARTICULUS PRIMUS.
UTRUM SIT NECESSARIUM, PRATER PHILOSOPHICAS DISCIPLINAS,
ALIAM DOCTRINAM HABERL

lla lle, qu. Il, art. 3 et 4; | Sent., Prol., art. 1; | Cont. Gent., cap. IV, V; De Veritate, qu. XIV, art. 10.

40 PrMUM Sic proceditur. Videtur quod non sit
% necessarium, praeter philosophicas discipli-
s nas, aliam doctrinam haberi. Ad ea enim quae
supra rationem sunt, homo non debet conari, secun-
dum illud Eccli. ll: altiora te ne quaesieris. Sed ea quae
rationi subduntur, sufficienter traduntur in philosophi-
cis disciplinis. Superfluum igitur videtur, praeter philo-
sophicas disciplinas, aliam doctrinam haberi.

2. Preterea, doctrina non potest esse nisi de ente: ni-
hil enim scitur nisi verum, quod cum ente convertitur.
Sed de omnibus entibus tractatur in philosophicis di-
sciplinis, et etiam de Deo: unde quadam pars philoso-
phize dicitur theologia, sive scientia divina, ut patet
per Philosophum in VI Metaphys. Non fuit igitur ne-
cessarium, praeter philosophicas disciplinas, aliam
doctrinam haberi.

Sep contra est quod dicitur Il ad Tim. Ill: omnis scrip-
tura divinitus inspirata utilis est ad docendum, ad ar-
guendum, ad corripiendum, ad erudiendum ad justi-
tiam. Scriptura autem divinitus inspirata non pertinet
ad philosophicas disciplinas, quae sunt secundum ra-
tionem humanam inventae. Utile igitur est, praeter phi-
losophicas disciplinas, esse aliam scientiam divinitus
inspiratam.

Responpeo picenoum quod necessarium fuit ad huma-
nam salutem, esse doctrinam quandam secundum re-
velationem divinam, praeter philosophicas disciplinas,
quae ratione humana investigantur. Primo quidem,
quia homo ordinatur ad Deum sicut ad quendam fi-
nem qui comprehensionem rationis excedit, secun-
dum illud Isaize LXIV: oculus non vidit Deus absque te,
quee preeparasti diligentibus te. Finem autem oportet
esse praecognitum hominibus, qui suas intentiones et
actiones debent ordinare in finem. Unde necessarium

fuit homini ad salutem, quod ei nota fierent quaedam
per revelationem divinam, quae rationem humanam
excedunt.

Ad ea etiam quae de Deo ratione humana investigari
possunt, necessarium fuit hominem instrui revelatione
divina. Quia veritas de Deo, per rationem investigata,
a paucis, et per longum tempus, et cum admixtione
multorum errorum, homini proveniret, a cujus tamen
veritatis cognitione dependet tota hominis salus, quae
in Deo est. Ut igitur salus hominibus et convenientius
et certius proveniat, necessarium fuit quod de divinis
per divinam revelationem instruantur.

Necessarium igitur fuit, preeter philosophicas disci-
plinas, quae per rationem investigantur, sacram doctri-
nam per revelationem haberi.

Ab privum ergo dicendum quod, licet ea quae sunt al-
tiora hominis cognitione, non sint ab homine per ra-
tionem inquirenda, sunt tamen, a Deo revelata, susci-
pienda per fidem. Unde et ibidem subditur: plurima
supra sensum hominum ostensa sunt tibi. Et in huju-
smodi sacra doctrina consistit.

Ap secunoum dicendum quod diversa ratio cognoscibi-
lis diversitatem scientiarum inducit. Eandem enim
conclusionem demonstrat astrologus et naturalis, puta
quod terra est rotunda, sed astrologus per medium
mathematicum, idest a materia abstractum; naturalis
autem per medium circa materiam consideratum.
Unde nihil prohibet de eisdem rebus, de quibus philo-
sophicae disciplinae tractant secundum quod sunt co-
gnoscibilia lumine naturalis rationis, et aliam scientiam
tractare secundum quod cognoscuntur lumine divinae
revelationis. Unde theologia quse ad sacram doctri-
nam pertinet, differt secundum genus ab illa theologia
quee pars philosophize ponitur.



Opera omnia sancti Thoma Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologi= I | 9

Commentaria Cardinalis Cajetani

n titulo hujus primi articuli, tres terminos nota. Primo ly neces-

sarium. Dupliciter enim sumitur V Metaphys.: simpliciter, et ad

finem. Hic sumitur secundo modo. — Secundo ly physicas disci-
plinas. Dupliciter namque scientia potest dici physica seu naturalis,
quod idem est: objective, et sic est una pars scientize, distincta, VI
Metaphys., contra mathematicam et metaphysicam; et effective,
quia secundum se nata est esse a principio naturali scientiarum,
idest lumine intellectus agentis. Et sic distinguitur physicum contra
supernaturale. Et hoc modo sumitur in proposito, ubi physicee di-
sciplinae appellantur omnes notitize acquisibiles lumine intellectus.
— Tertio ly aliam doctrinam. Non dicit scientiam, opinionem aut fi-
dem: quod bene notandum esse, in dubitando apparebit.

Il. In corpore sunt duze conclusiones responsivee quaesito affir-
mative. Prima est: Necessarium est ad humanam salutem, esse
doctrinam per revelationem acceptam de multis quae humanam
rationem excedunt. — Secunda est: Necessarium est ad humanam
salutem, esse doctrinam per revelationem de his quae de Deo
etiam naturali ratione investigari possunt.

11l. Antequam probentur conclusiones, ad evidentiam distinctio-
nis et sufficientize conclusionum, nota duas distinctiones. Prima
est ex | Contra Gentiles, cap. lll. Duo sunt genera cognoscibilium de
Deo principaliter: quaedam demonstrabilia; quaadam non nisi per
revelationem cognoscibilia. Ista sunt Trinitas Personarum, beatitu-
do nobis promissa, Incarnationis et Redemptionis mysteria: illa
vero sunt, Deum esse unum, immortalem, etc. Ratione revelabi-
lium tantum, posita est prima conclusio: ratione vero demonstra-
bilium, posita est secunda. — Altera distinctio est ex V Metaphys.
Necessarium ad finem dupliciter: ad esse, et ad bene esse. In pri-
ma conclusione sumitur necessarium primo modo: in secunda, se-
cundo modo.

IV. His praehabitis, probatur prima conclusio ex littera. Ordina-
tum ad Deum ut finem ignotum ratione naturali, consequendum
tamen propria intentione et actione, eget supernaturali disciplina,
qua finem cognoscat et operationes in illum dirigat: homo est hu-
jusmodi: ergo. — Probatur minor ex LXIV cap. Isaiae.

V. Circa hanc conclusionem dubium statim occurrit, quid intelli-
gatur hic nomine sacree doctrinae seu disciplinae. Aut enim intelligi-
tur fides, aut theologia. Si fides, sequuntur duo inconvenientia.
Primum est, quod idem bis quaereretur: nam in 11> II¥, qu. Il, art. 3,
quaeretur an credere aliquid supernaturale sit necessarium ad sa-
lutem. Secundum est, quod aequivoce sumitur sacra doctrina in
hoc et in sequentibus articulis: nam constat quod in eis non sumi-
tur pro fide. — Si theologia, sequeretur quod fides absque theolo-
gia non sufficeret ad salutem hominis: quod est falsum. Sequela
patet: quia in littera dicitur quod illa doctrina est necessaria ad sa-
lutem humanam. Falsitas vero consequentis et ex se patet, et ex
ratione in littera assignata convincitur: quia scilicet homo potest
intentiones et actiones suas per fidei cognitionem in finem super-
naturalem dirigere.

VI. Ad hoc dicendum est quod sacra doctrina neque sumitur pro
fide, ut distinguitur contra theologiam; neque pro theologia, ut di-
stinguitur contra fidem: sed sumitur pro cognitione a Deo revelata,
sive formaliter sive virtualiter, ut habet rationem disciplinae et doc-
trinee, abstrahendo a ratione crediti et sciti. Cognitio enim qua
egemus ad salutem, prout a Deo docente in homine suscipitur,
doctrina est et disciplina, juxta illud Joan. VI: Omnis qui audivit a
Patre et didicit, venit ad me. Et de hac dicitur in conclusione hac,
quod est necessaria ad salutem. Et quoniam cognitio hujusmodi,
ut disciplina est revelata, abstrahit a ratione credendi et sciendi; et
a ratione revelati formaliter, idest in seipso, et virtualiter, idest in
suis principiis: ideo hoc in loco, ubi de doctrina revelata praeter
physicas disciplinas quaeritur, ad nullum horum licet determinate
descendere.

Et sic aliud formaliter quaeritur hic, et aliud quaeretur inferius in
II* 1II®: quia hic de doctrina, ibi de credere. Et univoce sumitur hic
sacra doctrina et in sequenti articulo. Nec sequitur quod theologia
ut distinguitur contra fidem, sit necessaria; sed quod theologia ut

abstrahit a fide et scientia, sit necessaria ad salutem; quod constat
esse verum, propter rationem in littera assignatam. Nec valet: fi-
des sufficit: ergo theologia non requiritur: tum quoniam in fide
clauditur theologia, ut hic sumitur, sicut animal in homine; tum
quoniam scientia haec, apud Augustinum XIV de Trinitate, non so-
lum nutrit, defendit et roborat fidem, sed gignit eandem. Et vere
sic est ex parte credibilium. Fides enim, licet sit a Deo infundente
inclinationem ad credendum, est tamen ex auditu per verbum
Christi quoad credibilia, ut ad Rom. X habetur, in littera et a s. Tho-
ma. Et sic theologia clauditur in fide, ut gignens eam. Et si infera-
tur: ergo quilibet fidelis adultus explicite credens etc. est theolo-
gus: dicendum est quod non simpliciter; sed particeps est theolo-
giee secundum quid etc., scilicet secundum principia etc.

VII. Circa hanc partem, est advertendum quod Scotus, in | qu.
Prologi Primi Sententiarum, nec a conclusione nec a ratione discor-
dat: sed a causa quare finis ille est nobis naturaliter occultus. Nos
enim dicimus quod ideo finis ille est nobis naturaliter occultus,
quia est supernaturalis finis animae nostree: et propterea, quan-
tumcumque perfecte nota esset nobis natura nostre animae
quoad naturalia, nunquam cognosceretur sub ratione qua ordina-
tur in talem finem; quia extra naturalium latitudinem est tam finis
quam illa animae ratio. Ipse vero tenet illum finem esse naturalem
nostrae animae, quamvis supernaturaliter adipiscendum. Et tamen
esse naturaliter incognitum: quia anima nostra non nobis naturali-
ter est nota, saltem pro statu isto, sub illa propria et speciali ratio-
ne, qua ordinatur ad illum finem.

VIIl. Quod autem finis ille sit naturalis, probat tripliciter. Primo
auctoritate Augustini (in libro de Praedestinatione Sanctorum):
Proinde posse habere fidem, sicut posse habere caritatem, naturae
est hominum; habere autem gratiee est fidelium. — Secundo ex ap-
petitu. Homo naturaliter appetit illum finem quem dicis superna-
turalem: ergo est ei naturalis. — Tertio ex ratione naturalitatis. Po-
tentia, comparata ad actum, aut est naturalis, aut violenta, aut
neutra; nec est ibi aliqua supernaturalitas: ergo intellectus, seu
anima, naturaliter ordinatur ad visionem Dei, seu fruitionem. An-
tecedens quoad partem affirmativam, declaratur: quia potentia
aut inclinatur ad talem actum, aut repugnat tali actui, aut neutrali-
ter se habet: si primo modo, est naturalis; si secundo, violenta; si
tertio, neutra. Quoad partem vero negativam, declaratur. Differen-
tia naturalitatis a supernaturalitate attenditur penes comparatio-
nem potentie ad agens naturaliter vel supernaturaliter impressi-
vum in talem potentiam: igitur comparando potentiam ad actum,
nulla est supernaturalitas. Consequentia vero probatur ex eo quod
anima inclinatur in omnem suam, et praecipue summam perfectio-
nem, qualis est actus fruitionis Dei, etc.

IX. Ad evidentiam hujus difficultatis, scito quod apud nos poten-
tia aut est naturalis, aut violenta, aut obedientialis: et hoc tam in
comparatione ad actum quam ad agens: nec aliqua est in rerum
natura potentia neutra, omissis artificialibus, ut in quaestione de
Potentia Neutra juxta hunc articulum, dicetur. Vocatur autem po-
tentia obedientialis, aptitudo rei ad hoc ut in ea fiat quidquid fa-
ciendum ordinaverit Deus. Et secundum talem potentiam, anima
nostra dicitur in potentia ad beatitudinem pollicitam, et finem su-
pernaturalem, et alia hujusmodi.

X.Unde ad primum Scoti dicitur, quod Augustinus non dixit
quod posse habere fidem sit naturale homini, sed quod sit naturze
hominum. Aliud est enim potentiam esse nature, et aliud esse na-
turalem: primum enim significat subjectum potentie, secundum
autem modum potentize. Et ideo primum est verum in proposito:
secundum vero falsum. Potentia siquidem illa obedientialis ad fi-
dem et caritatem, est in natura hominum, quia intellectiva est:
non autem in natura leonina, quoniam sibi repugnat. Et hoc inten-
debat Augustinus. — Ad secundum, negatur antecedens. — Ad ter-
tium vero, negatur assumptum, et quoad tertium membrum partis
affirmativae, et quoad partem negativam. Supernaturalitas siqui-
dem attenditur etiam conferendo potentiam ad actum: quoniam
sunt quidam actus qui ex genere suo sunt simpliciter supernatura-



10 | Opera omnia sancti Thoma Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiz |

les, ut gratia, gloria, et alia hujusmodi, ut in alia quaestione pate-
bit.

XI. Secunda autem conclusio probatur. Disciplina qua commu-
nius, citius et tutius pervenitur ab hominibus ad cognitionem divi-
norum demonstrabilium, est homini necessaria: disciplina revelata
est hujusmodi: ergo. — Omnia patent in littera; et diffusius in | Con-
tra Gent., cap. IV.

XIl. In responsione ad secundum, adverte quod argumentum
erat hoc: Omne ens est scibile per physicas disciplinas; ergo non
restat aliquid scibile per doctrinam revelatam; et consequenter
non est necessaria. — Consequentia prima probatur: quia nihil sci-
tur nisi verum, quod cum ente convertitur. Antecedens vero patet
VI Metaphys. et inductive.

Ad hoc autem dupliciter responderi potest, secundum quod an-
tecedens dupliciter distingui potest. Primo sic. Omne ens, secun-
dum omnia quae sunt cognoscibilia; vel non secundum omnia, sed
abstrahibilia tantum a sensibilibus, est scibile per physicas discipli-
nas. In primo sensu est falsum: in secundo verum. — Secundo sic.
Omne ens omni modo; vel non omni modo, sed inquantum illuce-
scere potest per lumen intellectus agentis, est scibile per physicas
disciplinas. In primo sensu est falsum: in secundo verum. — Quam-
vis autem utramque responsionem argumentum recipiat, placuit
tamen Auctori secundam responsionem adhibere, non primam ex-
plicite: tum ut ex propriis hujus articuli, lumine scilicet divinae re-
velationis, oppositas difficultates solveret; tum quia prima respon-
sio jam in corpore articuli, in prima conclusione, habebatur.

XIIl. Veruntamen Scotus, in Primo, qu. | Prologi, in solutione se-
cundi argumenti pro philosophis, hanc responsionem reprehendit:
eo quod secundum eam non salvatur necessitas theologiae, quam
argumentum infringere intendebat. — Probat autem hoc sic. Ex hac
responsione nihil aliud habetur nisi eadem per theologiam et alias

scientias cognosci, quamvis alio modo; sicut per astrologiam et
physicam scitur quod terra est rotunda. Ergo non salvatur necessi-
tas, sed distinctio theologiae ab aliis. Tenet consequentia, ex pro-
portionalitate a te assignata: quoniam ex quo illa conclusio terra
est rotunda, est scita per alteram scientiarum, reliqua non est ne-
cessaria respectu illius, quoad sciendam conclusionem, quamvis sit
distincta.

XIV. Ad hoc respondetur, quod diversitatem modi sciendi diversi-
tas objecti formaliter sumpti, seu rationis formalis objecti, comita-
tur (compatiendo tamen quandoque identitatem aliquo modo ali-
cujus conclusionis), si adeequata est ratio modo. Aut saltem comi-
tatur diversitas multarum veritatum scibilium, si inadeequata est,
ut inferius art. 3 patet. Unde eaedem res, sub diversis rationibus
cognoscendi accepta, diversitatem cognoscibilium inducunt. Et
propterea, dicendo quod est diversa ratio cognoscibilis, implicite
insinuavit alietatem quoque cognoscibilium, quam jam in prima
conclusione expresserat. Et propter hoc negatur antecedens: quo-
niam ex hac responsione, quamvis explicite non habeatur nisi di-
versitas modi cognoscendi, implicite tamen habetur etiam diversi-
tas cognoscibilium.

Ad exemplum autem de astrologia, licet dici posset quod exem-
plorum non requiritur assimilatio in omnibus, tamen, exemplum
sequendo, dicitur quod, sicut astrologia alio lumine quam physica
in aliguam conclusionem coincidit, et non in omnes; sic theologia,
alio lumine, et easdem veritates quas alize scientiz, et alias verita-
tes de eisdem rebus considerat. Et sic, quemadmodum astrologia,
quamvis coincidat quoad materiam in aliquam conclusionem phy-
sicam, quia tamen alio lumine, et consequenter alias veritates con-
siderat, est non solum diversa, sed necessaria scientia: sic et theo-
logia est ab aliis diversa, et necessaria.

ARTICULUS SECUNDUES.
UTRUM SACRA DOCTRINA SIT SCIENTIA.

lla llee, qu. |, art. 5, ad 2; | Sent., Prol., art. 3, qu® 2; De Verit., qu. XIV, art. 9, ad 3; in Beet. De Trin., qu. Il, art. 2.

{5/ 0 secunoum sic proceditur. Videtur quod sacra
<% doctrina non sit scientia. Omnis enim scientia
(e procedit ex principiis per se notis. Sed sacra
doctrina procedit ex articulis fidei, qui non sunt per se
noti, cum non ab omnibus concedantur: non enim
omnium est fides, ut dicitur Il Thessalon. Ill. Non igitur
sacra doctrina est scientia.

2. Prateres, scientia non est singularium. Sed sacra
doctrina tractat de singularibus, puta de gestis Abra-
hee, Isaac et Jacob, et similibus. Ergo sacra doctrina
non est scientia.

Sep conTra est quod Augustinus dicit, XIV de Trinitate:
Huic scientiee attribuitur illud tantummodo quo fides
saluberrima gignitur, nutritur, defenditur, roboratur.
Hoc autem ad nullam scientiam pertinet nisi ad sa-
cram doctrinam. Ergo sacra doctrina est scientia.

ResponDEO DICENDUM Sacram doctrinam esse scientiam.
Sed sciendum est quod duplex est scientiarum genus.
Quadam enim sunt, quae procedunt ex principiis notis
lumine naturali intellectus, sicut arithmetica, geome-

tria, et hujusmodi. Quaedam vero sunt, qua proce-
dunt ex principiis notis lumine superioris scientize: si-
cut perspectiva procedit ex principiis notificatis per
geometriam, et musica ex principiis per arithmeticam
notis. Et hoc modo sacra doctrina est scientia: quia
procedit ex principiis notis lumine superioris scientize,
quee scilicet est scientia Dei et beatorum. Unde sicut
musica credit principia tradita sibi ab arithmetico, ita
doctrina sacra credit principia revelata sibi a Deo.

Ab primum ergo dicendum quod principia cujuslibet
scientize vel sunt nota per se, vel reducuntur ad noti-
tiam superioris scientize. Et talia sunt principia sacrae
doctrinae, ut dictum est.

Ap secunoum dicendum quod singularia traduntur in
sacra doctrina, non quia de eis principaliter tractetur:
sed introducuntur tum in exemplum vitee, sicut in
scientiis moralibus; tum etiam ad declarandum aucto-
ritatem virorum per quos ad nos revelatio divina pro-
cessit, super quam fundatur sacra scriptura seu doctri-
na.

Commentaria Cardinalis Cajetani



Opera omnia sancti Thomae Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiz I | 11

n titulo hujus secundi articuli, nota duos terminos: primo ly

scientia; secundo ly sacra doctrina. Scientia enim sumitur hic

proprie, ut est intellectualis virtus (VI Ethic.), et habitus conclu-
sionum per demonstrationem acquisibilis ex principiis. Et quoniam
talia sunt subjecta qualia permittuntur a praedicatis, consequens
est quod ly sacra doctrina sumatur hic pro doctrina revelata ut est
conclusionum. Neque enim sumitur pro tota (quoniam stultum vi-
detur quzerere an tota cognitio, claudens in se principia et conclu-
siones, sit scientia, cum constet principiorum non esse scientiam):
sed pro ipsa absolute, ut in primo articulo, adjuncto respectu ad
conclusiones. Ita quod sensus quaestionis est: An sacra doctrina,
guam probavimus necessariam, quoad conclusiones suas habeat
rationem scientize; an non, sed opinionis, etc. Et sic idem omnino
est subjectum quaestionis et conclusionis responsivae: et quaestio-
nes &quantur vere scitis, juxta doctrinam Il Poster.

II. In corpore, proposita conclusione responsiva, tria facit: primo
ponitur unica distinctio; secundo modificatur conclusio responsiva;
tertio deducitur corollarium.

Distinctio est: Scientia duplex, subalternans et subalternata, ex |
Poster. Differentia inter has est, quod subalternans procedit ex
propositionibus per se notis: subalternata vero ex principiis notis,
non per se, sed lumine superioris scientize: ut patet in arithmetica
et musica, geometria et perspectiva.

I1l. Circa hanc distinctionem ac differentiam, vide quod ex pro-
pria ratione scientize absolute nascitur haec differentia assignata in
littera: et propterea tanquam prima et essentialis differentia inter
subalternantem et subalternatam suscipienda est: et ex his opor-
tet omnes difficultates solvi, si doctrina vera est. Scito igitur quod
de ratione scientiee absolute, ut distinguitur contra alios habitus
seu virtutes intellectuales, est habere conclusiones visibiles in alio,
idest in principiis: quoniam omnis scientia ex principiis oritur ne-
cessario. Et ex hoc sequitur quod nec scientia subalternans, nec
subalternata, habet evidentiam conclusionum in seipsis; sed adju-
ta habitu principiorum. Verum in hoc differunt, quod subalternan-
tis conclusiones visibiles sunt ex et in principiis immediate, idest
absque alio medio habitu: subalternatae vero conclusiones visibiles
sunt ex et in principiis per se notis mediate, mediante scilicet habi-
tu scientifico subalternante. Et haec est essentialis et per se diffe-
rentia inter subalternantem et subalternatam scientiam. Ceterae
autem conditiones sunt consequentes; aut sunt talis subalternze,
non subalterna ut sic: puta quod una dicat quia, et altera propter
quid; aut quod objectum addat differentiam accidentalem extra-
neam. Haec namque est conditio subalternationis quoad objec-
tum: illa vero subalternationis quoad principia, gratia materize, ut
infra patebit.

Essentiale ergo omni scientiee proprie dictae, idest discursivee,
est habere conclusiones visibiles, non in et ex se, sed in et ex alio.
Et ex his deducuntur quinque. Primo quod omnis scientia est
scientia ex sua continuatione ad habitum superiorem. Quoniam
nonnisi ex illa continuatione evidentiam habet conclusionum; et ut
dicitur | Poster., non sciet non habens demonstrationem demon-
strabilium. Demonstratio enim est qua continuat; non curando
modo actu vel potentia. — Secundo quod scientia subalternata est
scientia ex continuatione, seu continuabilitate, ad scientiam supe-
riorem, eadem ratione. — Tertio quod per se habitus principiorum
proximorum subalternatae est habitus scientificus subalternans. —
Quarto quod scientia subalternans et subalternata non necessario
opponuntur ex parte objecti, nec ex parte subjecti, sed potius ex
parte conditionum medii: quia scilicet medium in subalternante
immediate jungitur principiis per se notis, subalternatze vero me-
diate, mediante scilicet habitu alterius speciei. — Quinto quod su-
balternata et subalternans sunt compossibiles in eodem subjecto:
quia non opponuntur ex parte subjecti. — Et ex his deducitur sex-
tum, quod principia proxima subalternatee possunt duplici habitu
cognosci, scilicet scientia superiori, et fide; ut in littera expresse di-
citur, dum in corollario ponitur fides de principiis, et in distinctione
ponitur lumen superioris scientiae de eisdem. Sed scientia superior
est eorum habitus per se, quia ex essentiali comparatione, ex qua

habet subalternata quod sit scientia: fides vero est eorum habitus
per accidens, quia ratione subjecti in quo est, puta perspectivi non
geometree.

Est autem unum hic advertendum, quod in prima et essentiali
conditione subalternata scientize concurrunt duo. Primum est ine-
videntia in se, cum evidentia ex et in alio: secundum est mediatio
principiorum proximorum, quae est causa illius inevidentiz in se.
Sed primum horum est formale, et consequenter omnino semper
requisitum: secundum autem est materiale. Si enim posset salvari
illa inevidentia cum visibilitate in alio, absque mediatione, nihil mi-
nus subalternaretur illi: quia, ut jam patet ex dictis, penes illum
modum evidentize est essentialis et per se differentia inter subal-
ternantem et subalternatam. Et hinc sequitur quod non oportet
principia subalternata ex formali ratione subalternationis habere
propter quid: sed sat est esse illo modo propositiones inevidentes
et visibiles.

IV. Conclusio modificata est: Sacra doctrina est scientia, subal-
ternata scientize Dei et beatorum. — Probatur. Habitus acquisitus
ex principiis notis lumine scientize Dei et beatorum, est scientia su-
balternata illi: sacra doctrina est hujusmodi: ergo.

V. Corollarium est: Sacra doctrina credit principia revelata sibi a
Deo. — Probatur ex conditione subalterni artificis: musica credit
principia tradita sibi ab arithmetico: ergo, etc.

VI. Circa hunc articulum, adverte conclusionem responsivam ha-
bere duas partes: scilicet et quod theologia est scientia; et quod
est subalternata scientiae Dei. Contra quidem primam partem mul-
tipliciter arguitur a Durando, Aureolo et Gregorio de Arimino, ut
habes hic a Capreolo, ex conditionibus ipsius scire et demonstra-
tionis assignatis | Poster. et VI Ethic. — Ex parte objecti. Quia scien-
tia est de necessariis: ista est de contingentibus, puta Incarnatio-
ne, praedestinatione, glorificatione, etc. — Ex parte principiorum.
Tum quia scientia est ex per se notis: tum quia habitus principio-
rum scientize est superior habitu conclusionis. — Ex parte certitudi-
nis. Tum quia sciens scit se scire: tum quia scientia est virtus intel-
lectualis. Et si dicatur quod theologus scit se scire ex suppositione,
scilicet si articuli fidei sunt veri: ergo, inquit Aureolus, ista est
scientia consequentiarum, et non consequentium; et necessitatis
consequentie, et non consequentis; et, breviter, illationum, non
rerum. — Ex parte modi. Sacra doctrina, inquit Scotus, in Ill Sent.,
dist. XXIV, qu. unica, non est tradita per discursum syllogisticum;
sed omnibus &que assentimus, ita quod non uni propter aliud:
ergo. Antecedens manifestatur. Quia licet arguatur | ad Corinth.
cap. XV, et a doctoribus, nulla tamen major certitudo est probatae
quam probantis, aut probatee et non probatze sed simpliciter pro-
positae: quod in scientia non contingit. — Ex parte demum subjecti.
Fides et scientia, apud te, non stant simul, inquit Scotus ibidem, et
qu. lll Prologi Primi: ergo.

VII. Contra secundam autem partem, seu minorem allatee ratio-
nis, multipliciter arguitur, impugnando duo: primo diversitatem
theologie nostree a theologia Dei et beatorum; secundo, quod di-
stinctio illa quae est inter eas, qualiscumque sit, non est distinctio
cum requisitis conditionibus ad subalternantem et subalternatam.

Scotus igitur, in | Sent., qu. lll Prologi, dupliciter invehit contra
primum. Scientia Dei non potest esse nisi una formaliter: igitur
nulla est subalternata. Antecedens patet: quia deitas non est nisi
una ratio formalis. — Praeterea, de eisdem veritatibus primo impos-
sibile est esse subalternantem et subalternatam, quia ubi illa desi-
nit, haec incipit: istee sunt de eisdem: ergo. — Haec duo motiva si-
mul ab Aureolo innuuntur sub alia forma, sic. Subjectum subalter-
natee addit ad subjectum subalternantis: sed subjectum theologize
nostrae non addit: ergo.

Contra secundum autem, Scotus ibidem, et in Il ubi supra, du-
pliciter arguit. Scientia subalternata dependet a subalternante ut a
causa: ista non dependet sic a scientia beatorum: ergo. Probatur
minor. Causa scientia non est nisi objectum, potentia, subjectum,
vel lumen: quorum nullum est scientia illorum. — Praeterea, subal-
ternata et subalternans sunt compossibiles in eodem subjecto:
istee non sunt compossibiles: ergo. Probatur minor. Quia sequere-



12 | Opera omnia sancti Thomae Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologize |

tur quod idem esset simul comprehensor et viator.

Demum contra idem arguit Durandus. Subalternans dicit prop-
ter quid, et subalternata quia: istee non sic se habent: ergo. Proba-
tur minor. Quia theologalia non habent propter quid: et si habent,
idem dicimus nos et beati; puta propter quid Christus est incarna-
tus, scilicet propter humanam salutem, etc.

VIIl. Ad evidentiam hujus difficultatis, scito duo. Primum est,
quod theologia nostra potest dupliciter considerari: uno modo se-
cundum se; alio modo ut in nobis viatoribus. Si consideretur secun-
dum se, sic procul dubio est scientia subalternata scientiee beatae
quoad evidentiam, cum ex ejus continuabilitate scientize rationem
induat, dum procedit ex principiis secundum se notis lumine bea-
to. Et contra hoc paucae aut nullee rationes militant: quoniam pri-
mae rationes infringunt theologiam nostram in nobis non esse
scientiam; secundae vero non esse subalternatam totaliter, non
quoad aliquid. — Si autem consideretur ut in nobis viatoribus, sic
difficultates motae emergunt. Et putatur quod etiam apud sanctum
Thomam, sic accepta non sit scientia nisi a@quivoce, ut alibi ipse di-
cere videtur: nec sit subalternata nisi secundum quid, scilicet
quoad evidentiam. Et si haec considerentur, facilis esset quaestionis
solutio.

IX. Verum mihi videtur aliter esse interpretandum sanctum Tho-
mam, quoad secundum praecipue punctum. Nam quoad primum
punctum, scilicet quod theologia nostra, ut in nobis viatoribus,
non sit aut sit scientia, utraque pars potest, sane intellecta, dici: et
quod non est scientia (scilicet non habet scientiae rationem perfec-
tam, quia non vere scit, qui non potest resolvere in principia evi-
dentia: et hoc intendit ubicumque hoc innuit); et quod est scientia
imperfecta, ratione status praesentis; scientia enim imperfecta non
est extra latitudinem scientize. Et hoc affirmavit hic littera. Et ne
daretur occasio male intelligendi, cum fuisset tantum quaesitum
utrum esset scientia, responsum est affirmative cum adversativa
subjuncta; ut completa responsio esset cum conditione specifican-
te, et non absolute. Non enim probavit quod est scientia, sed quod
est scientia subalternata; ut ex qualitate adjuncta intelligeres im-
perfectionem quam in statu hoc habet.

X. Quoad secundum vero punctum, de subalternatione, videtur
mihi quod de subalternatione simpliciter intendat littera. Tum quo-
niam de tali distinxerat ante conclusionem: tum quia, ut patet ex
dictis, subalternatio quoad evidentiam oritur ex ratione scientize.
Et propterea tenendum arbitror quod theologia nostra, secundum
se, est vere scientia simpliciter subalterna: ut in nobis vero viatori-
bus, est scientia imperfecte, sed simpliciter subalterna.

Tu autem, novitie, cum disputas, cave ne fallaris, pro eadem ac-
cipiens theologiam secundum se, et theologiam nostram secun-
dum se. Haec enim valde differunt. Quoniam theologia secundum
se est scientia quam nata est parere deitas secundum se: et haec
est theologia quam Deus de seipso habet. Sed theologia nostra di-
stinguitur, si ly nostra demonstret humanam naturam simpliciter,
in theologiam beatorum et viatorum. Non oportet autem distingui,
si ly nostra demonstret viatores: et sic accipitur in proposito. Haec
tamen potest accipi secundum se, et ut in nobis viatoribus. Habes
autem distinctionem hanc ultimam ex littera, dum in corollario
manifeste loquitur de theologia nostra ut in nobis viatoribus, quo-
rum est credere principia; et in conclusione responsiva locutus est
de eadem secundum se: convenit siquidem ei secundum se, oriri
ex principiis notis secundum se lumine superioris scientize, etc.

XI. Secundum est quod, quia omnia nostra, translata in Deum,
seclusis imperfectionibus transferri intelliguntur, consequens est et
quod scientia ratione evidentiz et certitudinis, non quoad discur-
sus imperfectionem; et quod subalternare, non quoad discursu de-
monstrativo probare principia subalternate, sed quoad eviden-
tiam illorum, et causalitatem notitize eorum in aliis, transferatur in
Dei scientiam. Ac per hoc, non oportet ex subalternatione quod
principia theologize nostrae sint conclusiones theologize beatorum:
sed sat est quod sint propositiones evidentes theologize beatorum.
Sicut si geometria absque discursu esset, haberet quam nunc ha-
bet evidentiam de principiis perspectivee, sed non eodem modo:
et nihil minus subalternans esset. Quia igitur conclusiones theolo-

gales procedunt ex articulis fidei ut principiis non in se evidenti-
bus, sed in scientia Dei et beatorum, consequens est quod habet
essentialem conditionem constitutivam scientiae subalternatae; et
quod est scientia ex continuatione ad scientiam Dei et beatorum;
et quod habitus per se principiorum ejus est scientia divina, habi-
tus vero per accidens eorum est fides; et quod non opponitur
scientize beate ex parte objecti nec subjecti, sed secundum evi-
dentiam et inevidentiam negative; et quod sunt compossibiles in
eodem subjecto simul. Nec est idem judicium de scientia subalter-
nata et fide. Quoniam lumen divinum absolute est per se ratio for-
malis hujus notitiee, inquantum scientifica est: lumen autem divi-
num obumbratum est per se ratio assensus fidei, quae per acci-
dens est, ut dictum est, habitus principiorum horum. Et ideo habi-
tus principiorum non remanebit in patria: scientia autem acquisita
ex eis remanebit, juxta illud Hieronymi: Discamus in terris etc.

Xll. Unde ad rationes in oppositum contra primam partem in-
ductas, singillatim, propter novitios, respondendo dicitur.

Et ad primum dicitur, quod Incarnatio, et alia hujusmodi secun-
dum se contingentia, ut subsunt huic scientize, sunt necessaria;
quemadmodum ut scita a Deo sunt necessaria, ut in quaestione
XIV patebit.

Ad secundum vero, jam patet quod ista scientia est ex per se no-
tis, idest evidentibus, mediate: et hoc sufficit, juxta illud | Topic.:
demonstratio est ex per se notis, vel ex his quae per illa fidem
sumpserunt. — Habitus quoque per se principiorum hujus scientize
est altior ipsa; quidquid sit de habitu per accidens, idest fide; quae
dici potest altior scientia quoad adhasionem, licet non quoad evi-
dentiam.

Ad tertium autem dicitur, quod theologus scit se scire, non con-
ditionaliter, sed subalterne: hoc autem non est scire illationes tan-
tum, sed illata ex principiis evidentibus in superiori scientia. Nec
plus potest inferri ex tali inevidentia, nisi quod tale scire non est
perfectum, nisi continuetur cum superiori scientia: quod non so-
lum concedimus, sed docemus. — Et similiter dicimus quod scientia
subalterna, usquequo non continuatur subalternanti, non est vir-
tus intellectualis, sed inchoatio virtutis intellectualis: et ideo spec-
tat ad eandem virtutis speciem, scilicet scientiam.

Ad quartum, quod est Scoti, negatur antecedens. Quoniam in
Sacra Scriptura traduntur demonstrationes virtualiter; et generatur
alius habitus a fide, ex deductione conclusionum ex articulis fidei.
Nec est verum quod omnibus assentiamus zque, seu eodem
modo. Quoniam articulis assentimus non propter aliud: conclusio-
nibus autem, de quibus solis est haec scientia, assentimus propter
articulos. Et cum dicitur quod aque assentimus probatis et simpli-
citer propositis, respondetur: Si omnia simpliciter credenda propo-
nerentur, theologia nostra in se quidem esset scientia, quia conclu-
siones sua secundum se natee sunt deduci ex articulis fidei; sed
quoad nos non esset scientia, sed fides; et non solum zeque, sed
eodem modo assentiremus omnibus. Verum quia de facto articuli
proponuntur nobis simpliciter credendi, cetera autem ut ex articu-
lis deducenda, ideo non eodem modo assentimus principiis et con-
clusionibus. Nec aque assentimus conclusionibus probatis et non
probatis: propter quod circa non probatas tanta opinionum diver-
sitas in sacra doctrina toleratur. Et propterea est scientia non so-
lum in se, sed quoad nos; imperfecta tamen.

Ad ultimum autem, jam patet quod non ponimus fidem et scien-
tiam de eodem simul: quia fides est de articulis, scientia autem de
conclusionibus.

XIll. Ad argumenta vero contra secundam partem, respondendo
dicitur quod scientia de Deo adaquata non potest esse nisi una:
inadaequata vero potest multiplicari. Talis autem est theologia. —
Vel dicatur, et melius, quamvis in idem redeat, quod antecedens
est simpliciter falsum. Quoniam ad unitatem scientize requiritur et
unitas rationis formalis objecti ut res, et unitas rationis formalis
objecti ut objectum, ut in sequenti patebit articulo. In proposito
autem, quamvis deitas sit una ratio formalis objecti utriusque
theologiae ut res est, alia tamen et alia est ratio formalis ejusdem
objecti ut objectum est, in utraque theologia. Quoniam Deus ut
clare visus objicitur beatis: Deus autem ut revelatus, abstrahendo



Opera omnia sancti Thoma Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiz I | 13

a claritate et obumbratione, objicitur theologize nostrae absolute
sumptae.

Ad secundum dicitur, quod theologia nostra et beatorum non
sunt de eisdem veritatibus: prout manifeste patet de veritatibus
articulorum fidei, de quibus est theologia beatorum, non nostra.

Et per haec patet responsio ad formam argumenti Aureoli. Con-
cedi siquidem potest quod subjectum theologize nostree addit ali-
quo modo ad subjectum theologize beatorum, accipiendo subjec-
tum nostrae theologize pro toto aggregato ex subjecto ut re et ut
objecto: sic enim subjectum est Deus revelatus; revelationem au-
tem constat addere differentiam accidentalem. At si pertinaciter
ex parte objecti ut res est, additionem talem quis exigat in subjec-
to subalternatae, negatur assumptum universaliter; licet in quibu-
sdam verificetur. Nec oppositum dicitur | Poster.: sed docetur ibi-
dem quod una scientia non descendit in aliam, nisi subjectum sit
sub subjecto simpliciter vel sic; quod concedimus, dum dicimus
scientiam beatorum descendere in nostram, quia formale subjec-
tum ut res est omnino idem utrobique, et ut objectum hujus, est

sub objecto illius.

Ad reliqua vero objecta contra secundum punctum, dicitur quod
ista scientia dependet a theologia beatorum ut a lumine: et quod
sunt compossibiles simul in eodem. Nec sequitur quod idem sit si-
mul viator et comprehensor: sed sit simul comprehensor, et ha-
bens scientiam quam acquisivit in via, alio modo, non solum prop-
ter exclusionem discursus, sed propter perfectionem quam ex con-
tinuatione ad scientiam beatorum sortitur.

Ad ultimum Durandi, negatur theologales conclusiones non ha-
bere propter quid, quidquid sit de principiis. Et si idem propter
quid nos et beati dicamus, non tamen eodem modo: quia illi evi-
denter, nos autem absque evidentia. At si principia dicatur oporte-
re habere propter quid, responsum est quod sufficit quod non sint
evidentia in subalternata, sed in subalternante. Et hoc loquendo
de propter quid proprie: nulla namque est propositio pure theolo-
galis, quae non habeat aliquo modo propter quid.

Et sic patet responsio ad omnia objecta.

ARTICULUS TERTIUS.
UTRUM SACRA DOCTRINA SIT UNA SCIENTIA.

Infra art. 4; | Sent., Prol., art. 2, 4.

4D TerTiuM sic proceditur. Videtur quod sacra
4l doctrina non sit una scientia. Quia secundum

J Philosophum in | Poster., una scientia est quee
est unius generis subjecti. Creator autem et creatura,
de quibus in sacra doctrina tractatur, non continentur
sub uno genere subjecti. Ergo sacra doctrina non est
una scientia.

2. PraTerea, in sacra doctrina tractatur de angelis, de
creaturis corporalibus, de moribus hominum. Huju-
smodi autem ad diversas scientias philosophicas perti-
nent. Igitur sacra doctrina non est una scientia.

Sep conTra est quod Sacra Scriptura de ea loquitur si-
cut de una scientia, dicitur enim Sap. X, dedit illi scien-
tiam sanctorum.

ResponDEO DICENDUM Sacram doctrinam unam scientiam
esse. Est enim unitas potentize et habitus consideran-
da secundum objectum, non quidem materialiter, sed
secundum rationem formalem objecti: puta homo, asi-
nus et lapis conveniunt in una formali ratione colorati,
quod est objectum visus. Quia igitur sacra scriptura
considerat aliqua secundum quod sunt divinitus reve-
lata, secundum quod dictum est, omnia quaecumque

sunt divinitus revelabilia, communicant in una ratione
formali objecti hujus scientize. Et ideo comprehendun-
tur sub sacra doctrina sicut sub scientia una.

Ap priMum ergo dicendum quod sacra doctrina non
determinat de Deo et de creaturis ex sequo: sed de
Deo principaliter, et de creaturis secundum quod refe-
runtur ad Deum, ut ad principium vel finem. Unde uni-
tas scientize non impeditur.

Ab secunoum dicendum quod nihil prohibet inferiores
potentias vel habitus diversificari circa illas materias,
quze communiter cadunt sub una potentia vel habitu
superiori: quia superior potentia vel habitus respicit
objectum sub universaliori ratione formali. Sicut ob-
jectum sensus communis est sensibile, quod compre-
hendit sub se visibile et audibile: unde sensus commu-
nis, cum sit una potentia, extendit se ad omnia objec-
ta quinque sensuum. Et similiter ea quae in diversis
scientiis philosophicis tractantur, potest sacra doctri-
na, una existens, considerare sub una ratione, inquan-
tum scilicet sunt divinitus revelabilia: ut sic sacra doc-
trina sit velut quaedam impressio divine scientiz,
guee est una et simplex omnium.

Commentaria Cardinalis Cajetani

n titulo nota duos terminos, scilicet subjectum et praedicatum:

ly enim sacra doctrina sumitur pro tota scientia theologica; ly

una supponit pro unitate specifica speciei specialissimze. Et ad-
verte caute quod hic non quaeritur utrum sit una simplex qualitas,
sed utrum sit una scientia secundum speciem; quidquid sit de
modo unitatis ipsius scientiae in communi, an scilicet sit una unita-
te simplicitatis, an unitate ordinis, etc. Nihil enim refert ad propo-
situm quid quisque sentiat. Sat est hic discutere an theologia sit
scientia una secundum speciem specialissimam; an non, sed sit di-
visibilis in multas species; et, ut mathematica dividitur in geome-
triam, arithmeticam etc., ita haec dividatur in scientias plures, puta
de Deo, de Christo, de moribus.

Il. In corpore est una conclusio, responsiva quaesito affirmative:
Sacra doctrina est scientia una. — Probatur. Unitas potentiz et ha-
bitus est secundum unitatem rationis formalis objecti: ergo sacra
doctrina est scientia una.

Antecedens declaratur in potentia visiva et ratione formali sui
objecti. — Consequentia vero probatur. Omnia considerata in sacra
doctrina, communicant in una ratione formali objecti hujus scien-
tize, scilicet lumine divinae revelationis: ergo.

lll. Ad evidentiam hujus rationis, nota duplicem esse rationem
formalem objecti in scientia: alteram objecti ut res, alteram objecti
ut objectum; vel alteram ut quee, alteram ut sub qua. Ratio forma-
lis objecti ut res, seu quee, est ratio rei objectee qua primo termi-



14 | Opera omnia sancti Thoma Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiz |

nat actum illius habitus, et ex qua fluunt passiones illius subjecti,
et quae est medium in prima demonstratione; ut entitas in meta-
physica, quantitas in mathematica, et mobilitas in naturali. Ratio
autem formalis objecti ut objectum, vel sub qua, est immateriali-
tas talis, seu talis modus abstrahendi et definiendi: puta sine omni
materia in metaphysica, cum materia intelligibili tantum in mathe-
matica, et cum materia sensibili, non tamen hac, in naturali.

IV. Necessitas autem, qualitas et distinctio harum rationum su-
menda est ex distinctione duorum generum, in quibus oportet lo-
care objectum scientize. Oportet enim quod formaliter sit talis res,
taliter scibilis. Et ideo oportet quod habeat et rationem formalem
constituentem formaliter ipsam in tali esse reali, et rationem for-
malem constituentem formaliter ipsam in tali esse scibili; ut sic re-
ponatur et in genere rerum et in genere scibilium; quemadmodum
objectum sensus est in duobus generibus, scilicet sub passibili
qualitate et sub sensibili. Alize namque sunt differentize et species
passibilis qualitatis, et aliae sensibilis. lllius enim sunt species color,
sonus, odor, etc.: istius vero species sunt visibile, audibile, odorabi-
le. lllius differentiae sunt constitutivee rerum objectarum: istius dif-
ferentize nihil ponunt in ipsis rebus objectis. lllae rursus constituunt
subjecta, istee passiones, juxta illud Il de Anima, ubi visibile praedi-
catum secundi modi per se, seu passio, ponitur coloris. Et quemad-
modum sensus distinctio et multiplicatio non attenditur secundum
quamcumque divisionem sensibilis qualitatis, sed solum secun-
dum illam in illa quinque, ex quibus fluit divisio per se sensibilis in
eo quod sensibile (per proprias scilicet differentias ipsius sensibilis,
puta taliter immutativum esse sensus, etc.), quoniam sensus dici-
tur dividi secundum divisionem sensibilis inquantum sensibile: ita
objectum scientize est in genere entis et in genere speculabilis, ita
quod haec duo genera aliis et aliis differentiis propriis dividuntur in
proprias species. Entis enim differentise propriae sunt constitutivee
entium in suis generibus realibus, sicut esse per se constituit sub-
stantiam, et esse in alio accidens, etc.: speculabilis autem proprize
differentiae nihil ponunt in entibus. Unde illee intrinsece consti-
tuunt subjecta, istee constituunt quasi passiones eorum: quando-
quidem et speculabilitas entis passio est. Et propterea illa sola en-
tis divisio diversificat habitus speculativos, qua infert propriam di-
visionem speculabilis ut speculabile est, per proprias differentias
ipsius speculabilis: quae penes diversitatem modi abstrahendi a
materia sumuntur VI Metaphys. Ita quod primo dividitur ratio entis
in entitatem simpliciter, quantitatem, et mobilitatem, et deitatem.
Et ex hac fluit alia divisio scibilis, in scibile per lumen metaphysica-
le, idest medium illustratum per abstractionem ab omni materia;
et per lumen mathematicum, idest medium illustratum immateria-
litate sensibili, obumbratum tamen materia intelligibili; et per lu-
men physicum obumbratum, idest medium obumbratum materia
sensibili, illustratum autem ex separatione individualium conditio-
num; et per lumen divinum, idest medium divino lumine fulgens,
quod scibile theologicum constituit.

V. Habet igitur objectum scientize duplicem rationem formalem:
alteram quidditativam sibi ut res est; alteram denominativam sui
simpliciter, quidditativam autem sibi ut est sub genere scibilis;
quod est esse sub genere objecti, quoniam scibile species est ob-
jecti. Et ideo dictum est quod altera est objecti ut objectum est. Et
guoniam, quemadmodum sensus distinguitur secundum distinc-
tionem sensibilis ut sic, ita scientia dividitur secundum divisionem
scibilis ut sic; ita quod ubi est una species specialissima scibilis, ibi
oportet esse unam tantum speciem scientiee, quemadmodum
etiam in sensu et sensibili accidit; et ubi plures differentiae scibilis
ut sic reperiuntur, diversas oportet scientiae species ponere: et si
his adjunxeris quod differentiae scibilis ut sic, sunt ipsa rationes
formales objecti scibilis ut objectum est: de necessitate sequitur
quod unitas et diversitas specifica scientiarum attendantur penes
unitatem et diversitatem rationum formalium objectorum ut ob-
jecta sunt; vel, quod idem est, rationum formalium sub quibus res
sciuntur. — Et hoc est quod in littera dicitur, dum ratio quare theo-
logia sit una scientia, assignatur ex unitate rationis formalis sub
qua, seu objecti ut objectum, idest luminis divinee revelationis:
omnia enim dicuntur considerari in theologia inquantum sunt divi-

nitus revelabilia. Et sic patet vis et sensus rationis allatae in littera.

VI. Circa hanc rationem sic expositam, occurrit triplex dubium:
primum circa ipsam rationem; secundum circa antecedens; ter-
tium circa propositionem assumptam in probatione consequentize.
Et sunt singillatim absolvenda, ordine proposito.

Circa rationem igitur littera dubium occurrit, quia in sequivoca-
tionem cecidit. Quoniam in antecedente loquitur de ratione for-
mali objecti ut res est (ut patet ex ejus probatione in visu: assumi-
tur namque coloris ratio pro ratione formali visibilis; coloris autem
ratio est ratio formalis visibilis inquantum res, ut patet): probatio
vero consequentize loquitur de ratione formali objecti ut objectum
est; quoniam revelabilitatem subsumit esse rationem formalem
objecti theologize. Ergo manifeste committitur aquivocatio, sub
ratione formali objecti ut res subsumendo rationem formalem ob-
jecti ut objectum.

VII. Ad hoc dicitur, negando assumptum. Quoniam antecedens
supponit indistincte pro ratione formali objecti sive ut res, sive ut
objectum: quamvis sit manifestatum quoad rationem formalem
objecti ut res; tum quia notior est; tum quia convertibiliter se con-
sequuntur illze duze rationes formales, ut subjectum et passio, ut
dictum est. Et propterea absque sequivocatione subsumi potuit de
ratione formali objecti ut objectum est, scilicet revelabilitate.

Et merito magis ratio objecti ut objectum subsumpta est, quam
ratio objecti ut res. Tum quia ratio objecti theologici ut res, adhuc
non est assignata, sed in articulo 7 discutienda erat: alia vero est
assignata et in 1 et in 2 articulo. Tum quia ratio illius ut res, non in-
fert speciem specialissimam objecti ut sic, et consequenter nec
speciem specialissimam scientia, ut nunc nunc patebit: et sic non
habuisset intentum suum.

VIIl. Sed contra responsionem insurgit major difficultas. Quo-
niam si verum est quod ratio formalis objecti ut res, et ratio ejus ut
objectum, se habent ut subjectum et passio convertibiliter, ut pree-
fata responsio sustinet, et prius est dictum; sequitur quod theolo-
gia beatorum et nostra conveniant in una ratione formali objecti ut
objectum est, et consequenter sint una scientia secundum spe-
ciem specialissimam. Et consequenter ruit tota subalternatio arti-
culi praecedentis, ut ibi arguebat Scotus: quia idem non subalter-
natur sibi. — Probatur sequela sic. Istae theologiae conveniunt in ra-
tione formali objecti ut res, quia deitas est ratio formalis utrobi-
que: ergo in ratione formali objecti ut objectum. Patet consequen-
tia. Quia illee duee rationes formales convertibiliter se inferunt, ut
subjectum et passio, secundum dicta: oportet enim convenientia
in unitate subjecti, quod conveniant in unitate passionis illius, quo-
niam inseparabilis est passio a subjecto.

IX. Ad hoc dicitur, quod illa propositio, scilicet: ratio formalis ob-
jecti ut res, et ratio ejus ut objectum, sunt convertibiles etc, verissi-
ma est, sane intellecta, scilicet de ratione formali objecti ut sic
adaequata rationi formali rei. Secus autem est de ratione formali
objecti ut objectum inadaequata rationi formali objecti ut res (si
contingit aliquod objectum habere rationem inadaequatam): quo-
niam inadaquatam non oportet converti cum ratione rei; sed in-
ferre quidem illam, et non necessario inferri ab illa. Sic autem est
in proposito. Quia deitati respondet una tantum ratio formalis
adaequata objecti ut objectum est, et haec est lumen divinum: sed
illa ratio formalis non est una specie, sed genere; et dividitur in lu-
men divinum evidens, et lumen divinum revelans (abstrahendo ab
evidentia et inevidentia), et lumen divinum inevidens. Et primum
est ratio sub qua theologize beatorum, secundum nostrae, tertium
fidei. Et propterea, cum unitate rationis formalis objecti ut res, stat
diversitas specifica rationum formalium objecti illius ut objectum;
et consequenter diversitas specifica habituum. Et ideo, quamvis
deitas convertatur cum illa ratione adaequata, et mutuo se infe-
rant, non tamen convertitur cum aliqua specie illius. Et consequen-
ter nullam earum determinate infert, sed infertur a singulis. Valet
enim: Deus sub ratione deitatis est objectum talis scientiae, ergo
sub lumine divino, et e converso: sed non valet, ergo sub lumine
evidenti; aut, ergo sub lumine revelationis, etc.

X. Et ut scias radicem responsionis hujus, adverte quod, licet
duze rationes formales saepius nominatee se habeant convertibili-



Opera omnia sancti Thoma Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiz | | 15

ter ut subjectum et passio, non tamen convertibiliter se habent in
gradu unitatis; ita quod, si altera una est unitate specifica specialis-
sime, altera quoque sit sic una; et si altera est una genere, quod
reliqua quoque sit una generice. Imo totum oppositum in pluribus
apparet. Nam in objecto metaphysicze, ratio entis est una minus
guam genere: et tamen ratio suze speculabilitatis, scilicet abstrac-
tio a materia sensibili et intelligibili, est una secundum speciem
specialissimam. Et idem apparet in geometria et arithmetica, qua-
rum subjecta habent unitatem genericam ut res, et speciei atoma
ut objecta. Et per oppositum, quandoque ratio rei est una secun-
dum speciem atomam, et ratio objecti ut sic est una secundum ge-
nus; ut in proposito contingit de deitate et lumine divino. Et meri-
to opposito modo objectum theologize se habet ad objecta pree-
dictarum scientiarum: quia objectum formale ut res est, infinitum
est. Consonat quippe rationi ut rei species infinita excedat species
objecti finitas, quamvis adaquetur generi.

XI. Posset quoque dici quod ratio formalis objecti dupliciter assi-
gnatur: scilicet ex parte objecti, et haec convertibiliter se habet ad
rationem rei; vel ex parte defectivee potentize, et haec non conver-
titur, sed infert rationem formalem rei, et non infertur ab illa. Sic
autem est in proposito. Quia deitas et lumen divinum convertun-
tur: sed deitas et lumen divinum sic, non convertuntur; sed tale lu-
men infert et claudit in se deitatem, non autem e converso. Et ideo
licitum fuisset etiam sub ratione formali rei subsumere lumen re-
velationis: quoniam in hoc clauditur illa.

XIl. Circa antecedens est dubium, habens campum valde ma-
gnum, de unitate et diversitate habitus et potentiee ex objecto: et
propterea oporteret de hoc facere potius quaestionem specialem.
Sat sit hic, quod antecedens illud ex Il de Anima habetur, ubi po-
tentiee per actus, et actus per objecta distingui dicuntur: idem est
enim de actu et habitu judicium quoad hoc.

XIIl. Circa propositionem assumptam in probatione consequen-
tize, scilicet: omnia considerata in sacra doctrina conveniunt in una
ratione formali, idest revelabilitate divina, dupliciter dubitatur: pri-
mo contra ipsam in se; secundo contra ipsam ut applicatur ad infe-
rendum unitatem specificam theologize.

Contra ipsam quidem in se, arguit Albertus Magnus in | libro
Summeae sux Theologize. Revelabilitas nihil ponit in re revelata:
ergo non est ratio formalis. Tenet sequela, quia ratio formalis ponit

aliquid in objecto cujus est ratio. — Deinde arguit Aureolus. Lumen
divinum se habet ad theologiam ut intellectus agens ad scientias
acquisitas: ergo non est ratio formalis. — Praeterea, Deus se habet
ut praeceptor: ergo sua revelatio non est ratio formalis.

Contra ipsam autem ut infert unitatem scientize, arguit Aureo-
lus. Si Deus revelaret simul philosophiam et geometriam, non
propterea esset una scientia: ergo ex unitate revelationis non se-
quitur unitas scientize, etc.

XIV. Pro evidentia responsionum ad has objectiones, ultra prze-
dicta, scito quod lumen divinae revelationis dupliciter comparari
potest ad aliquam scientiam. Primo, ut infundens ad infusum, seu
causa efficiens ad effectum. Et sic non dat unitatem scientize: quo-
niam potest omnes scientias, quantumcumque diversas, infunde-
re. Alio modo, ut ratio seu modus cognoscendi objecti, sub quo,
seu qua, attingatur res revelata a cognoscente. Et sic dat unitatem
scientize. Et quamvis ista duplex comparatio concurrat hic simul,
non tamen oportet semper simul concurrere. Si enim Deus revela-
ret mihi geometriam, non propterea revelatio esset ratio sub qua
objecti geometrize meae: quoniam ego scirem geometricalia sub il-
lamet ratione formali, qua alii geometrae scirent. Sed in theologia
concurrit utraque comparatio: quoniam et hzec scientia non nisi
per infusionem habita est; et res scitee in ea omnes attinguntur, et
eis assentitur, ut subsunt divino lumini, ut modo cognoscibilitatis
earum. Et propterea unitas theologize infertur in littera ex unitate
divini luminis, non ut infundens est, sed ut est ratio formalis sub
qua, modo superius exposito.

XV. Et ex his patet facile responsio ad objecta. Nam ratio Alberti
2quivocat de ratione objecti, ex conditionibus rationis formalis
objecti ut res, excludendo rationem formalem objecti ut objectum,
etc. — Prima autem ratio Aureoli deficit: quia lumen divinum se ha-
bet ut intellectus agens, sed non tantum; sed etiam ut ratio forma-
lis objecti ut objectum est. — Secunda vero eodem modo deficit:
quia praeceptoris illuminatio hic non solum est infusio, sed ratio rei
infusae sub qua. Et rursus, falsum est quod ab uno praeceptore ut
sic, possint plures scientize provenire.

Ad ultimum autem Aureoli, jam patet quod consequentia nihil
valet: quia lumen divinum, infundendo physicam simul et mathe-
maticam, non concurrit ut ratio objecti ut objectum est, sed ut in-
fundens tantum, etc.

ARTICULUS QUARTUS.
UTRUM SACRA DOCTRINA SIT SCIENTIA PRACTICA.

| Sent., Prol., art. 3, qu® 1.

4D aquartum sic proceditur. Videtur quod sacra
~p» 5% doctrina sit scientia practica. Finis enim prac-
ticee est operatio, secundum Philosophum in
Il Metaphys. Sacra autem doctrina ad operationem or-
dinatur, secundum illud Jac. |: estote factores verbi, et
non auditores tantum. Ergo sacra doctrina est practica
scientia.

2. Preterea, sacra doctrina dividitur per legem vete-
rem et novam. Lex autem pertinet ad scientiam mora-
lem, quae est scientia practica. Ergo sacra doctrina est
scientia practica.

Sep conTrRA, OMNis scientia practica est de rebus ope-
rabilibus ab homine; ut moralis de actibus hominum,
et xdificativa de adificiis. Sacra autem doctrina est
principaliter de Deo, cujus magis homines sunt opera.

Non ergo est scientia practica, sed magis speculativa.

ResponpEo picenoum quod sacra doctrina, ut dictum est,
una existens, se extendit ad ea queae pertinent ad di-
versas scientias philosophicas, propter rationem for-
malem quam in diversis attendit: scilicet prout sunt di-
vino lumine cognoscibilia. Unde licet in scientiis philo-
sophicis alia sit speculativa et alia practica, sacra ta-
men doctrina comprehendit sub se utramque; sicut et
Deus eadem scientia se cognoscit, et ea quae facit.

Magis tamen est speculativa quam practica: quia
principalius agit de rebus divinis quam de actibus hu-
manis; de quibus agit secundum quod per eos ordina-
tur homo ad perfectam Dei cognitionem, in qua ater-
na beatitudo consistit.

Et per hoc patet responsio Ap oBJecTA.

Commentaria Cardinalis Cajetani



Index

hujus tomi IV

ProlOgUS...cccueiiiiiiieeneiiieiiiennesiseniiennssssesniennsssssnsserensnes 7 Art. 3- Utrum possit esse aliquid infinitum actu secun-
. L. dum magnitudinem.........ccoeevieiiiieiiniiiee e 71
Qu. I- De sacra doctrina, qualis sit, et ad qua se ex- Art. 4- Utrum possit esse infinitum in rebus secundum
tendat....ccciiiiiiiiiiiiiininnnn e 8 MU UM e 74
Art. 1- Utrum sit necessarium, praeter philosophicas di-
sciplinas, aliam doctrinam haberi........c.cccoevvveereeeennnee g | Qu. VIII- De existentia Dei in rebus.......cceeeeueerunnnnns 78
Art. 2- Utrum sacra doctrina sit scientia..........ceecevevevenes 10 Art. 1- Utrum Deus sit in omnibus rebus.............c.......... 78
Art. 3- Utrum sacra doctrina sit una SCientia. ... oeeon... 13 Art. 2- Utrum Deus sit ubique.........coeceevcveneenieeneeeeee, 81
Art. 4- Utrum sacra doctrina sit scientia practica Art. 3- Utrum Deus sit ubique per essentiam, praesentiam
Art. 5- Utrum sacra doctrina sit dignior aliis scientiis.....17 et potentiam.. ..o 82
Art. 6- Utrum haec doctrina sit sapientia..........cccco....... 18 Art. 4- Utrum esse ubique sit proprium Dei................... 83
Art. 7- Utrum Deus sit subjectum hujus scientize........... 19 | Qu. IX- De Dei immutabilitate........eveveverrereerereens
Art. 8- Utrum haec doctrina sit argumentativa............... 22 Art. 1- Utrum Deus sit omnino immutabilis
Art. 9- Utrum Sacra Scriptura debeat uti metaphoris.....24 Art. 2- Utrum esse immutabile sit Dei proprium............ 86
Art. 10- Utrum Sacra Scriptura sub una littera habeat plu-
FES SENSUS. ..v.veveveisreererssreesesessssssessssssssssssesssessssssssasenas 25 | Qu. X- De Dei zeternitate.....cccieeenssenneeeniisciinnenneen, 89
i Art. 1- Utrum convenienter definiatur aternitas, quod
Qu. II- De Deo, an Deus Sit.ccicciirecerenicrncieinieneeene. 28 est interminabilis vitz tota simul et perfecta possessio
Art. 1- Utrum Deum esse sit per se NOtUM.......oovvveeevee.. 2 89
Art. 2- Utrum Deum esse sit demonstrabile................... 30 Art. 2- Utrum Deus sit @ternus.......ccoccceeevveeeeieeerineenenne 91
Art. 3- Utrum Deus Sit......ccooiriiiiiieiiiiiiee e 31 Art. 3- Utrum esse aternum sit proprius Dei................. 92
Qu. lll- De Dei simplicitate....uuneeeereeserseeseesesssesnes 35 Art. 4- Utrum aeternitas differat a tempore.................... 93
Art. 1- Utrum DEuUS Sit COTPUS....vuvrrererereerrerereeeereeneenens 35 Art. 5- De differentia aevi et temporis............cooevvvrnenne. 94
Art. 2- Utrum in Deo sit compositio formae et materize. 37 Art. 6- Utrum sit unum avum tantum.........cccecceeveennnee 98
Art. 3- Utrum sit idem Deus quod sua essentia vel natura | gy x| De UNItate Dei.....cocueseeecmsscnscssensncnsensnns 101
.................................................................................... 39 Art. 1- Utrum unum addat aliquid supra ens................101
Art. 4- Utrum in Deo sit idem essentia et esse............... 41 Art. 2- Utrum unum et multa opponantur.................... 103
Art. 5- Utrum Deus sit in genere aliquo...................... 42 Art. 3- Utrum Deus Sit UNUS..........eeeeeeeiiiiieeeieeiiieiieeeeee 104
Art. 6- Utrum in Deo sint aliqua accidentia 44 Art. 4- Utrum Deus sit maxime unus.............coeeeeeeeeeeees 105
Art. 7- Utrum Deus sit omnino simpleX.......c.cccceeeernneen. 45
Art. 8- Utrum Deus in compositionem aliorum veniat...46 | Qu. Xll- Quomodo Deus a nobis cognoscatur........ 107
. . Art. 1- Utrum aliquis intellectus creatus possit Deum vi-
Qu. IV- De Dei perfectione.....sisnisinsnns 49 dere per essentiam......c.ccccviieeiieiiiieee e 107
Art. 1- Utrum Deus sit perfectus........ccccecveveeeeeiieeeeeenns 49 Art. 2- Utrum essentia Dei ab intellectu creato per ali-
Art. 2- Utrum in Deo sint perfectiones omnium rerum..50 quam similitudinem videatur..........cccccevveevnnrrvnnnenn.. 109
Art. 3- Utrum aliqua creatura possit esse similis Deo.....52 Art. 3- Utrum essentia Dei videri possit oculis corporali-
Qu' V-De bONO iN COMMUNI . uveererrerreerserssesseossanssanss 54 01U LT 112
Art. 1- Utrum bonum differat secundum rem ab ente...54 Art. 4- Utrum aliquis intellectus creatus per sua naturalia
Art. 2- Utrum bonum secundum rationem sit prius quam divinam essentiam videre possit..........ccceceniinnnenn. 112
©NS.eeeeseseseeees e 55 | Art. 5 Utrum intellectus creatus ad videndum Dei essen-
Art. 3- Utrum omne ens sit bonuM..........cc.cceevererreerenns. 57 tiam aliquo creato lumine indigeat..............c.c.o.c... 115
Art. 4- Utrum bonum habeat rationem causze finalis.....58 Art. 6- Utrum videntium essentiam Dei unus alio perfec-
Art. 5- Utrum ratio boni consistat in modo, specie et ordi- tius videat. ..o 118
DIttt ettt e et st ettt st b e s bt e beenrae e earees 60 Art. 7- Utrum videntes Deum per essentiam ipsum com-
Art. 6- Utrum convenienter dividatur bonum per hone- prehendant.........cccoiiiiiiiiiiiii 119
stum, utile et delectabile.........cccecveeveeivieeiieniienee, 62 Art. 8- Utrum videntes Deum per essentiam omnia in
DEO VIdEaANT...ccitieieeiieiieeieeec e 120
Qu. VI- De bonitate Dei..ccereererreenerenereneranereneennnennees 63 Art. 9- Utrum ea qua videntur in Deo a videntibus divi-
Art. 1- Utrum esse bonum Deo conveniat.............c........ 63 nam essentiam per aliquas similitudines videantur.123
Art. 2- Utrum Deus sit summum bonum Art. 10- Utrum videntes Deum per essentiam simul vi-
Art. 3- Utrum esse bonum per essentiam sit proprium deant omnia quae in iPSO VIdeNt......voveveerevreeeeererrenn. 124
Dl e 64 Art. 11- Utrum aliquis in hac vita possit videre Deum per
Art. 4- Utrum omnia sint bona bonitate divina.............. 66 ©SSENTIAM . ..vtiirereteeee ettt ettt et et re e 125
Qu. VII- De infinitate Dei....cccceeeirirnnieriinnncernennnenns 68 Art. 12- Utrum per rationem naturalem Deum in hac vita
Art. 1- Utrum Deus sit infinitus........cccccvvvceeeeiiie e, 68 cognoscere possimus.. """""""""""""" 127
Art. 2- Utrum aliquid aliud quam Deus possit esse infini- Art. 13- Utrum per gratiam habeatur altior cognitio Dei
EUM PEI ESSENTIAM.v.veeeeeeeeeeeeeeeeeereeeeeeeeeeeee e 70 quam ea quz habetur per rationem naturalem......128




Qu. XllI- De nominibus Dei..ueeeeeierinecrennsrinnicrnenenns 130
Art. 1- Utrum aliquod nomen Deo conveniat............... 130
Art. 2- Utrum aliqguod nomen dicatur de Deo substantiali-

L= OO PO SPTTN 132

Art. 3- Utrum aliquod nomen dicatur de Deo proprie..133
Art. 4- Utrum nomina dicta de Deo sint nomina synony-

(0T O ST UU U UUPPTRROPRPPPPPPNt 135
Art. 5- Utrum ea quae de Deo dicuntur et creaturis, uni-
voce dicantur de ipsSiS......ccccveeercerercieeeeinee e 136
Art. 6- Utrum nomina per prius dicantur de creaturis
QUAM A€ DEO....ceruieiriieeieeiieeeeee et 140
Art. 7- Utrum nomina quae important relationem ad crea-
turas, dicantur de Deo ex tempore..........cccevvvevennne. 142

Art. 8- Utrum hoc nomen Deus sit nomen nature....... 147
Art. 9- Utrum hoc nomen Deus sit communicabile...... 148
Art. 10- Utrum hoc nomen Deus univoce dicatur de Deo

per participationem, secundum naturam, et secun-

dum opiNioNeM........eeiiiiiiiee e 150
Art. 11- Utrum hoc nomen qui est sit maxime nomen Dei
PrOPFIUM . .ciieieieecciiiiiirrerereee e e er e e e e e e e eesessssssanasreaans 151
Art. 12- Utrum propositiones affirmativee possint formari
08 DOttt 153
Qu. XIV- De scientia Del..cciiieeeneesssineennnnsssennennnnes 155
Art. 1- Utrum in Deo sit scientia.........cccceeeeeeiieiiieenneenns 155
Art. 2- Utrum Deus intelligat se.......ccoceeevveivvieeeeeeeenn. 157
Art. 3- Utrum Deus comprehendat seipsum................. 158
Art. 4- Utrum ipsum intelligere Dei sit ejus substantia.159
Art. 5- Utrum Deus cognoscat alia @ s€.....ccccceevveeennennen 160

Art. 6- Utrum Deus cognoscat alia a se propria cognitione

Art. 10- Utrum Deus cognoscat mala........ccccceerveeneeenee
Art. 11- Utrum Deus cognoscat singularia

Art. 12- Utrum Deus possit cognoscere infinita............ 172
Art. 13- Utrum scientia Dei sit futurorum contingentium
.................................................................................. 173

Art. 14- Utrum Deus cognoscat enuntiabilia................ 181
Art. 15- Utrum scientia Dei sit variabilis...........ccccee...... 182
Art. 16- Utrum Deus de rebus habeat scientiam specula-
BIVAML e 183

QU. XV- D€ idEiS.cireeeurreeerrrennnncecrrrennnnceerreennnncesnens 186
Art. 1- Utrum ideae Sint......eeeeeieiicieeeiee e 186
Art. 2- Utrum sint plures ideae.........cccooeeeeeeecnnnnnnnnn. 188

Art. 3- Utrum omnium quae cognoscit Deus, sint idea 190

Qu. XVI- De veritate....ueeeecssssssissiiciinnnnnnnneeeennnnnn 192
Art. 1- Utrum veritas sit tantum in intellectu............... 192
Art. 2- Utrum veritas sit in intellectu componente et divi-

Art. 7- Utrum veritas creata sit seterna......ccceeeeeeeeeeeeene. 200
Art. 8- Utrum veritas sit immutabilis............................ 201
Qu. XVII- De falsitate..iiciirecereirrnereiencrerencreseanenes 203

Art. 1- Utrum falsitas sit in rebus.......ccoovvveiieiiinnnnnnnne. 203

Art. 2- Utrum in sensu sit falsitas.........ccccceeveveeiiieneennn. 204
Art. 3- Utrum falsitas sit in intellectu........cccceeeveeeeennnns 205
Art. 4- Utrum verum et falsum sint contraria............... 207
Qu. XVIII- De Vita Dei..cccrrreenenccriiennensccsnnenescsennns 210
Art. 1- Utrum omnium naturalium rerum sit vivere.....210
Art. 2- Utrum vita sit quaedam operatio..........ccceeennnn. 211
Art. 3- Utrum Deo conveniat vita.......cccceevvevvveeeriennnnnes 212
Art. 4- Utrum omnia sint vita in Deo..........c.cceeevcunnnneen 214
Qu. XIX- De voluntate Dei..eeereeerrreneeniccinnenencrennnnns 216
Art. 1- Utrum in Deo sit voluntas.......c.ccccoeeeviveeeeennnn. 216
Art. 2- Utrum Deus velit ali@a a se.....cccccevceveevcvveeeeennnnn. 218
Art. 3- Utrum quidquid Deus vult, ex necessitate velit.219
Art. 4- Utrum voluntas Dei sit causa rerum.................. 222
Art. 5- Utrum voluntatis divinze sit assignare aliquam cau-
Y- 1 PO PP 223
Art. 6- Utrum voluntas Dei semper impleatur.............. 225
Art. 7- Utrum voluntas Dei sit mutabilis...........cccc........ 227
Art. 8- Utrum voluntas dei necessitatem rebus volitis im-
PONAT.....iiiiiiiiiiii 228
Art. 9- Utrum voluntas dei sit malorum........................ 231
Art. 10- Utrum Deus habeat liberum arbitrium............ 232

Art. 11- Utrum sit distinguenda in Deo voluntas signi..233
Art. 12- Utrum convenienter circa divinam voluntatem

PONANTUr QUINQUE SI8N@..cccuiirieeiiiiirieeeieereeeeeeeeeeeenns 234

Qu. XX- De amMOre Deiiiceeeeicerrrrnnessisrrnennnsssssssnnnnes 236
Art. 1- Utrum amor Sit in De0........eeeeeeriiiiiieieeeeeeeieeeeee 236
Art. 2- Utrum Deus omnia amet.......cccccceveeeiiiiiieeinnenns 237
Art. 3- Utrum Deus aqualiter diligat omnia................. 238
Art. 4- An Deus semper magis diligat meliora.............. 239
Qu. XXI- De justitia et misericordia D€i........c.ceeuuene 241
Art. 1- Utrum in Deo sit justitia......cccccvveeeeeieieiiiiininennnn, 241
Art. 2- Utrum justitia Dei sit veritas.......ccocceveeviienriennnns 242
Art. 3- Utrum misericordia competat Deo.................... 243
Art. 4- Utrum in omnibus operibus Dei sit misericordia et

J LU E 4] AT TS 244

Qu. XXII- De providentia D€i....ceeeereeerereennnneerennenne 246
Art. 1- Utrum providentia Deo conveniat..................... 246

Art. 2- Utrum omnia sint subjecta divinae providentiae 247
Art. 3- Utrum Deus immediate omnibus provideat...... 250
Art. 4- Utrum providentia rebus provisis necessitatem im-

PONAL. . e e e e 251

Qu. XXIlI- De praadestinatione.....cceeeesesieriennnienenns 253
Art. 1- Utrum homines pradestinentur a Deo............. 253
Art. 2- Utrum praedestinatio aliquid ponat in praedestina-
Lo RS PUSPP 254

Art. 3- Utrum Deus aliqguem hominem reprobet.......... 255
Art. 4- Utrum preaedestinati eligantur a Deo.................. 256
Art. 5- Utrum praescientia meritorum sit causa praedesti-
NATIONIS. .ottt 257

Art. 6- Utrum praedestinatio sit certa..........cccccvvvvvnneee. 262

Art. 7- Utrum numerus praedestinatorum sit certus....263
Art. 8- Utrum praedestinatio possit juvari precibus sanc-

Qu. XXIV- De libro Vit®...cceceeirreeeeceiiniinnnensicnieeannnns 267
Art. 1- Utrum liber vitae sit idem quod praedestinatio..267
Art. 2- Utrum liber vitae sit solum respectu vite glorize

preedestinatoruUmi.........cccveeecieeecciee e 268



Art. 3- Utrum aliquis deleatur de libro vitee.................. 268

Qu. XXV- De divina potentia.....ccccceeerreencrrereenrennnes
Art. 1- Utrum in Deo sit potentia.......cccccevevvvveeeeenneennnns
Art. 2- Utrum potentia Dei sit infinita
Art. 3- Utrum Deus sit omnipotens........cc.coceeevveernnnennn.

Art. 4- Utrum Deus possit facere quod praeterita non fue-

(10| SO T PP T TP PP P PPPPPPP 276

Art. 5- Utrum Deus possit facere qua non facit........... 277
Art. 6- Utrum Deus possit meliora facere ea quae facit 278
Qu. XXVI- De divina beatituding....cccccceeerenncrennnnnes 281
Art. 1- Utrum beatitudo Deo competat...........cuuuunneeee. 281
Art. 2- Utrum Deus dicatur beatus secundum intellectum
.................................................................................. 281

Art. 3- Utrum Deus sit beatitudo cujuslibet beati......... 283
Art. 4- Utrum in Dei beatitudine omnis beatitudo includa-

Art. 1- Utrum processio sit in Divinis
Art. 2- Utrum aliqua processio in Divinis generatio dici

POSSIT.eeeiiiiiiiiite ettt e s e e e e 289
Art. 3- Utrum sit in Divinis alia processio a generatione
VEIDI. ittt 290

Art. 4- Utrum processio amoris in Divinis sit generatio 292
Art. 5- Utrum sint plures processiones in Divinis quam

Qu. XXVIII- De relationibus divinis......cccceeueerennennes 297
Art. 1- Utrum in Deo sint aliquae relationes reales....... 297
Art. 2- Utrum relatio in Deo sit idem quod sua essentia

.................................................................................. 299
Art. 3- Utrum relationes quae sunt in Deo, realiter ab invi-
cem distingUaNtUr.......cccoecveeeeiiee e 302

Art. 4- Utrum in Deo sint tantum quatuor relationes rea-
les, scilicet paternitas, filiatio, spiratio et processio.303

Qu. XXIX- De Personis divinis....ccceeeeseeeeecssessenenenens 306
Art. 1- De definitione person@........cccceeveeevcvvvveeeeeeeennn. 306
Art. 2- Utrum persona sit idem quod hypostasis, subsi-

stentia et @ssentia......ooecveiieiiiiiii 308

Art. 3- Utrum nomen personza sit ponendum in divinis
.................................................................................. 309

Art. 4- Utrum hoc nomen persona significet relationem
.................................................................................. 311

Qu. XXX- De pluralitate Personarum in divinis...... 314

Art. 1- Utrum sit ponere plures personas in divinis...... 314
Art. 2- Utrum in Deo sint plures persona quam tres...315
Art. 3- Utrum termini numerales ponant aliquid in divinis

.................................................................................. 317
Art. 4- Utrum hoc nomen persona possit esse commune
TribUS PEIrSONIS....uvviieeiciiiiie et 318

Qu. XXXI- De his qua ad unitatem vel pluritatem
pertinent in DiviniS......cccveeueisncninennessscennensesieneses 320
Art. 1- Utrum sit Trinitas in Divinis........cccccveveeveeeeeenennen.

Art. 2- Utrum Filius sit alius a Patre
Art. 3- Utrum dictio exclusiva solus sit addenda termino

essentiali in divinis.....coccovceeriieieenic e, 322
Art. 4- Utrum dictio exclusiva possit adjungi termino per-
SONANT.cueiiiiieeiieee e 323

Qu. XXXlI- De divinarum personarum cognitione. 325
Art. 1- Utrum Trinitas divinarum personarum possit per

naturalem rationem COgNOSCi....cccevrevirvriveeeeeeeennnnn. 325

Art. 2- Utrum sint ponendz notiones in Divinis........... 327
Art. 3- Utrum sint quinque notiones...........cccceeeueeeennn. 330
Art. 4- Utrum liceat contrarie opinari de notionibus....332
Qu. XXXIII- De Persona Patris...ccccciieecerennierennninnnns 334
Art. 1- Utrum competat Patri esse principium.............. 334
Art. 2- Utrum hoc nomen Pater sit nomen proprie divinae
o115 0] T =T PP PP PPPP 335

Art. 3- Utrum hoc nomen Pater dicatur in divinis per
prius secundum quod personaliter sumitur............. 336

Art. 4- Utrum esse ingenitum sit Patri proprium.......... 338
Qu. XXXIV- De Persona Filii..cceeeecsccernenneesciennennnnns 340
Art. 1- Utrum Verbum in divinis sit nomen personale..340
Art. 2- Utrum Verbum sit proprium nomen Filii........... 343
Art. 3- Utrum in nomine Verbi importetur respectus ad
CrEATUIAM . e ittt 344

Qu. XXXV- D€ IMagiNe..cceeeeeerrennereenncerraeraseonsennses 347
Art. 1- Utrum Imago in divinis dicatur personaliter......347
Art. 2- Utrum nomen Imaginis sit proprium Filii........... 348
Qu. XXXVI- De persona Spiritus Sancti...ccceeeceenees 350
Art. 1- Utrum hoc nomen Spiritus Sanctus sit proprium
nomen alicujus divinae Persona®.........cccccvveeeeeeeeennns 350

Art. 2- Utrum Spiritus Sanctus procedat a Filio............ 351
Art. 3- Utrum Spiritus Sanctus procedat a Patre per Fi-
JTUMN e s e e e 356

Art. 4- Utrum Pater et Filius sint unum principium Spiri-
TUS SANCEIL..eiieieieee e 357

Qu. XXXVII- De nomine Spiritus Sancti quod est
7Y 2 1 Lo T oY 361
Art. 1- Utrum Amor sit proprium nomen Spiritus Sancti
.................................................................................. 361

Art. 2- Utrum Pater et Filius diligant se Spiritu Sancto. 362

Qu. XXXVIII- De nomine Spiritus Sancti quod est Do-

1 o o N 365
Art. 1- Utrum Donum sit nomen personale.................. 365
Art. 2- Utrum Donum sit proprium nomen Spiritus Sancti

.................................................................................. 366

Qu. XXXIX- De Personis ad essentiam relatis........ 368

Art. 1- Utrum in divinis essentia sit idem quod Persona
.................................................................................. 368
Art. 2- Utrum sit dicendum tres Personas esse unius es-
<] 0| (T =P PO OU U UUPOPPRPPPPPPPPIRE 370
Art. 3- Utrum nomina essentialia pradicentur singulari-
ter de tribus Personis.......ccocevceevienncieeeensinee e, 371
Art. 4- Utrum nomina essentialia concreta possint suppo-
Nere Pro PersoNa......ccceeeveeeveieceiieieererere e 373
Art. 5- Utrum nomina essentialia in abstracto significata
possint supponere pro Persona.........cccceeeveeeiecnnnnen. 376
Art. 6- Utrum persona possint praedicari de nominibus
€SSeNtialibUS...ccvviiiiiiiceeece e 377
Art. 7- Utrum nomina essentialia sint approprianda Per-
SONIS.cettieitteteteteete et e eeses e e e e e eeeeeeeeeeeeaesesenes 378
Art. 8- Utrum convenienter a sacris Doctoribus sint es-
sentialia Personis attributa.......cccccceeviieeniieninieenn.n, 379

Qu. XL- De Personis in comparatione ad relationes



sive proprietates......cciceeiiieniienciiinieieinninieen. 382
Art. 1- Utrum relatio sit idem quod persona................ 382
Art. 2- Utrum personae distinguantur per relationes....383
Art. 3- Utrum, abstractis per intellectum relationibus a

Personis, adhuc remaneant hypostases................... 384

Art. 4- Utrum actus notionales preaeintelligantur proprie-
TAIDUS. et e 388

Qu. XLI- De Personis in comparatione ad actus notio-
NAlES.. . ccceieriiiieteceeeeieeeeeeee e e e e e e e e e e e e nnnnanes 391
Art. 1- Utrum actus notionales sint attribuendi Personis
.................................................................................. 391

Art. 2- Utrum actus notionales sint voluntarii.............. 392
Art. 3- Utrum actus notionales sint de aliquo............... 396
Art. 4- Utrum in divinis sit potentia respectu actuum no-
HONAITIUM . 398

Art. 5- Utrum potentia generandi significet relationem, et
NON €SSENTIAM.....eiiiiiiiiiie e 399

Art. 6- Utrum actus notionalis ad plures personas termi-
(AT o Yo 1Y | AU 401

Qu. XLII- De =zqualitate et similitudine divinarum
Personarum ad inViceM......ccecereeererrenecrenncennenne.. 404

Art. 1- Utrum aequalitas locum habeat in divinis.......... 404
Art. 2- Utrum Persona procedens sit coaeterna suo princi-
pio, ut Filius Patri......ccccceeciiieieiiciieec e 406

Art. 3- Utrum in divinis Personis sit ordo naturee......... 408
Art. 4- Utrum Filius sit aqualis Patri secundum magnitu-
Lo 11011 o o PR 409

Art. 5- Utrum Filius sit in Patre, et e converso.............. 410
Art. 6- Utrum Filius sit aequalis Patri secundum poten-
BAM L ———— 411

Qu. XLIlI- De missione divinarum Personarum...... 413

Art. 1- Utrum alicui Personae divinae conveniat mitti...413
Art. 2- Utrum missio sit aeterna, vel temporalis tantum

Art. 3- Utrum missio invisibilis divinee personae sit solum
secundum donum gratiae gratum facientis..............
Art. 4- Utrum Patri conveniat mitti........ccccevvveeeeennnnn.
Art. 5- Utrum Filio conveniat invisibiliter mitti
Art. 6- Utrum missio invisibilis fiat ad omnes qui sunt par-
ticipes gratioe. i 418
Art. 7- Utrum Spiritui Sancto conveniat visibiliter mitti419
Art. 8- Utrum nulla Persona divina mittatur nisi ab ea a
qua procedit aeternaliter........cccceeeeeeecee e, 421

Qu. XLIV- De processione creaturarum a Deo, et de
omnium entium Prima Causa.....ccccerreeccrennereacsnns 422

Art. 1- Utrum sit necessarium omne ens esse creatum a

DOttt 422
Art. 2- Utrum materia prima sit creata a Deo............... 424
Art. 3- Utrum causa exemplaris sit aliquid preeter Deum

.................................................................................. 428
Art. 4- Utrum Deus sit causa finalis omnium................ 428

Qu. XLV- De modo emanationis rerum a primo prin-
(o] Lo U OTRPTRRRRRRRY . 1 ¢
Art. 1- Utrum creare sit ex nihilo aliquid facere........... 430
Art. 2- Utrum Deus possit aliquid creare............ccc.......
Art. 3- Utrum creatio sit aliquid in creatura
Art. 4- Utrum creari sit proprium compositorum et subsi-
SEENTIUM. ..o 433
Art. 5- Utrum solius Dei sit creare......ccoceveeereeeveennnnne 434
Art. 6- Utrum creari sit proprium alicujus Personz......439
Art. 7- Utrum in creaturis sit necesse inveniri vestigium

THINIALIS e 440
Art. 8- Utrum creatio admisceatur in operibus naturee et
ANTIS. ettt 441

Qu. XLVI- De principio durationis rerum creatarum
Art. 1- Utrum universitas creaturarum semper fuerit. .444
Art. 2- Utrum mundum inccepisse sit articulus Fidei....446
Art. 3- Utrum creatio rerum fuerit in principio temporis

.................................................................................. 449

Qu. XLVII- De distinctione rerum in communi....... 450
Art. 1- Utrum rerum multitudo et distinctio sit a Deo..450
Art. 2- Utrum inzequalitas rerum sit a Deo................... 451
Art. 3 ed. Cas.- Utrum in creaturis sit ordo agentium...453
Art. 3- Utrum sit unus mundus tantum..........ccceeeeueee. 453
Qu. XLVIII- De distinctione rerum in speciali......... 455
Art. 1- Utrum malum sit natura quaedam..................... 455
Art. 2- Utrum malum inveniatur in rebus.........cccc....... 456
Art. 3- Utrum malum sit in bono sicut in subjecto....... 457
Art. 4- Utrum malum corrumpat totum bonum........... 458
Art. 5- Utrum malum sufficienter dividatur per pcenam et
CUIPAM e s 460

Art. 6- Utrum habeat plus de ratione mali pcena quam
(U1 [ o Y- TN 461

Qu. XLIX- De causa Mali...cccceeeeeeeininneneeeeeenneesnnenees 463
Art. 1- Utrum bonum possit esse causa mali................ 463
Art. 2- Utrum summum bonum, quod est Deus, sit causa
00T | L PSSP PUPPPPPN 464

Art. 3- Utrum sit unum summum malum, quod sit causa
OMNIS MAliceiiiiiiniiiiiienie e 466

Nota Bene : Des annexes plus complétes de I'ensemble de nos ouvrages sont disponibles sur notre site in-
ternet www.scholasapientiae.fr. Elles sont régulierement actualisées.



http://www.scholasapientiae.fr/

Achevé d'imprimer aux Pays-Bas
par Pumbo.fr,
le 10 février 2023,
en la féte de sainte Scholastique

Dépot légal : février 2023
ISSN : 2681-6954 (LEO n°1)



	SS - St Thomas Aq - Opera Omnia 4
	Prologus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus undecimus.
	Articulus duodecimus.
	Articulus decimustertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus undecimus.
	Articulus duodecimus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus undecimus.
	Articulus duodecimus.
	Articulus decimustertius.
	Articulus decimusquartus.
	Articulus decimusquintus.
	Articulus decimus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus undecimus.
	Articulus duodecimus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus TERTIUS.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Index
	hujus tomi IV


	St Thomas Aq (SS) - Opera Omnia 4
	Prologus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus undecimus.
	Articulus duodecimus.
	Articulus decimustertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus undecimus.
	Articulus duodecimus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus undecimus.
	Articulus duodecimus.
	Articulus decimustertius.
	Articulus decimusquartus.
	Articulus decimusquintus.
	Articulus decimus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus undecimus.
	Articulus duodecimus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus TERTIUS.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Index
	hujus tomi IV



