
Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I | 1

SanctiThomæ Aquinatis
Doctoris Angelici

Opera omnia
Jussu impensaque

Leonis  XIII .  P .  M.
edita_____

Tomus quartus
P a r s  P r i m a  S u m m æ  T h e o l o g i æ

a quæstione I ad quæstionem XLIX
Ad codices manuscriptos vaticanos exacta

cum commentariisThomæ de Vio Cajetani Ordinis Prædicatorum
S. R. E. Cardinalis

Cura et StudioFratrum ejusdem ordinis

Romæ
Ex typographia polyglotta

S. C. de Propaganda Fide
MDCCCLXXXVIII



2 | Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I



Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I | 3

Sancti Thomæ Aquinatis
Ordinis Prædicatorum

OPERA OMNIA

cum commentariis
Cardinalis Cajetani



4 | Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I



Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I | 5

BEATæ Mariæ Virgini
Fatimaniensi

quæ in his ultimis temporibus
omnia concurrere agit

ad triumphum
cordis ejus doloris immaculatæque

et ad regnum Filii ejus divini
editores

In signum grati animi
et filialis obedientiæ
libentissime dedicant



6 | Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I

© Editions Schola Sapientiæ, 2023
Les textes de l'édition Léonine étant libres de droit,

chacun peut librement copier les pages,
pourvu qu'elles participent à la formation en science logique,

et encourage le développement de cette science.

Numéro : Hors-série n°LEO-1 de la revue des Cahiers scolastiques
ISSN : 2681-6954
Dépôt légal : février 2023
Edition : Schola Sapientiæ

Lierne, 36230 Tranzault, France
www.scholasapientiae.fr

Impression : Pumbo.fr (Pays-Bas)
Directeur de la publication : Mathieu Brulaire

http://www.scholasapientiae.fr/


Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I | 7

Prima parsSummæ Theologiæ
Angelici DoctorisSancti Thomæ Aquinatis

ordinis Prædicatorum

cum commentariisThomæ de Vio Cajetani
ejusdem ordinisS. R. E. Cardinalis

Prologus.
uia catholicæ veritatis  doctor non solum pro-
vectos  debet  instruere,  sed  ad  eum  pertinet 
etiam incipientes erudire, secundum illud Apo-

stoli I  ad Corinth. III:  tanquam parvulis in Christo, lac  
vobis potum dedi, non escam; propositum nostræ in-
tentionis in hoc opere est, ea quæ ad Christianam reli-
gionem pertinent, eo modo tradere, secundum quod 
congruit ad eruditionem incipientium.

Q

Consideravimus namque hujus doctrinæ novitios, in 
his quæ a diversis conscripta sunt, plurimum impediri: 
partim  quidem  propter  multiplicationem  inutilium 

quæstionum,  articulorum  et  argumentorum;  partim 
etiam quia ea quæ sunt necessaria talibus ad scien-
dum,  non  traduntur  secundum  ordinem  disciplinæ, 
sed secundum quod requirebat librorum expositio, vel 
secundum quod se præbebat occasio disputandi; par-
tim quidem quia eorundem frequens repetitio et fasti-
dium et confusionem generabat in animis auditorum.

Hæc igitur et alia hujusmodi evitare studentes, ten-
tabimus, cum confidentia divini auxilii, ea quæ ad sa-
cram doctrinam pertinent, breviter ac dilucide prose-
qui, secundum quod materia patietur.

Commentaria Cardinalis Cajetani
ntentio divi Thomæ in hoc Proœmio, manifestata et ex 
parte officii doctoris et ex parte novitiorum, adversari vi-
detur prima fronte intentioni meæ, dum textus novitiis 

constructus, a me doctorum subtilitatibus replendus credi-
tur.  Verum si  Auctoris  rationes hic  redditas  diligentius  di-
scusserimus,  aberrasse  meum  propositum  non  videbitur. 
Novitiis namque opus hoc convenire dicitur, non ratione fa-
cilitatis, aut superficialis aut epilogalis aut introductorii trac-
tatus; sed ratione sectarum superfluitatum, omissæ repeti-
tionis, et pulcherrimi ordinis ab ipso inventi; ut enim in pro-
cessu apparet,  omnes theologales difficultates,  et  ex pro-
priis, hic distincte tractantur. Et quoniam quandoque minus 
perspicaces ac impares opus hoc sortitur interpretes, multo-
sque habuit impugnatores, et sectatores multo plures pare-

I ret si perspicuum fieret; necessarium fore duxi profecturis 
in theologia exponere opus hoc; et non majora, sed poste-
riora, et modernis minus nota apponere, juxta mei vires in-
genii;  id  omnes monens,  ut  dictorum tantum rationes vi-
deant atque examinent, et sic acquiescant vel refutent. Non 
enim tanti sum nec sic arrogans, ut meam proponam aucto-
ritatem: sed eatenus dico hic et ubique, quatenus reddita 
ratio testatur. Propterea, ubi defecero, correctori ut adjutori 
gratias  ago.  Verba  quoque  erroris,  falsitatis,  deceptionis, 
ignorantiæ, et aliorum hujusmodi, non contra personas, sed 
contra opiniones, et hoc etiam quatenus minus solidæ sunt 
vel  apparent,  interpretanda  esse  volo:  quoniam  personis 
nullo pacto, opinionibus vero non nisi ut dissonant, adversa-
ri intendo.



8 | Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I

Quæstio prima.
De sacra doctrina, qualis sit, et ad quæ se extendat.

In decem articulos divisa
t ut intentio nostra sub aliquibus certis limitibus 
comprehendatur,  necessarium  est  primo  investi-

gare de ipsa sacra doctrina, qualis sit, et ad quæ se ex-
tendat.

E
Circa quæ quærenda sunt decem.
Primo: de necessitate hujus doctrinæ.
Secundo: utrum sit scientia.
Tertio: utrum sit una vel plures.
Quarto: utrum sit speculativa vel practica.

Quinto: de comparatione ejus ad alias scientias.
Sexto: utrum sit sapientia.
Septimo: quid sit subjectum ejus.
Octavo: utrum sit argumentativa.
Nono: utrum uti debeat metaphoricis vel symbolicis 

locutionibus.
Decimo: utrum Scriptura Sacra hujus doctrinæ sit se-

cundum plures sensus exponenda.

Articulus primus.
Utrum sit necessarium, præter philosophicas disciplinas,

aliam doctrinam haberi.
IIa IIæ, qu. II, art. 3 et 4; I Sent., Prol., art. 1; I Cont. Gent., cap. IV, V; De Veritate, qu. XIV, art. 10.

D PRIMUM sic proceditur. Videtur quod non sit 
necessarium,  præter  philosophicas  discipli-
nas, aliam doctrinam haberi. Ad ea enim quæ 

supra rationem sunt, homo non debet conari, secun-
dum illud Eccli. III: altiora te ne quæsieris. Sed ea quæ 
rationi subduntur, sufficienter traduntur in philosophi-
cis disciplinis. Superfluum igitur videtur, præter philo-
sophicas disciplinas, aliam doctrinam haberi.

A

2. PRÆTEREA, doctrina non potest esse nisi de ente: ni-
hil enim scitur nisi verum, quod cum ente convertitur. 
Sed de omnibus entibus tractatur in philosophicis di-
sciplinis, et etiam de Deo: unde quædam pars philoso-
phiæ dicitur  theologia,  sive  scientia  divina,  ut  patet 
per Philosophum in VI  Metaphys.  Non fuit igitur ne-
cessarium,  præter  philosophicas  disciplinas,  aliam 
doctrinam haberi.

SED CONTRA est quod dicitur II  ad Tim. III:  omnis scrip-
tura divinitus inspirata utilis est ad docendum, ad ar-
guendum, ad corripiendum, ad erudiendum ad justi-
tiam. Scriptura autem divinitus inspirata non pertinet 
ad philosophicas disciplinas, quæ sunt secundum ra-
tionem humanam inventæ. Utile igitur est, præter phi-
losophicas  disciplinas,  esse  aliam scientiam divinitus 
inspiratam.

RESPONDEO DICENDUM quod necessarium fuit  ad huma-
nam salutem, esse doctrinam quandam secundum re-
velationem divinam, præter philosophicas disciplinas, 
quæ  ratione  humana  investigantur.  Primo  quidem, 
quia homo ordinatur ad Deum sicut ad quendam fi-
nem  qui  comprehensionem  rationis  excedit,  secun-
dum illud Isaiæ LXIV: oculus non vidit Deus absque te,  
quæ præparasti diligentibus te. Finem autem oportet 
esse præcognitum hominibus, qui suas intentiones et 
actiones debent ordinare in finem. Unde necessarium 

fuit homini ad salutem, quod ei nota fierent quædam 
per  revelationem divinam,  quæ rationem humanam 
excedunt.

Ad ea etiam quæ de Deo ratione humana investigari 
possunt, necessarium fuit hominem instrui revelatione 
divina. Quia veritas de Deo, per rationem investigata, 
a paucis,  et per longum tempus, et cum admixtione 
multorum errorum, homini proveniret, a cujus tamen 
veritatis cognitione dependet tota hominis salus, quæ 
in Deo est. Ut igitur salus hominibus et convenientius 
et certius proveniat, necessarium fuit quod de divinis 
per divinam revelationem instruantur.

Necessarium igitur fuit,  præter philosophicas disci-
plinas, quæ per rationem investigantur, sacram doctri-
nam per revelationem haberi.

AD PRIMUM ergo dicendum quod, licet ea quæ sunt al-
tiora hominis cognitione, non sint ab homine per ra-
tionem inquirenda, sunt tamen, a Deo revelata, susci-
pienda per fidem. Unde et ibidem subditur:  plurima 
supra sensum hominum ostensa sunt tibi. Et in huju-
smodi sacra doctrina consistit.

AD SECUNDUM dicendum quod diversa ratio cognoscibi-
lis  diversitatem  scientiarum  inducit.  Eandem  enim 
conclusionem demonstrat astrologus et naturalis, puta 
quod terra  est  rotunda,  sed astrologus per  medium 
mathematicum, idest a materia abstractum; naturalis 
autem  per  medium  circa  materiam  consideratum. 
Unde nihil prohibet de eisdem rebus, de quibus philo-
sophicæ disciplinæ tractant secundum quod sunt co-
gnoscibilia lumine naturalis rationis, et aliam scientiam 
tractare secundum quod cognoscuntur lumine divinæ 
revelationis.  Unde  theologia  quæ  ad  sacram  doctri-
nam pertinet, differt secundum genus ab illa theologia 
quæ pars philosophiæ ponitur.



Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I | 9

Commentaria Cardinalis Cajetani
n titulo hujus primi articuli, tres terminos nota. Primo ly neces-
sarium. Dupliciter enim sumitur V Metaphys.: simpliciter, et ad 
finem. Hic sumitur secundo modo. – Secundo ly physicas disci-

plinas. Dupliciter namque scientia potest dici physica seu naturalis, 
quod idem est: objective, et sic est una pars scientiæ, distincta, VI 
Metaphys.,  contra mathematicam et metaphysicam; et  effective, 
quia secundum se nata est esse a principio naturali scientiarum, 
idest lumine intellectus agentis. Et sic distinguitur physicum contra 
supernaturale. Et hoc modo sumitur in proposito, ubi physicæ di-
sciplinæ appellantur omnes notitiæ acquisibiles lumine intellectus. 
– Tertio ly aliam doctrinam. Non dicit scientiam, opinionem aut fi-
dem: quod bene notandum esse, in dubitando apparebit.

I

II. In corpore sunt duæ conclusiones responsivæ quæsito affir-
mative.  Prima est:  Necessarium est  ad humanam salutem, esse 
doctrinam per revelationem acceptam de multis quæ humanam 
rationem excedunt. – Secunda est: Necessarium est ad humanam 
salutem,  esse  doctrinam  per  revelationem  de  his  quæ  de  Deo 
etiam naturali ratione investigari possunt.

III. Antequam probentur conclusiones, ad evidentiam distinctio-
nis et sufficientiæ conclusionum, nota duas distinctiones.  Prima 
est ex I Contra Gentiles, cap. III. Duo sunt genera cognoscibilium de 
Deo principaliter: quædam demonstrabilia; quædam non nisi per 
revelationem cognoscibilia. Ista sunt Trinitas Personarum, beatitu-
do  nobis  promissa,  Incarnationis  et  Redemptionis  mysteria:  illa 
vero sunt, Deum esse unum, immortalem, etc. Ratione revelabi-
lium tantum, posita est prima conclusio: ratione vero demonstra-
bilium, posita est secunda. –  Altera distinctio est ex V Metaphys. 
Necessarium ad finem dupliciter:  ad esse, et ad bene esse. In pri-
ma conclusione sumitur necessarium primo modo: in secunda, se-
cundo modo.

IV. His præhabitis, probatur prima conclusio ex littera. Ordina-
tum ad Deum ut finem ignotum ratione naturali, consequendum 
tamen propria intentione et actione, eget supernaturali disciplina, 
qua finem cognoscat et operationes in illum dirigat: homo est hu-
jusmodi: ergo. – Probatur minor ex LXIV cap. Isaiæ.

V. Circa hanc conclusionem dubium statim occurrit, quid intelli-
gatur hic nomine sacræ doctrinæ seu disciplinæ. Aut enim intelligi-
tur  fides,  aut  theologia.  Si  fides,  sequuntur duo inconvenientia. 
Primum est, quod idem bis quæreretur: nam in IIa IIæ, qu. II, art. 3, 
quæretur an credere aliquid supernaturale sit necessarium ad sa-
lutem. Secundum est,  quod æquivoce sumitur sacra doctrina in 
hoc et in sequentibus articulis: nam constat quod in eis non sumi-
tur pro fide. – Si theologia, sequeretur quod fides absque theolo-
gia non sufficeret ad salutem hominis: quod est falsum. Sequela 
patet: quia in littera dicitur quod illa doctrina est necessaria ad sa-
lutem humanam. Falsitas vero consequentis et ex se patet, et ex 
ratione in littera assignata convincitur: quia scilicet homo potest 
intentiones et actiones suas per fidei cognitionem in finem super-
naturalem dirigere.

VI. Ad hoc dicendum est quod sacra doctrina neque sumitur pro 
fide, ut distinguitur contra theologiam; neque pro theologia, ut di-
stinguitur contra fidem: sed sumitur pro cognitione a Deo revelata, 
sive formaliter sive virtualiter, ut habet rationem disciplinæ et doc-
trinæ, abstrahendo a  ratione crediti  et  sciti.  Cognitio enim qua 
egemus ad salutem, prout  a  Deo docente in  homine suscipitur, 
doctrina est et disciplina, juxta illud Joan. VI: Omnis qui audivit a  
Patre et didicit, venit ad me. Et de hac dicitur in conclusione hac, 
quod est necessaria ad salutem. Et quoniam cognitio hujusmodi, 
ut disciplina est revelata, abstrahit a ratione credendi et sciendi; et  
a ratione revelati formaliter, idest in seipso, et virtualiter, idest in 
suis principiis:  ideo hoc in loco, ubi  de doctrina revelata præter 
physicas disciplinas quæritur, ad nullum horum licet determinate 
descendere.

Et sic aliud formaliter quæritur hic, et aliud quæretur inferius in  
IIa IIæ: quia hic de doctrina, ibi de  credere. Et univoce sumitur hic 
sacra doctrina et in sequenti articulo. Nec sequitur quod theologia 
ut distinguitur contra fidem, sit necessaria; sed quod theologia ut 

abstrahit a fide et scientia, sit necessaria ad salutem; quod constat 
esse verum, propter rationem in littera assignatam. Nec valet:  fi-
des  sufficit:  ergo theologia non requiritur:  tum quoniam in fide 
clauditur theologia, ut hic sumitur,  sicut animal in homine; tum 
quoniam scientia hæc, apud Augustinum XIV de Trinitate, non so-
lum nutrit, defendit et roborat fidem, sed gignit eandem. Et vere 
sic est ex parte credibilium. Fides enim, licet sit a Deo infundente 
inclinationem  ad  credendum,  est  tamen  ex  auditu  per  verbum  
Christi quoad credibilia, ut ad Rom. X habetur, in littera et a s. Tho-
ma. Et sic theologia clauditur in fide, ut gignens eam. Et si infera-
tur:  ergo quilibet fidelis adultus explicite credens etc.  est theolo-
gus: dicendum est quod non simpliciter; sed particeps est theolo-
giæ secundum quid etc., scilicet secundum principia etc.

VII. Circa hanc partem, est advertendum quod Scotus, in I qu. 
Prologi Primi Sententiarum, nec a conclusione nec a ratione discor-
dat: sed a causa quare finis ille est nobis naturaliter occultus. Nos 
enim dicimus  quod ideo finis  ille  est  nobis  naturaliter  occultus, 
quia est supernaturalis  finis animæ nostræ: et propterea,  quan-
tumcumque  perfecte  nota  esset  nobis  natura  nostræ  animæ 
quoad naturalia, nunquam cognosceretur sub ratione qua ordina-
tur in talem finem; quia extra naturalium latitudinem est tam finis 
quam illa animæ ratio. Ipse vero tenet illum finem esse naturalem 
nostræ animæ, quamvis supernaturaliter adipiscendum. Et tamen 
esse naturaliter incognitum: quia anima nostra non nobis naturali-
ter est nota, saltem pro statu isto, sub illa propria et speciali ratio -
ne, qua ordinatur ad illum finem.

VIII. Quod autem finis ille sit naturalis, probat tripliciter.  Primo 
auctoritate  Augustini  (in  libro  de  Prædestinatione  Sanctorum): 
Proinde posse habere fidem, sicut posse habere caritatem, naturæ  
est hominum; habere autem gratiæ est fidelium. – Secundo ex ap-
petitu. Homo naturaliter appetit illum finem quem dicis superna-
turalem: ergo est ei naturalis. – Tertio ex ratione naturalitatis. Po-
tentia,  comparata ad actum, aut  est  naturalis,  aut  violenta,  aut 
neutra;  nec est  ibi  aliqua supernaturalitas:  ergo intellectus,  seu 
anima, naturaliter ordinatur ad visionem Dei, seu fruitionem. An-
tecedens  quoad  partem  affirmativam,  declaratur:  quia  potentia 
aut inclinatur ad talem actum, aut repugnat tali actui, aut neutrali-
ter se habet: si primo modo, est naturalis; si secundo, violenta; si 
tertio, neutra. Quoad partem vero negativam, declaratur. Differen-
tia naturalitatis a supernaturalitate attenditur penes comparatio-
nem potentiæ ad agens naturaliter vel supernaturaliter impressi-
vum in talem potentiam: igitur comparando potentiam ad actum, 
nulla est supernaturalitas. Consequentia vero probatur ex eo quod 
anima inclinatur in omnem suam, et præcipue summam perfectio-
nem, qualis est actus fruitionis Dei, etc.

IX. Ad evidentiam hujus difficultatis, scito quod apud nos poten-
tia aut est naturalis, aut violenta, aut obedientialis: et  hoc tam in 
comparatione ad actum quam ad agens: nec aliqua est in rerum 
natura potentia neutra, omissis artificialibus, ut in quæstione  de 
Potentia Neutra juxta hunc articulum, dicetur. Vocatur autem po-
tentia obedientialis, aptitudo rei ad hoc ut in ea fiat quidquid fa-
ciendum ordinaverit Deus. Et secundum talem potentiam, anima 
nostra dicitur in potentia ad beatitudinem pollicitam, et finem su-
pernaturalem, et alia hujusmodi.

X. Unde  ad  primum Scoti  dicitur,  quod  Augustinus  non  dixit 
quod posse habere fidem sit naturale homini, sed quod sit naturæ 
hominum. Aliud est enim potentiam esse naturæ, et aliud esse na-
turalem: primum enim significat  subjectum potentiæ, secundum 
autem modum potentiæ. Et ideo primum est verum in proposito: 
secundum vero falsum. Potentia siquidem illa obedientialis ad fi-
dem et caritatem,  est  in  natura hominum,  quia  intellectiva  est: 
non autem in natura leonina, quoniam sibi repugnat. Et hoc inten-
debat Augustinus. – Ad secundum, negatur antecedens. – Ad ter-
tium vero, negatur assumptum, et quoad tertium membrum partis 
affirmativæ, et quoad partem negativam. Supernaturalitas siqui-
dem attenditur etiam conferendo potentiam ad actum: quoniam 
sunt quidam actus qui ex genere suo sunt simpliciter supernatura-



10 | Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I
les, ut gratia, gloria, et alia hujusmodi, ut in alia quæstione pate-
bit.

XI. Secunda autem conclusio probatur.  Disciplina qua commu-
nius, citius et tutius pervenitur ab hominibus ad cognitionem divi-
norum demonstrabilium, est homini necessaria: disciplina revelata 
est hujusmodi: ergo. – Omnia patent in littera; et diffusius in I Con-
tra Gent., cap. IV.

XII. In  responsione  ad  secundum,  adverte  quod  argumentum 
erat hoc: Omne ens est scibile per physicas disciplinas; ergo non 
restat  aliquid  scibile  per  doctrinam  revelatam;  et  consequenter 
non est necessaria. – Consequentia prima probatur: quia nihil sci-
tur nisi verum, quod cum ente convertitur. Antecedens vero patet 
VI Metaphys. et inductive.

Ad hoc autem dupliciter responderi potest, secundum quod an-
tecedens dupliciter distingui potest.  Primo sic. Omne ens, secun-
dum omnia quæ sunt cognoscibilia; vel non secundum omnia, sed 
abstrahibilia tantum a sensibilibus, est scibile per physicas discipli -
nas. In primo sensu est falsum: in secundo verum. – Secundo sic. 
Omne ens omni modo; vel non omni modo, sed inquantum illuce-
scere potest per lumen intellectus agentis, est scibile per physicas 
disciplinas. In primo sensu est falsum: in secundo verum. – Quam-
vis autem utramque responsionem argumentum recipiat,  placuit 
tamen Auctori secundam responsionem adhibere, non primam ex-
plicite: tum ut ex propriis hujus articuli, lumine scilicet divinæ re-
velationis, oppositas difficultates solveret; tum quia prima respon-
sio jam in corpore articuli, in prima conclusione, habebatur.

XIII. Veruntamen Scotus, in Primo, qu. I Prologi, in solutione se-
cundi argumenti pro philosophis, hanc responsionem reprehendit: 
eo quod secundum eam non salvatur necessitas theologiæ, quam 
argumentum infringere intendebat. – Probat autem hoc sic. Ex hac 
responsione nihil aliud habetur nisi eadem per theologiam et alias 

scientias  cognosci,  quamvis  alio  modo;  sicut  per  astrologiam et 
physicam scitur quod terra est rotunda. Ergo non salvatur necessi-
tas, sed  distinctio theologiæ ab aliis. Tenet consequentia, ex pro-
portionalitate a te assignata: quoniam ex quo illa conclusio  terra  
est rotunda, est scita per alteram scientiarum, reliqua non est ne-
cessaria respectu illius, quoad sciendam conclusionem, quamvis sit 
distincta.

XIV. Ad hoc respondetur, quod diversitatem modi sciendi diversi-
tas objecti formaliter sumpti, seu rationis formalis objecti, comita-
tur (compatiendo tamen quandoque identitatem aliquo modo ali-
cujus conclusionis), si adæquata est ratio modo. Aut saltem comi-
tatur diversitas multarum veritatum scibilium, si inadæquata est, 
ut inferius art. 3 patet. Unde eædem res, sub diversis rationibus 
cognoscendi  acceptæ,  diversitatem  cognoscibilium  inducunt.  Et 
propterea, dicendo quod est diversa ratio cognoscibilis, implicite 
insinuavit  alietatem quoque cognoscibilium, quam jam in prima 
conclusione expresserat. Et propter hoc negatur antecedens: quo-
niam ex hac responsione, quamvis explicite non habeatur nisi di-
versitas modi cognoscendi, implicite tamen habetur etiam diversi-
tas cognoscibilium.

Ad exemplum autem de astrologia, licet dici posset quod exem-
plorum non requiritur assimilatio in omnibus, tamen, exemplum 
sequendo, dicitur quod, sicut astrologia alio lumine quam physica 
in aliquam conclusionem coincidit, et non in omnes; sic theologia, 
alio lumine, et easdem veritates quas aliæ scientiæ, et alias verita-
tes de eisdem rebus considerat. Et sic, quemadmodum astrologia, 
quamvis coincidat quoad materiam in aliquam conclusionem phy-
sicam, quia tamen alio lumine, et consequenter alias veritates con-
siderat, est non solum diversa, sed necessaria scientia: sic et theo-
logia est ab aliis diversa, et necessaria.

†

Articulus secundus.
Utrum sacra doctrina sit scientia.

IIa IIæ, qu. I, art. 5, ad 2; I Sent., Prol., art. 3, qua 2; De Verit., qu. XIV, art. 9, ad 3; in Bœt. De Trin., qu. II, art. 2.

D SECUNDUM sic  proceditur. Videtur quod sacra 
doctrina non sit scientia. Omnis enim scientia 
procedit ex principiis per se notis. Sed sacra 

doctrina procedit ex articulis fidei, qui non sunt per se 
noti,  cum  non  ab  omnibus  concedantur:  non  enim 
omnium est fides, ut dicitur II Thessalon. III. Non igitur 
sacra doctrina est scientia.

A

2.  PRÆTEREA,  scientia non est  singularium. Sed sacra 
doctrina tractat de singularibus, puta de gestis Abra-
hæ, Isaac et  Jacob, et  similibus.  Ergo sacra doctrina 
non est scientia.

SED CONTRA est quod Augustinus dicit, XIV de Trinitate: 
Huic scientiæ attribuitur illud tantummodo quo fides  
saluberrima  gignitur,  nutritur,  defenditur,  roboratur. 
Hoc  autem ad nullam scientiam pertinet  nisi  ad  sa-
cram doctrinam. Ergo sacra doctrina est scientia.

RESPONDEO DICENDUM sacram doctrinam esse scientiam. 
Sed sciendum est quod duplex est scientiarum genus. 
Quædam enim sunt, quæ procedunt ex principiis notis 
lumine naturali intellectus, sicut arithmetica, geome-

tria,  et  hujusmodi.  Quædam vero  sunt,  quæ proce-
dunt ex principiis notis lumine superioris scientiæ: si-
cut  perspectiva  procedit  ex  principiis  notificatis  per 
geometriam, et musica ex principiis per arithmeticam 
notis.  Et  hoc  modo sacra  doctrina  est  scientia:  quia 
procedit ex principiis notis lumine superioris scientiæ, 
quæ scilicet est scientia Dei et beatorum. Unde sicut 
musica credit principia tradita sibi ab arithmetico, ita 
doctrina sacra credit principia revelata sibi a Deo.

AD PRIMUM ergo  dicendum quod principia  cujuslibet 
scientiæ vel sunt nota per se, vel reducuntur ad noti-
tiam superioris scientiæ. Et talia sunt principia sacræ 
doctrinæ, ut dictum est.

AD SECUNDUM dicendum quod singularia  traduntur in 
sacra doctrina, non quia de eis principaliter tractetur: 
sed  introducuntur  tum  in  exemplum  vitæ,  sicut  in 
scientiis moralibus; tum etiam ad declarandum aucto-
ritatem virorum per quos ad nos revelatio divina pro-
cessit, super quam fundatur sacra scriptura seu doctri-
na.

Commentaria Cardinalis Cajetani



Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I | 11

n titulo hujus  secundi  articuli,  nota duos terminos:  primo ly  
scientia; secundo ly  sacra doctrina. Scientia enim sumitur hic 
proprie, ut est intellectualis virtus (VI Ethic.), et habitus conclu-

sionum per demonstrationem acquisibilis ex principiis. Et quoniam 
talia sunt subjecta qualia permittuntur a prædicatis, consequens 
est quod ly sacra doctrina sumatur hic pro doctrina revelata ut est  
conclusionum. Neque enim sumitur pro tota (quoniam stultum vi-
detur quærere an tota cognitio, claudens in se principia et conclu-
siones, sit scientia, cum constet principiorum non esse scientiam): 
sed pro ipsa absolute, ut in primo articulo, adjuncto respectu ad 
conclusiones. Ita quod sensus quæstionis est: An sacra doctrina, 
quam probavimus necessariam, quoad conclusiones suas habeat 
rationem scientiæ; an non, sed opinionis, etc. Et sic idem omnino 
est subjectum quæstionis et conclusionis responsivæ: et quæstio-
nes æquantur vere scitis, juxta doctrinam II Poster.

I

II. In corpore, proposita conclusione responsiva, tria facit: primo 
ponitur unica distinctio; secundo modificatur conclusio responsiva; 
tertio deducitur corollarium.

Distinctio est: Scientia duplex, subalternans et subalternata, ex I 
Poster.  Differentia  inter  has  est,  quod  subalternans  procedit  ex 
propositionibus per se notis: subalternata vero ex principiis notis,  
non per se, sed lumine superioris scientiæ: ut patet in arithmetica  
et musica, geometria et perspectiva.

III. Circa hanc distinctionem ac differentiam, vide quod ex pro-
pria ratione scientiæ absolute nascitur hæc differentia assignata in 
littera: et propterea tanquam prima et essentialis differentia inter 
subalternantem et subalternatam suscipienda est: et ex his opor-
tet omnes difficultates solvi, si doctrina vera est. Scito igitur quod 
de ratione scientiæ absolute, ut distinguitur contra alios habitus 
seu virtutes intellectuales, est habere conclusiones visibiles in alio,  
idest in principiis: quoniam omnis scientia ex principiis oritur ne-
cessario. Et ex hoc sequitur quod nec scientia subalternans, nec 
subalternata, habet evidentiam conclusionum in seipsis; sed adju-
ta habitu principiorum. Verum in hoc differunt, quod subalternan-
tis conclusiones visibiles sunt ex et in principiis  immediate, idest 
absque alio medio habitu: subalternatæ vero conclusiones visibiles 
sunt ex et in principiis per se notis mediate, mediante scilicet habi-
tu scientifico subalternante. Et hæc est essentialis et per se diffe-
rentia inter subalternantem et subalternatam scientiam. Ceteræ 
autem conditiones sunt consequentes; aut sunt  talis subalternæ, 
non subalternæ ut sic: puta quod una dicat quia, et altera propter  
quid;  aut quod objectum addat differentiam accidentalem extra-
neam.  Hæc namque  est  conditio  subalternationis  quoad objec-
tum: illa vero subalternationis quoad principia, gratia materiæ, ut 
infra patebit.

Essentiale ergo omni scientiæ proprie dictæ, idest discursivæ, 
est habere conclusiones visibiles, non in et ex se, sed in et ex alio.  
Et  ex  his  deducuntur  quinque.  Primo quod  omnis  scientia  est 
scientia ex sua continuatione ad habitum superiorem.  Quoniam 
nonnisi ex illa continuatione evidentiam habet conclusionum; et ut 
dicitur I  Poster.,  non sciet non habens demonstrationem demon-
strabilium.  Demonstratio  enim est  quæ continuat;  non curando 
modo actu vel potentia. – Secundo quod scientia subalternata est 
scientia ex continuatione, seu continuabilitate, ad scientiam supe-
riorem, eadem ratione. – Tertio quod per se habitus principiorum 
proximorum subalternatæ est habitus scientificus subalternans. – 
Quarto quod scientia subalternans et subalternata non necessario 
opponuntur ex parte objecti, nec ex parte subjecti, sed potius ex 
parte  conditionum medii:  quia scilicet medium in subalternante 
immediate jungitur principiis per se notis, subalternatæ vero me-
diate, mediante scilicet habitu alterius speciei. – Quinto quod su-
balternata et subalternans sunt compossibiles in eodem subjecto: 
quia non opponuntur ex parte subjecti. – Et ex his deducitur sex-
tum, quod principia proxima subalternatæ possunt duplici habitu 
cognosci, scilicet scientia superiori, et fide; ut in littera expresse di-
citur, dum in corollario ponitur fides de principiis, et in distinctione 
ponitur lumen superioris scientiæ de eisdem. Sed scientia superior 
est eorum habitus per se, quia ex essentiali comparatione, ex qua 

habet subalternata quod sit scientia: fides vero est eorum habitus 
per accidens, quia ratione subjecti in quo est, puta perspectivi non 
geometræ.

Est autem unum hic advertendum, quod in prima et essentiali  
conditione subalternatæ scientiæ concurrunt duo. Primum est ine-
videntia in se, cum evidentia ex et in alio: secundum est mediatio 
principiorum proximorum, quæ est causa illius inevidentiæ in se. 
Sed primum horum est formale, et consequenter omnino semper 
requisitum: secundum autem est materiale. Si enim posset salvari 
illa inevidentia cum visibilitate in alio, absque mediatione, nihil mi-
nus subalternaretur illi:  quia, ut jam patet ex dictis,  penes illum 
modum evidentiæ est essentialis et per se differentia inter subal-
ternantem et subalternatam. Et hinc sequitur quod non oportet 
principia subalternata ex formali  ratione subalternationis habere 
propter quid: sed sat est esse illo modo propositiones inevidentes 
et visibiles.

IV. Conclusio modificata est: Sacra doctrina est scientia, subal-
ternata scientiæ Dei et beatorum. – Probatur. Habitus acquisitus 
ex principiis notis lumine scientiæ Dei et beatorum, est scientia su-
balternata illi: sacra doctrina est hujusmodi: ergo.

V. Corollarium est: Sacra doctrina credit principia revelata sibi a 
Deo.  – Probatur ex  conditione subalterni  artificis:  musica credit 
principia tradita sibi ab arithmetico: ergo, etc.

VI. Circa hunc articulum, adverte conclusionem responsivam ha-
bere duas partes: scilicet et quod  theologia est scientia; et quod 
est subalternata scientiæ Dei. Contra quidem primam partem mul-
tipliciter arguitur a Durando, Aureolo et Gregorio de Arimino, ut 
habes hic a Capreolo, ex conditionibus ipsius scire et demonstra-
tionis assignatis I Poster. et VI Ethic. – Ex parte objecti. Quia scien-
tia est de necessariis: ista est de contingentibus, puta Incarnatio-
ne, prædestinatione, glorificatione, etc. – Ex parte  principiorum. 
Tum quia scientia est ex per se notis: tum quia habitus principio-
rum scientiæ est superior habitu conclusionis. – Ex parte certitudi-
nis. Tum quia sciens scit se scire: tum quia scientia est virtus intel -
lectualis. Et si dicatur quod theologus scit se scire ex suppositione, 
scilicet  si  articuli  fidei  sunt  veri:  ergo,  inquit  Aureolus,  ista  est 
scientia consequentiarum, et non consequentium; et necessitatis 
consequentiæ, et non consequentis; et,  breviter, illationum, non 
rerum. – Ex parte  modi. Sacra doctrina, inquit Scotus, in III  Sent., 
dist. XXIV, qu. unica, non est tradita per discursum syllogisticum; 
sed omnibus æque assentimus, ita quod non uni  propter  aliud: 
ergo.  Antecedens manifestatur.  Quia licet arguatur  I  ad Corinth. 
cap. XV, et a doctoribus, nulla tamen major certitudo est probatæ 
quam probantis, aut probatæ et non probatæ sed simpliciter pro-
positæ: quod in scientia non contingit. – Ex parte demum subjecti. 
Fides et scientia, apud te, non stant simul, inquit Scotus ibidem, et 
qu. III Prologi Primi: ergo.

VII. Contra secundam autem partem, seu minorem allatæ ratio-
nis,  multipliciter  arguitur,  impugnando  duo:  primo diversitatem 
theologiæ nostræ a theologia Dei et beatorum; secundo, quod di-
stinctio illa quæ est inter eas, qualiscumque sit, non est distinctio 
cum requisitis conditionibus ad subalternantem et subalternatam.

Scotus igitur, in I  Sent., qu. III Prologi, dupliciter invehit contra 
primum. Scientia Dei  non potest  esse nisi  una formaliter:  igitur 
nulla est subalternata. Antecedens patet: quia deitas non est nisi 
una ratio formalis. – Præterea, de eisdem veritatibus primo impos-
sibile est esse subalternantem et subalternatam, quia ubi illa desi-
nit, hæc incipit: istæ sunt de eisdem: ergo. – Hæc duo motiva si-
mul ab Aureolo innuuntur sub alia forma, sic. Subjectum subalter-
natæ addit ad subjectum subalternantis: sed subjectum theologiæ 
nostræ non addit: ergo.

Contra secundum autem, Scotus ibidem, et in III ubi supra, du-
pliciter arguit. Scientia subalternata dependet a subalternante ut a 
causa: ista non dependet sic a scientia beatorum: ergo. Probatur 
minor. Causa scientiæ non est nisi objectum, potentia, subjectum, 
vel lumen: quorum nullum est scientia illorum. – Præterea, subal-
ternata  et  subalternans  sunt  compossibiles  in  eodem  subjecto: 
istæ non sunt compossibiles: ergo. Probatur minor. Quia sequere-



12 | Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I
tur quod idem esset simul comprehensor et viator.

Demum contra idem arguit Durandus. Subalternans dicit  prop-
ter quid, et subalternata quia: istæ non sic se habent: ergo. Proba-
tur minor. Quia theologalia non habent propter quid: et si habent, 
idem dicimus nos et beati; puta propter quid Christus est incarna-
tus, scilicet propter humanam salutem, etc.

VIII. Ad  evidentiam  hujus  difficultatis,  scito  duo.  Primum est, 
quod theologia nostra potest dupliciter considerari: uno modo se-
cundum se; alio modo ut in nobis viatoribus. Si consideretur secun-
dum se, sic procul dubio est scientia subalternata scientiæ beatæ 
quoad evidentiam, cum ex ejus continuabilitate scientiæ rationem 
induat, dum procedit ex principiis secundum se notis lumine bea-
to. Et contra hoc paucæ aut nullæ rationes militant: quoniam pri -
mæ  rationes  infringunt  theologiam  nostram  in  nobis  non  esse 
scientiam;  secundæ  vero  non  esse  subalternatam totaliter,  non 
quoad aliquid. – Si autem consideretur ut in nobis viatoribus, sic 
difficultates motæ emergunt. Et putatur quod etiam apud sanctum 
Thomam, sic accepta non sit scientia nisi æquivoce, ut alibi ipse di-
cere  videtur:  nec  sit  subalternata  nisi  secundum  quid,  scilicet 
quoad evidentiam. Et si hæc considerentur, facilis esset quæstionis 
solutio.

IX. Verum mihi videtur aliter esse interpretandum sanctum Tho-
mam, quoad secundum præcipue punctum. Nam quoad primum 
punctum,  scilicet  quod theologia  nostra,  ut  in  nobis  viatoribus, 
non sit aut sit scientia, utraque pars potest, sane intellecta, dici: et 
quod non est scientia (scilicet non habet scientiæ rationem perfec-
tam, quia non vere scit, qui non potest resolvere in principia evi-
dentia: et hoc intendit ubicumque hoc innuit); et quod est scientia  
imperfecta, ratione status præsentis; scientia enim imperfecta non 
est extra latitudinem scientiæ. Et hoc affirmavit hic littera. Et ne 
daretur occasio male intelligendi,  cum fuisset tantum quæsitum 
utrum esset scientia, responsum est affirmative cum adversativa 
subjuncta; ut completa responsio esset cum conditione specifican-
te, et non absolute. Non enim probavit quod est scientia, sed quod 
est scientia subalternata; ut ex qualitate adjuncta intelligeres im-
perfectionem quam in statu hoc habet.

X. Quoad secundum vero punctum, de subalternatione, videtur 
mihi quod de subalternatione simpliciter intendat littera. Tum quo-
niam de tali distinxerat ante conclusionem: tum quia, ut patet ex 
dictis, subalternatio quoad evidentiam oritur ex ratione scientiæ. 
Et propterea tenendum arbitror quod theologia nostra, secundum 
se, est vere scientia simpliciter subalterna: ut in nobis vero viatori-
bus, est scientia imperfecte, sed simpliciter subalterna.

Tu autem, novitie, cum disputas, cave ne fallaris, pro eadem ac-
cipiens theologiam secundum se, et theologiam  nostram secun-
dum se. Hæc enim valde differunt. Quoniam theologia secundum 
se est scientia quam nata est parere deitas secundum se: et hæc 
est theologia quam Deus de seipso habet. Sed theologia nostra di-
stinguitur, si ly  nostra demonstret humanam naturam simpliciter, 
in theologiam beatorum et viatorum. Non oportet autem distingui, 
si ly nostra demonstret viatores: et sic accipitur in proposito. Hæc 
tamen potest accipi secundum se, et ut in nobis viatoribus. Habes 
autem distinctionem hanc  ultimam ex littera,  dum in  corollario 
manifeste loquitur de theologia nostra ut in nobis viatoribus, quo-
rum est credere principia; et in conclusione responsiva locutus est 
de eadem secundum se: convenit siquidem ei secundum se, oriri 
ex principiis notis secundum se lumine superioris scientiæ, etc.

XI. Secundum est quod, quia omnia nostra, translata in Deum, 
seclusis imperfectionibus transferri intelliguntur, consequens est et 
quod scientia ratione evidentiæ et certitudinis, non quoad discur-
sus imperfectionem; et quod subalternare, non quoad discursu de-
monstrativo  probare  principia  subalternatæ,  sed  quoad  eviden-
tiam illorum, et causalitatem notitiæ eorum in aliis, transferatur in 
Dei scientiam. Ac per hoc, non oportet ex subalternatione quod 
principia theologiæ nostræ sint conclusiones theologiæ beatorum: 
sed sat est quod sint propositiones evidentes theologiæ beatorum. 
Sicut si geometria absque discursu esset, haberet quam nunc ha-
bet evidentiam de principiis perspectivæ, sed non eodem modo: 
et nihil minus subalternans esset. Quia igitur conclusiones theolo-

gales procedunt ex articulis fidei ut principiis non in se evidenti-
bus, sed in scientia Dei et beatorum, consequens est quod habet 
essentialem conditionem constitutivam scientiæ subalternatæ; et 
quod est scientia ex continuatione ad scientiam Dei et beatorum; 
et quod habitus per se principiorum ejus est scientia divina, habi-
tus  vero  per  accidens  eorum est  fides;  et  quod non opponitur  
scientiæ beatæ ex parte objecti nec subjecti, sed secundum evi-
dentiam et inevidentiam negative; et quod sunt compossibiles in 
eodem subjecto simul. Nec est idem judicium de scientia subalter-
nata et fide. Quoniam lumen divinum absolute est per se ratio for-
malis hujus notitiæ,  inquantum scientifica est: lumen autem divi-
num  obumbratum est per se ratio assensus fidei,  quæ per acci-
dens est, ut dictum est, habitus principiorum horum. Et ideo habi-
tus principiorum non remanebit in patria: scientia autem acquisita 
ex eis remanebit, juxta illud Hieronymi: Discamus in terris etc.

XII. Unde ad rationes in oppositum contra primam partem in-
ductas, singillatim, propter novitios, respondendo dicitur.

Et ad primum dicitur, quod Incarnatio, et alia hujusmodi secun-
dum se contingentia,  ut subsunt  huic  scientiæ,  sunt  necessaria; 
quemadmodum ut scita a Deo sunt necessaria,  ut in quæstione 
XIV patebit.

Ad secundum vero, jam patet quod ista scientia est ex per se no-
tis, idest evidentibus, mediate: et hoc sufficit, juxta illud I  Topic.: 
demonstratio  est  ex  per  se  notis,  vel  ex  his  quæ per  illa  fidem  
sumpserunt. – Habitus quoque per se principiorum hujus scientiæ 
est altior ipsa; quidquid sit de habitu per accidens, idest fide; quæ 
dici potest altior scientia quoad adhæsionem, licet non quoad evi-
dentiam.

Ad tertium autem dicitur, quod theologus scit se scire, non con-
ditionaliter, sed subalterne: hoc autem non est scire illationes tan-
tum, sed illata ex principiis evidentibus in superiori scientia. Nec 
plus potest inferri ex tali inevidentia, nisi quod tale scire non est 
perfectum, nisi continuetur cum superiori scientia: quod non so-
lum concedimus, sed docemus. – Et similiter dicimus quod scientia 
subalterna, usquequo non continuatur subalternanti, non est vir-
tus intellectualis, sed inchoatio virtutis intellectualis: et ideo spec-
tat ad eandem virtutis speciem, scilicet scientiam.

Ad  quartum,  quod est Scoti,  negatur antecedens.  Quoniam in 
Sacra Scriptura traduntur demonstrationes virtualiter; et generatur 
alius habitus a fide, ex deductione conclusionum ex articulis fidei. 
Nec  est  verum  quod  omnibus  assentiamus  æque,  seu  eodem 
modo. Quoniam articulis assentimus non propter aliud: conclusio-
nibus autem, de quibus solis est hæc scientia, assentimus propter 
articulos. Et cum dicitur quod æque assentimus probatis et simpli -
citer propositis, respondetur: Si omnia simpliciter credenda propo-
nerentur, theologia nostra in se quidem esset scientia, quia conclu-
siones suæ secundum se natæ sunt deduci ex articulis fidei; sed 
quoad nos non esset scientia, sed fides; et non solum æque, sed 
eodem modo assentiremus omnibus. Verum quia de facto articuli 
proponuntur nobis simpliciter credendi, cetera autem ut ex articu-
lis deducenda, ideo non eodem modo assentimus principiis et con-
clusionibus. Nec æque assentimus conclusionibus probatis et non 
probatis: propter quod circa non probatas tanta opinionum diver-
sitas in sacra doctrina toleratur. Et propterea est scientia non so-
lum in se, sed quoad nos; imperfecta tamen.

Ad ultimum autem, jam patet quod non ponimus fidem et scien-
tiam de eodem simul: quia fides est de articulis, scientia autem de 
conclusionibus.

XIII. Ad argumenta vero contra secundam partem, respondendo 
dicitur quod scientia de Deo adæquata non potest esse nisi una: 
inadæquata vero potest multiplicari. Talis autem est theologia. – 
Vel dicatur, et melius, quamvis in idem redeat, quod antecedens 
est simpliciter falsum. Quoniam ad unitatem scientiæ requiritur et 
unitas rationis formalis objecti  ut res,  et unitas rationis formalis 
objecti  ut objectum,  ut in sequenti patebit articulo. In proposito 
autem,  quamvis  deitas  sit  una  ratio  formalis  objecti  utriusque 
theologiæ ut res est, alia tamen et alia est ratio formalis ejusdem 
objecti  ut objectum est, in utraque theologia. Quoniam Deus ut 
clare visus objicitur beatis: Deus autem ut revelatus, abstrahendo 



Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I | 13

a claritate et obumbratione, objicitur theologiæ nostræ absolute 
sumptæ.

Ad  secundum dicitur,  quod theologia nostra et beatorum non 
sunt de eisdem veritatibus: prout manifeste patet de veritatibus 
articulorum fidei, de quibus est theologia beatorum, non nostra.

Et per hæc patet responsio ad formam argumenti Aureoli. Con-
cedi siquidem potest quod subjectum theologiæ nostræ addit ali-
quo modo ad subjectum theologiæ beatorum, accipiendo subjec-
tum nostræ theologiæ pro toto aggregato ex subjecto ut re et ut 
objecto: sic enim subjectum est Deus revelatus; revelationem au-
tem constat addere differentiam accidentalem. At si  pertinaciter 
ex parte objecti ut res est, additionem talem quis exigat in subjec-
to subalternatæ, negatur assumptum universaliter; licet in quibu-
sdam verificetur. Nec oppositum dicitur I  Poster.: sed docetur ibi-
dem quod una scientia non descendit in aliam, nisi subjectum sit 
sub subjecto simpliciter  vel  sic;  quod concedimus,  dum dicimus 
scientiam beatorum descendere in nostram, quia formale subjec-
tum ut res est omnino idem utrobique, et ut objectum hujus, est  

sub objecto illius.
Ad reliqua vero objecta contra secundum punctum, dicitur quod 

ista scientia dependet a theologia beatorum ut a lumine: et quod 
sunt compossibiles simul in eodem. Nec sequitur quod idem sit si -
mul viator et comprehensor: sed sit simul comprehensor, et ha-
bens scientiam quam acquisivit in via, alio modo, non solum prop-
ter exclusionem discursus, sed propter perfectionem quam ex con-
tinuatione ad scientiam beatorum sortitur.

Ad ultimum Durandi, negatur theologales conclusiones non ha-
bere  propter quid,  quidquid sit  de principiis.  Et  si  idem  propter  
quid nos et beati dicamus, non tamen eodem modo: quia illi evi-
denter, nos autem absque evidentia. At si principia dicatur oporte-
re habere propter quid, responsum est quod sufficit quod non sint 
evidentia in subalternata, sed in subalternante. Et hoc loquendo 
de propter quid proprie: nulla namque est propositio pure theolo-
galis, quæ non habeat aliquo modo propter quid.

Et sic patet responsio ad omnia objecta.

†

Articulus tertius.
Utrum sacra doctrina sit una scientia.

Infra art. 4; I Sent., Prol., art. 2, 4.

D TERTIUM sic  proceditur.  Videtur  quod  sacra 
doctrina non sit una scientia. Quia secundum 
Philosophum in I Poster., una scientia est quæ  

est unius generis subjecti. Creator autem et creatura, 
de quibus in sacra doctrina tractatur, non continentur 
sub uno genere subjecti. Ergo sacra doctrina non est 
una scientia.

A

2. PRÆTEREA, in sacra doctrina tractatur de angelis, de 
creaturis  corporalibus,  de  moribus  hominum.  Huju-
smodi autem ad diversas scientias philosophicas perti-
nent. Igitur sacra doctrina non est una scientia.

SED CONTRA est quod Sacra Scriptura de ea loquitur si-
cut de una scientia, dicitur enim Sap. X, dedit illi scien-
tiam sanctorum.

RESPONDEO DICENDUM sacram doctrinam unam scientiam 
esse. Est enim unitas potentiæ et habitus consideran-
da secundum objectum, non quidem materialiter, sed 
secundum rationem formalem objecti: puta homo, asi-
nus et lapis conveniunt in una formali ratione colorati, 
quod est  objectum visus.  Quia  igitur  sacra  scriptura 
considerat aliqua secundum quod sunt divinitus reve-
lata, secundum quod dictum est, omnia quæcumque 

sunt divinitus revelabilia, communicant in una ratione 
formali objecti hujus scientiæ. Et ideo comprehendun-
tur sub sacra doctrina sicut sub scientia una.

AD PRIMUM ergo dicendum quod sacra doctrina  non 
determinat de Deo et de creaturis ex æquo: sed de 
Deo principaliter, et de creaturis secundum quod refe-
runtur ad Deum, ut ad principium vel finem. Unde uni-
tas scientiæ non impeditur.

AD SECUNDUM dicendum quod nihil prohibet inferiores 
potentias vel habitus diversificari circa illas materias, 
quæ communiter cadunt sub una potentia vel habitu 
superiori:  quia superior  potentia vel  habitus  respicit 
objectum sub universaliori  ratione formali.  Sicut ob-
jectum sensus communis est sensibile, quod compre-
hendit sub se visibile et audibile: unde sensus commu-
nis, cum sit una potentia, extendit se ad omnia objec-
ta  quinque sensuum.  Et  similiter  ea quæ in  diversis 
scientiis  philosophicis  tractantur,  potest sacra doctri-
na, una existens, considerare sub una ratione, inquan-
tum scilicet sunt divinitus revelabilia: ut sic sacra doc-
trina  sit  velut  quædam  impressio  divinæ  scientiæ, 
quæ est una et simplex omnium.

Commentaria Cardinalis Cajetani
n titulo nota duos terminos, scilicet subjectum et prædicatum: 
ly enim sacra doctrina sumitur pro tota scientia theologica; ly 
una supponit pro unitate specifica speciei specialissimæ. Et ad-

verte caute quod hic non quæritur utrum sit una simplex qualitas,  
sed  utrum  sit  una  scientia  secundum  speciem;  quidquid  sit  de 
modo unitatis ipsius scientiæ in communi, an scilicet sit una unita-
te simplicitatis, an unitate ordinis, etc. Nihil enim refert ad propo-
situm quid quisque sentiat. Sat est hic discutere an theologia sit  
scientia una secundum speciem specialissimam; an non, sed sit di-
visibilis in multas species; et, ut mathematica dividitur in geome-
triam, arithmeticam etc., ita hæc dividatur in scientias plures, puta 
de Deo, de Christo, de moribus.

I II. In corpore est una conclusio, responsiva quæsito affirmative: 
Sacra doctrina est scientia una. – Probatur. Unitas potentiæ et ha-
bitus est secundum unitatem rationis formalis objecti: ergo sacra 
doctrina est scientia una.

Antecedens declaratur in potentia visiva et ratione formali sui 
objecti. – Consequentia vero probatur. Omnia considerata in sacra 
doctrina, communicant in una ratione formali objecti hujus scien-
tiæ, scilicet lumine divinæ revelationis: ergo.

III. Ad evidentiam hujus rationis, nota duplicem esse rationem 
formalem objecti in scientia: alteram objecti ut res, alteram objecti 
ut objectum; vel alteram ut quæ, alteram ut sub qua. Ratio forma-
lis objecti ut res, seu quæ, est ratio rei objectæ quæ primo termi-



14 | Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I
nat actum illius habitus, et ex qua fluunt passiones illius subjecti,  
et quæ est medium in prima demonstratione; ut entitas in meta-
physica, quantitas in mathematica, et mobilitas in naturali. Ratio 
autem formalis objecti ut objectum, vel  sub qua, est immateriali-
tas talis, seu talis modus abstrahendi et definiendi: puta sine omni 
materia in metaphysica, cum materia intelligibili tantum in mathe-
matica, et cum materia sensibili, non tamen hac, in naturali.

IV. Necessitas autem, qualitas et distinctio harum rationum su-
menda est ex distinctione duorum generum, in quibus oportet lo-
care objectum scientiæ. Oportet enim quod formaliter sit talis res, 
taliter scibilis. Et ideo oportet quod habeat et rationem formalem 
constituentem formaliter ipsam in tali esse reali, et rationem for-
malem constituentem formaliter ipsam in tali esse scibili; ut sic re-
ponatur et in genere rerum et in genere scibilium; quemadmodum 
objectum  sensus  est  in  duobus  generibus,  scilicet  sub  passibili  
qualitate et sub sensibili. Aliæ namque sunt differentiæ et species 
passibilis qualitatis, et aliæ sensibilis. Illius enim sunt species color,  
sonus, odor, etc.: istius vero species sunt visibile, audibile, odorabi-
le. Illius differentiæ sunt constitutivæ rerum objectarum: istius dif-
ferentiæ nihil ponunt in ipsis rebus objectis. Illæ rursus constituunt 
subjecta, istæ passiones, juxta illud II de Anima, ubi visibile prædi-
catum secundi modi per se, seu passio, ponitur coloris. Et quemad-
modum sensus distinctio et multiplicatio non attenditur secundum 
quamcumque  divisionem  sensibilis  qualitatis,  sed  solum  secun-
dum illam in illa quinque, ex quibus fluit divisio per se sensibilis in 
eo quod sensibile (per proprias scilicet differentias ipsius sensibilis, 
puta taliter immutativum esse sensus, etc.), quoniam sensus dici-
tur dividi secundum divisionem sensibilis inquantum sensibile: ita 
objectum scientiæ est in genere entis et in genere speculabilis, ita 
quod hæc duo genera aliis et aliis differentiis propriis dividuntur in  
proprias species. Entis enim differentiæ propriæ sunt constitutivæ 
entium in suis generibus realibus, sicut esse per se constituit sub-
stantiam, et esse in alio accidens, etc.: speculabilis autem propriæ 
differentiæ  nihil  ponunt  in  entibus.  Unde  illæ  intrinsece  consti-
tuunt subjecta, istæ constituunt quasi passiones eorum: quando-
quidem et speculabilitas entis passio est. Et propterea illa sola en-
tis divisio diversificat habitus speculativos, quæ infert propriam di-
visionem speculabilis ut speculabile est, per proprias differentias 
ipsius  speculabilis:  quæ  penes  diversitatem modi  abstrahendi  a 
materia sumuntur VI Metaphys. Ita quod primo dividitur ratio entis 
in entitatem simpliciter, quantitatem, et mobilitatem, et deitatem. 
Et ex hac fluit alia divisio scibilis, in scibile per lumen metaphysica-
le, idest medium illustratum per abstractionem ab omni materia; 
et per lumen mathematicum, idest medium illustratum immateria-
litate sensibili, obumbratum tamen materia intelligibili; et per lu-
men physicum obumbratum, idest medium obumbratum materia 
sensibili, illustratum autem ex separatione individualium conditio-
num; et per lumen divinum, idest medium divino lumine fulgens, 
quod scibile theologicum constituit.

V. Habet igitur objectum scientiæ duplicem rationem formalem: 
alteram quidditativam sibi ut res est; alteram denominativam sui 
simpliciter,  quidditativam  autem  sibi  ut  est  sub  genere  scibilis; 
quod est esse sub genere objecti, quoniam scibile species est ob-
jecti. Et ideo dictum est quod altera est objecti ut objectum est. Et  
quoniam,  quemadmodum sensus  distinguitur  secundum distinc-
tionem sensibilis ut sic, ita scientia dividitur secundum divisionem 
scibilis ut sic; ita quod ubi est una species specialissima scibilis, ibi 
oportet  esse  unam  tantum  speciem  scientiæ,  quemadmodum 
etiam in sensu et sensibili accidit; et ubi plures differentiæ scibilis  
ut sic reperiuntur, diversas oportet scientiæ species ponere: et si 
his adjunxeris quod differentiæ scibilis ut sic, sunt ipsæ rationes 
formales objecti scibilis ut objectum est: de necessitate sequitur 
quod unitas et diversitas specifica scientiarum attendantur penes 
unitatem et diversitatem rationum formalium objectorum ut ob-
jecta sunt; vel, quod idem est, rationum formalium sub quibus res 
sciuntur. – Et hoc est quod in littera dicitur, dum ratio quare theo-
logia sit una scientia,  assignatur ex unitate rationis formalis  sub 
qua,  seu  objecti  ut  objectum,  idest  luminis  divinæ revelationis:  
omnia enim dicuntur considerari in theologia inquantum sunt divi-

nitus revelabilia. Et sic patet vis et sensus rationis allatæ in littera.
VI. Circa hanc rationem sic expositam, occurrit triplex dubium: 

primum circa  ipsam rationem;  secundum circa  antecedens;  ter-
tium circa propositionem assumptam in probatione consequentiæ. 
Et sunt singillatim absolvenda, ordine proposito.

Circa rationem igitur litteræ dubium occurrit, quia in æquivoca-
tionem cecidit.  Quoniam in antecedente loquitur de ratione for-
mali objecti ut res est (ut patet ex ejus probatione in visu: assumi -
tur namque coloris ratio pro ratione formali visibilis; coloris autem 
ratio est ratio formalis visibilis inquantum res, ut patet): probatio 
vero consequentiæ loquitur de ratione formali objecti ut objectum 
est;  quoniam revelabilitatem subsumit  esse  rationem  formalem 
objecti  theologiæ.  Ergo manifeste  committitur  æquivocatio,  sub 
ratione formali objecti ut res subsumendo rationem formalem ob-
jecti ut objectum.

VII. Ad hoc dicitur, negando assumptum. Quoniam antecedens 
supponit indistincte pro ratione formali objecti sive ut res, sive ut 
objectum:  quamvis  sit  manifestatum  quoad rationem  formalem 
objecti ut res; tum quia notior est; tum quia convertibiliter se con-
sequuntur illæ duæ rationes formales, ut subjectum et passio, ut 
dictum est. Et propterea absque æquivocatione subsumi potuit de 
ratione formali objecti ut objectum est, scilicet revelabilitate.

Et merito magis ratio objecti ut objectum subsumpta est, quam 
ratio objecti ut res. Tum quia ratio objecti theologici ut res, adhuc 
non est assignata, sed in articulo 7 discutienda erat: alia vero est  
assignata et in 1 et in 2 articulo. Tum quia ratio illius ut res, non in-
fert  speciem specialissimam objecti  ut  sic,  et  consequenter  nec 
speciem specialissimam scientiæ, ut nunc nunc patebit: et sic non 
habuisset intentum suum.

VIII. Sed  contra  responsionem  insurgit  major  difficultas.  Quo-
niam si verum est quod ratio formalis objecti ut res, et ratio ejus ut  
objectum, se habent ut subjectum et passio convertibiliter, ut præ-
fata responsio sustinet, et prius est dictum; sequitur quod theolo-
gia beatorum et nostra conveniant in una ratione formali objecti ut 
objectum est,  et consequenter  sint  una scientia  secundum spe-
ciem specialissimam. Et consequenter ruit tota subalternatio arti-
culi præcedentis, ut ibi arguebat Scotus: quia idem non subalter-
natur sibi. – Probatur sequela sic. Istæ theologiæ conveniunt in ra-
tione formali objecti ut res, quia deitas est ratio formalis utrobi-
que: ergo in ratione formali objecti ut objectum. Patet consequen-
tia. Quia illæ duæ rationes formales convertibiliter se inferunt, ut 
subjectum et passio, secundum dicta: oportet enim convenientia 
in unitate subjecti, quod conveniant in unitate passionis illius, quo-
niam inseparabilis est passio a subjecto.

IX. Ad hoc dicitur, quod illa propositio, scilicet: ratio formalis ob-
jecti ut res, et ratio ejus ut objectum, sunt convertibiles etc, verissi-
ma est,  sane intellecta,  scilicet  de ratione formali  objecti  ut  sic  
adæquata rationi formali rei. Secus autem est de ratione formali 
objecti ut objectum  inadæquata rationi formali objecti  ut res (si 
contingit aliquod objectum habere rationem inadæquatam): quo-
niam inadæquatam non oportet converti cum ratione rei; sed in-
ferre quidem illam, et non necessario inferri ab illa. Sic autem est  
in  proposito.  Quia  deitati  respondet  una  tantum  ratio  formalis 
adæquata objecti ut objectum est, et hæc est lumen divinum: sed 
illa ratio formalis non est una specie, sed genere; et dividitur in lu-
men divinum evidens, et lumen divinum revelans (abstrahendo ab 
evidentia et inevidentia), et lumen divinum inevidens. Et primum 
est ratio sub qua theologiæ beatorum, secundum nostræ, tertium 
fidei. Et propterea, cum unitate rationis formalis objecti ut res, stat 
diversitas specifica rationum formalium objecti illius ut objectum; 
et  consequenter  diversitas  specifica  habituum.  Et ideo,  quamvis 
deitas convertatur cum illa ratione adæquata, et mutuo se infe-
rant, non tamen convertitur cum aliqua specie illius. Et consequen-
ter nullam earum determinate infert, sed infertur a singulis. Valet 
enim:  Deus sub ratione deitatis est objectum talis scientiæ, ergo  
sub lumine divino, et e converso: sed non valet,  ergo sub lumine  
evidenti; aut, ergo sub lumine revelationis, etc.

X. Et  ut  scias  radicem responsionis  hujus,  adverte  quod,  licet 
duæ rationes formales sæpius nominatæ se habeant convertibili-



Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I | 15

ter ut subjectum et passio, non tamen convertibiliter se habent in 
gradu unitatis; ita quod, si altera una est unitate specifica specialis-
sime, altera quoque sit sic una; et si altera est una genere, quod 
reliqua quoque sit una generice. Imo totum oppositum in pluribus 
apparet. Nam in objecto metaphysicæ, ratio entis est una minus 
quam genere: et tamen ratio suæ speculabilitatis, scilicet abstrac-
tio a materia sensibili  et intelligibili,  est una secundum speciem 
specialissimam. Et idem apparet in geometria et arithmetica, qua-
rum subjecta habent unitatem genericam ut res, et speciei atomæ 
ut objecta. Et per oppositum, quandoque ratio rei est una secun-
dum speciem atomam, et ratio objecti ut sic est una secundum ge-
nus; ut in proposito contingit de deitate et lumine divino. Et meri -
to opposito modo objectum theologiæ se habet ad objecta præ-
dictarum scientiarum: quia objectum formale ut res est, infinitum 
est. Consonat quippe rationi ut rei species infinita excedat species 
objecti finitas, quamvis adæquetur generi.

XI. Posset quoque dici quod ratio formalis objecti dupliciter assi-
gnatur: scilicet ex parte objecti, et hæc convertibiliter se habet ad 
rationem rei; vel ex parte defectivæ potentiæ, et hæc non conver-
titur, sed infert rationem formalem rei, et non infertur ab illa. Sic  
autem est in proposito. Quia deitas et lumen divinum convertun-
tur: sed deitas et lumen divinum sic, non convertuntur; sed tale lu-
men infert et claudit in se deitatem, non autem e converso. Et ideo 
licitum fuisset etiam sub ratione formali rei subsumere lumen re-
velationis: quoniam in hoc clauditur illa.

XII. Circa  antecedens est  dubium,  habens  campum valde  ma-
gnum, de unitate et diversitate habitus et potentiæ ex objecto: et 
propterea oporteret de hoc facere potius quæstionem specialem. 
Sat sit hic, quod antecedens illud ex II  de Anima habetur, ubi po-
tentiæ per actus, et actus per objecta distingui dicuntur: idem est 
enim de actu et habitu judicium quoad hoc.

XIII. Circa  propositionem assumptam in probatione consequen-
tiæ, scilicet: omnia considerata in sacra doctrina conveniunt in una  
ratione formali, idest revelabilitate divina, dupliciter dubitatur: pri-
mo contra ipsam in se; secundo contra ipsam ut applicatur ad infe-
rendum unitatem specificam theologiæ.

Contra ipsam quidem in se,  arguit  Albertus  Magnus in I  libro 
Summæ suæ  Theologiæ.  Revelabilitas  nihil  ponit  in  re  revelata: 
ergo non est ratio formalis. Tenet sequela, quia ratio formalis ponit 

aliquid in objecto cujus est ratio. – Deinde arguit Aureolus. Lumen 
divinum se habet ad theologiam ut intellectus agens ad scientias 
acquisitas: ergo non est ratio formalis. – Præterea, Deus se habet 
ut præceptor: ergo sua revelatio non est ratio formalis.

Contra ipsam autem ut infert unitatem scientiæ, arguit Aureo-
lus.  Si  Deus  revelaret  simul  philosophiam  et  geometriam,  non 
propterea esset una scientia: ergo ex unitate revelationis non se-
quitur unitas scientiæ, etc.

XIV. Pro evidentia responsionum ad has objectiones, ultra præ-
dicta, scito quod lumen divinæ revelationis  dupliciter  comparari 
potest ad aliquam scientiam. Primo, ut infundens ad infusum, seu 
causa efficiens ad effectum. Et sic non dat unitatem scientiæ: quo-
niam potest omnes scientias, quantumcumque diversas, infunde-
re. Alio modo, ut  ratio seu modus cognoscendi objecti,  sub quo, 
seu qua, attingatur res revelata a cognoscente. Et sic dat unitatem 
scientiæ. Et quamvis ista duplex comparatio concurrat hic simul, 
non tamen oportet semper simul concurrere. Si enim Deus revela-
ret mihi geometriam, non propterea revelatio esset ratio sub qua 
objecti geometriæ meæ: quoniam ego scirem geometricalia sub il-
lamet ratione formali, qua alii geometræ scirent. Sed in theologia 
concurrit utraque comparatio: quoniam et hæc scientia non nisi  
per infusionem habita est; et res scitæ in ea omnes attinguntur, et 
eis assentitur, ut subsunt divino lumini, ut modo cognoscibilitatis 
earum. Et propterea unitas theologiæ infertur in littera ex unitate 
divini luminis, non ut infundens est, sed ut est ratio formalis  sub 
qua, modo superius exposito.

XV. Et ex his patet facile responsio ad objecta. Nam ratio Alberti 
æquivocat  de  ratione  objecti,  ex  conditionibus  rationis  formalis 
objecti ut res, excludendo rationem formalem objecti ut objectum, 
etc. – Prima autem ratio Aureoli deficit: quia lumen divinum se ha-
bet ut intellectus agens, sed non tantum; sed etiam ut ratio forma-
lis objecti ut objectum est. – Secunda vero eodem modo deficit: 
quia præceptoris illuminatio hic non solum est infusio, sed ratio rei  
infusæ sub qua. Et rursus, falsum est quod ab uno præceptore ut 
sic, possint plures scientiæ provenire.

Ad ultimum autem Aureoli, jam patet quod consequentia nihil 
valet: quia lumen divinum, infundendo physicam simul et mathe-
maticam, non concurrit ut ratio objecti ut objectum est, sed ut in-
fundens tantum, etc.

†

Articulus quartus.
Utrum sacra doctrina sit scientia practica.

I Sent., Prol., art. 3, qua 1.

D QUARTUM sic  proceditur.  Videtur  quod sacra 
doctrina sit scientia practica. Finis enim prac-
ticæ est operatio, secundum Philosophum in 

II Metaphys. Sacra autem doctrina ad operationem or-
dinatur, secundum illud Jac. I: estote factores verbi, et  
non auditores tantum. Ergo sacra doctrina est practica 
scientia.

A

2.  PRÆTEREA, sacra doctrina dividitur per legem vete-
rem et novam. Lex autem pertinet ad scientiam mora-
lem, quæ est scientia practica. Ergo sacra doctrina est 
scientia practica.

SED CONTRA, omnis scientia practica est de rebus ope-
rabilibus ab homine; ut moralis de actibus hominum, 
et  ædificativa de ædificiis.  Sacra autem doctrina est 
principaliter de Deo, cujus magis homines sunt opera. 

Non ergo est scientia practica, sed magis speculativa.
RESPONDEO DICENDUM quod sacra doctrina, ut dictum est, 

una existens, se extendit ad ea quæ pertinent ad di-
versas  scientias philosophicas,  propter  rationem for-
malem quam in diversis attendit: scilicet prout sunt di-
vino lumine cognoscibilia. Unde licet in scientiis philo-
sophicis alia sit  speculativa et alia practica, sacra ta-
men doctrina comprehendit sub se utramque; sicut et 
Deus eadem scientia se cognoscit, et ea quæ facit.

Magis  tamen  est  speculativa  quam  practica:  quia 
principalius agit de rebus divinis quam de actibus hu-
manis; de quibus agit secundum quod per eos ordina-
tur homo ad perfectam Dei cognitionem, in qua æter-
na beatitudo consistit.

Et per hoc patet responsio AD OBJECTA.

Commentaria Cardinalis Cajetani



468 | Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I

Index
hujus tomi IV

Prologus...................................................................7

Qu. I- De sacra doctrina, qualis sit, et ad quæ se ex-
tendat......................................................................8

Art. 1- Utrum sit necessarium, præter philosophicas di-
sciplinas, aliam doctrinam haberi.................................8

Art. 2- Utrum sacra doctrina sit scientia.........................10
Art. 3- Utrum sacra doctrina sit una scientia..................13
Art. 4- Utrum sacra doctrina sit scientia practica...........15
Art. 5- Utrum sacra doctrina sit dignior aliis scientiis.....17
Art. 6- Utrum hæc doctrina sit sapientia........................18
Art. 7- Utrum Deus sit subjectum hujus scientiæ...........19
Art. 8- Utrum hæc doctrina sit argumentativa...............22
Art. 9- Utrum Sacra Scriptura debeat uti metaphoris.....24
Art. 10- Utrum Sacra Scriptura sub una littera habeat plu-

res sensus...................................................................25

Qu. II- De Deo, an Deus sit......................................28
Art. 1- Utrum Deum esse sit per se notum.....................28
Art. 2- Utrum Deum esse sit demonstrabile...................30
Art. 3- Utrum Deus sit.....................................................31

Qu. III- De Dei simplicitate......................................35
Art. 1- Utrum Deus sit corpus.........................................35
Art. 2- Utrum in Deo sit compositio formæ et materiæ. 37
Art. 3- Utrum sit idem Deus quod sua essentia vel natura

....................................................................................39
Art. 4- Utrum in Deo sit idem essentia et esse...............41
Art. 5- Utrum Deus sit in genere aliquo..........................42
Art. 6- Utrum in Deo sint aliqua accidentia....................44
Art. 7- Utrum Deus sit omnino simplex..........................45
Art. 8- Utrum Deus in compositionem aliorum veniat. . .46

Qu. IV- De Dei perfectione......................................49
Art. 1- Utrum Deus sit perfectus.....................................49
Art. 2- Utrum in Deo sint perfectiones omnium rerum. .50
Art. 3- Utrum aliqua creatura possit esse similis Deo.....52

Qu. V- De bono in communi...................................54
Art. 1- Utrum bonum differat secundum rem ab ente.. .54
Art. 2- Utrum bonum secundum rationem sit prius quam 

ens..............................................................................55
Art. 3- Utrum omne ens sit bonum.................................57
Art. 4- Utrum bonum habeat rationem causæ finalis.....58
Art. 5- Utrum ratio boni consistat in modo, specie et ordi-

ne................................................................................60
Art. 6- Utrum convenienter dividatur bonum per hone-

stum, utile et delectabile............................................62

Qu. VI- De bonitate Dei..........................................63
Art. 1- Utrum esse bonum Deo conveniat......................63
Art. 2- Utrum Deus sit summum bonum........................63
Art.  3-  Utrum esse  bonum per essentiam sit  proprium 

Dei...............................................................................64
Art. 4- Utrum omnia sint bona bonitate divina..............66

Qu. VII- De infinitate Dei........................................68
Art. 1- Utrum Deus sit infinitus.......................................68
Art. 2- Utrum aliquid aliud quam Deus possit esse infini-

tum per essentiam.....................................................70

Art.  3-  Utrum possit  esse aliquid infinitum actu secun-
dum magnitudinem....................................................71

Art.  4-  Utrum possit  esse infinitum in rebus secundum 
multitudinem..............................................................74

Qu. VIII- De existentia Dei in rebus.........................78
Art. 1- Utrum Deus sit in omnibus rebus........................78
Art. 2- Utrum Deus sit ubique.........................................81
Art. 3- Utrum Deus sit ubique per essentiam, præsentiam 

et potentiam...............................................................82
Art. 4- Utrum esse ubique sit proprium Dei...................83

Qu. IX- De Dei immutabilitate.................................85
Art. 1- Utrum Deus sit omnino immutabilis....................85
Art. 2- Utrum esse immutabile sit Dei proprium............86

Qu. X- De Dei æternitate........................................89
Art.  1-  Utrum convenienter  definiatur  æternitas,  quod 

est interminabilis vitæ tota simul et perfecta possessio
....................................................................................89

Art. 2- Utrum Deus sit æternus.......................................91
Art. 3- Utrum esse æternum sit proprius Dei.................92
Art. 4- Utrum æternitas differat a tempore....................93
Art. 5- De differentia ævi et temporis.............................94
Art. 6- Utrum sit unum ævum tantum............................98

Qu. XI- De unitate Dei...........................................101
Art. 1- Utrum unum addat aliquid supra ens................101
Art. 2- Utrum unum et multa opponantur....................103
Art. 3- Utrum Deus sit unus..........................................104
Art. 4- Utrum Deus sit maxime unus............................105

Qu. XII- Quomodo Deus a nobis cognoscatur........107
Art. 1- Utrum aliquis intellectus creatus possit Deum vi-

dere per essentiam...................................................107
Art.  2-  Utrum essentia Dei ab intellectu creato per ali-

quam similitudinem videatur...................................109
Art. 3- Utrum essentia Dei videri possit oculis corporali-

bus............................................................................112
Art. 4- Utrum aliquis intellectus creatus per sua naturalia 

divinam essentiam videre possit..............................112
Art. 5- Utrum intellectus creatus ad videndum Dei essen-

tiam aliquo creato lumine indigeat..........................115
Art. 6- Utrum videntium essentiam Dei unus alio perfec-

tius videat.................................................................118
Art. 7- Utrum videntes Deum per essentiam ipsum com-

prehendant...............................................................119
Art.  8-  Utrum videntes  Deum per  essentiam omnia  in 

Deo videant..............................................................120
Art. 9- Utrum ea quæ videntur in Deo a videntibus divi-

nam essentiam per aliquas similitudines videantur.123
Art.  10-  Utrum videntes Deum per essentiam simul vi-

deant omnia quæ in ipso vident...............................124
Art. 11- Utrum aliquis in hac vita possit videre Deum per 

essentiam.................................................................125
Art. 12- Utrum per rationem naturalem Deum in hac vita 

cognoscere possimus...............................................127
Art. 13- Utrum per gratiam habeatur altior cognitio Dei 

quam ea quæ habetur per rationem naturalem......128



Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I | 469

Qu. XIII- De nominibus Dei...................................130
Art. 1- Utrum aliquod nomen Deo conveniat...............130
Art. 2- Utrum aliquod nomen dicatur de Deo substantiali-

ter.............................................................................132
Art. 3- Utrum aliquod nomen dicatur de Deo proprie..133
Art. 4- Utrum nomina dicta de Deo sint nomina synony-

ma.............................................................................135
Art. 5- Utrum ea quæ de Deo dicuntur et creaturis, uni-

voce dicantur de ipsis...............................................136
Art.  6-  Utrum  nomina  per  prius  dicantur  de  creaturis 

quam de Deo............................................................140
Art. 7- Utrum nomina quæ important relationem ad crea-

turas, dicantur de Deo ex tempore..........................142
Art. 8- Utrum hoc nomen Deus sit nomen naturæ.......147
Art. 9- Utrum hoc nomen Deus sit communicabile......148
Art. 10- Utrum hoc nomen Deus univoce dicatur de Deo 

per  participationem,  secundum  naturam,  et  secun-
dum opinionem........................................................150

Art. 11- Utrum hoc nomen qui est sit maxime nomen Dei 
proprium...................................................................151

Art. 12- Utrum propositiones affirmativæ possint formari 
de Deo......................................................................153

Qu. XIV- De scientia Dei........................................155
Art. 1- Utrum in Deo sit scientia...................................155
Art. 2- Utrum Deus intelligat se....................................157
Art. 3- Utrum Deus comprehendat seipsum.................158
Art. 4- Utrum ipsum intelligere Dei sit ejus substantia.159
Art. 5- Utrum Deus cognoscat alia a se.........................160
Art. 6- Utrum Deus cognoscat alia a se propria cognitione

..................................................................................163
Art. 7- Utrum scientia Dei sit discursiva........................166
Art. 8- Utrum scientia Dei sit causa rerum...................167
Art. 9- Utrum Deus habeat scientiam non entium.......169
Art. 10- Utrum Deus cognoscat mala............................170
Art. 11- Utrum Deus cognoscat singularia....................171
Art. 12- Utrum Deus possit cognoscere infinita............172
Art. 13- Utrum scientia Dei sit futurorum contingentium

..................................................................................173
Art. 14- Utrum Deus cognoscat enuntiabilia................181
Art. 15- Utrum scientia Dei sit variabilis.......................182
Art. 16- Utrum Deus de rebus habeat scientiam specula-

tivam.........................................................................183

Qu. XV- De ideis....................................................186
Art. 1- Utrum ideæ sint.................................................186
Art. 2- Utrum sint plures ideæ......................................188
Art. 3- Utrum omnium quæ cognoscit Deus, sint ideæ 190

Qu. XVI- De veritate..............................................192
Art. 1- Utrum veritas sit tantum in intellectu...............192
Art. 2- Utrum veritas sit in intellectu componente et divi-

dente........................................................................193
Art. 3- Utrum verum et ens convertantur.....................195
Art. 4- Utrum bonum secundum rationem sit prius quam 

verum.......................................................................196
Art. 5- Utrum Deus sit veritas.......................................197
Art. 6- Utrum sit una sola veritas, secundum quam omnia 

sunt vera...................................................................198
Art. 7- Utrum veritas creata sit æterna.........................200
Art. 8- Utrum veritas sit immutabilis............................201

Qu. XVII- De falsitate............................................203

Art. 1- Utrum falsitas sit in rebus..................................203
Art. 2- Utrum in sensu sit falsitas..................................204
Art. 3- Utrum falsitas sit in intellectu............................205
Art. 4- Utrum verum et falsum sint contraria...............207

Qu. XVIII- De vita Dei............................................210
Art. 1- Utrum omnium naturalium rerum sit vivere.....210
Art. 2- Utrum vita sit quædam operatio.......................211
Art. 3- Utrum Deo conveniat vita..................................212
Art. 4- Utrum omnia sint vita in Deo.............................214

Qu. XIX- De voluntate Dei.....................................216
Art. 1- Utrum in Deo sit voluntas..................................216
Art. 2- Utrum Deus velit alia a se..................................218
Art. 3- Utrum quidquid Deus vult, ex necessitate velit.219
Art. 4- Utrum voluntas Dei sit causa rerum..................222
Art. 5- Utrum voluntatis divinæ sit assignare aliquam cau-

sam...........................................................................223
Art. 6- Utrum voluntas Dei semper impleatur..............225
Art. 7- Utrum voluntas Dei sit mutabilis.......................227
Art. 8- Utrum voluntas dei necessitatem rebus volitis im-

ponat........................................................................228
Art. 9- Utrum voluntas dei sit malorum........................231
Art. 10- Utrum Deus habeat liberum arbitrium............232
Art. 11- Utrum sit distinguenda in Deo voluntas signi..233
Art.  12-  Utrum convenienter  circa  divinam voluntatem 

ponantur quinque signa...........................................234

Qu. XX- De amore Dei...........................................236
Art. 1- Utrum amor sit in Deo.......................................236
Art. 2- Utrum Deus omnia amet...................................237
Art. 3- Utrum Deus æqualiter diligat omnia.................238
Art. 4- An Deus semper magis diligat meliora..............239

Qu. XXI- De justitia et misericordia Dei.................241
Art. 1- Utrum in Deo sit justitia.....................................241
Art. 2- Utrum justitia Dei sit veritas..............................242
Art. 3- Utrum misericordia competat Deo....................243
Art. 4- Utrum in omnibus operibus Dei sit misericordia et 

justitia.......................................................................244

Qu. XXII- De providentia Dei.................................246
Art. 1- Utrum providentia Deo conveniat.....................246
Art. 2- Utrum omnia sint subjecta divinæ providentiæ247
Art. 3- Utrum Deus immediate omnibus provideat......250
Art. 4- Utrum providentia rebus provisis necessitatem im-

ponat........................................................................251

Qu. XXIII- De prædestinatione..............................253
Art. 1- Utrum homines prædestinentur a Deo.............253
Art. 2- Utrum prædestinatio aliquid ponat in prædestina-

to..............................................................................254
Art. 3- Utrum Deus aliquem hominem reprobet..........255
Art. 4- Utrum prædestinati eligantur a Deo..................256
Art. 5- Utrum præscientia meritorum sit causa prædesti-

nationis.....................................................................257
Art. 6- Utrum prædestinatio sit certa...........................262
Art. 7- Utrum numerus prædestinatorum sit certus....263
Art. 8- Utrum prædestinatio possit juvari precibus sanc-

torum........................................................................265

Qu. XXIV- De libro vitæ.........................................267
Art. 1- Utrum liber vitæ sit idem quod prædestinatio..267
Art. 2- Utrum liber vitæ sit solum respectu vitæ gloriæ 

prædestinatorum.....................................................268



470 | Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I

Art. 3- Utrum aliquis deleatur de libro vitæ..................268

Qu. XXV- De divina potentia.................................271
Art. 1- Utrum in Deo sit potentia..................................271
Art. 2- Utrum potentia Dei sit infinita...........................272
Art. 3- Utrum Deus sit omnipotens...............................273
Art. 4- Utrum Deus possit facere quod præterita non fue-

rint............................................................................276
Art. 5- Utrum Deus possit facere quæ non facit...........277
Art. 6- Utrum Deus possit meliora facere ea quæ facit 278

Qu. XXVI- De divina beatitudine...........................281
Art. 1- Utrum beatitudo Deo competat........................281
Art. 2- Utrum Deus dicatur beatus secundum intellectum

..................................................................................281
Art. 3- Utrum Deus sit beatitudo cujuslibet beati.........283
Art. 4- Utrum in Dei beatitudine omnis beatitudo includa-

tur.............................................................................283

Qu.  XXVII- De  processione  divinarum  Personarum
.............................................................................285

Art. 1- Utrum processio sit in Divinis............................285
Art.  2-  Utrum aliqua processio in Divinis  generatio dici 

possit........................................................................289
Art. 3- Utrum sit in Divinis alia processio a generatione 

Verbi.........................................................................290
Art. 4- Utrum processio amoris in Divinis sit generatio 292
Art.  5-  Utrum sint  plures processiones in Divinis  quam 

duæ...........................................................................295

Qu. XXVIII- De relationibus divinis........................297
Art. 1- Utrum in Deo sint aliquæ relationes reales.......297
Art. 2- Utrum relatio in Deo sit idem quod sua essentia

..................................................................................299
Art. 3- Utrum relationes quæ sunt in Deo, realiter ab invi-

cem distinguantur....................................................302
Art. 4- Utrum in Deo sint tantum quatuor relationes rea-

les, scilicet paternitas, filiatio, spiratio et processio.303

Qu. XXIX- De Personis divinis................................306
Art. 1- De definitione personæ.....................................306
Art.  2- Utrum persona sit  idem quod hypostasis,  subsi-

stentia et essentia....................................................308
Art.  3- Utrum nomen personæ sit  ponendum in divinis

..................................................................................309
Art. 4- Utrum hoc nomen persona significet relationem

..................................................................................311

Qu. XXX- De pluralitate Personarum in divinis......314
Art. 1- Utrum sit ponere plures personas in divinis......314
Art. 2- Utrum in Deo sint plures personæ quam tres...315
Art. 3- Utrum termini numerales ponant aliquid in divinis

..................................................................................317
Art. 4- Utrum hoc nomen persona possit esse commune 

tribus personis..........................................................318

Qu.  XXXI- De  his  quæ  ad unitatem vel  pluritatem 
pertinent in Divinis...............................................320

Art. 1- Utrum sit Trinitas in Divinis................................320
Art. 2- Utrum Filius sit alius a Patre..............................321
Art. 3- Utrum dictio exclusiva solus sit addenda termino 

essentiali in divinis....................................................322
Art. 4- Utrum dictio exclusiva possit adjungi termino per-

sonali........................................................................323

Qu. XXXII- De divinarum personarum cognitione. 325
Art. 1- Utrum Trinitas divinarum personarum possit per 

naturalem rationem cognosci..................................325
Art. 2- Utrum sint ponendæ notiones in Divinis...........327
Art. 3- Utrum sint quinque notiones.............................330
Art. 4- Utrum liceat contrarie opinari de notionibus....332

Qu. XXXIII- De Persona Patris................................334
Art. 1- Utrum competat Patri esse principium..............334
Art. 2- Utrum hoc nomen Pater sit nomen proprie divinæ 

personæ....................................................................335
Art.  3-  Utrum  hoc  nomen  Pater  dicatur  in  divinis  per 

prius secundum quod personaliter sumitur.............336
Art. 4- Utrum esse ingenitum sit Patri proprium..........338

Qu. XXXIV- De Persona Filii...................................340
Art. 1- Utrum Verbum in divinis sit nomen personale..340
Art. 2- Utrum Verbum sit proprium nomen Filii...........343
Art. 3- Utrum in nomine Verbi importetur respectus ad 

creaturam.................................................................344

Qu. XXXV- De Imagine..........................................347
Art. 1- Utrum Imago in divinis dicatur personaliter......347
Art. 2- Utrum nomen Imaginis sit proprium Filii...........348

Qu. XXXVI- De persona Spiritus Sancti..................350
Art. 1- Utrum hoc nomen Spiritus Sanctus sit proprium 

nomen alicujus divinæ Personæ..............................350
Art. 2- Utrum Spiritus Sanctus procedat a Filio............351
Art.  3- Utrum Spiritus Sanctus procedat a Patre per Fi-

lium...........................................................................356
Art. 4- Utrum Pater et Filius sint unum principium Spiri-

tus Sancti..................................................................357

Qu.  XXXVII- De  nomine  Spiritus  Sancti  quod  est 
Amor....................................................................361

Art. 1- Utrum Amor sit proprium nomen Spiritus Sancti
..................................................................................361

Art. 2- Utrum Pater et Filius diligant se Spiritu Sancto. 362

Qu. XXXVIII- De nomine Spiritus Sancti quod est Do-
num......................................................................365

Art. 1- Utrum Donum sit nomen personale..................365
Art. 2- Utrum Donum sit proprium nomen Spiritus Sancti

..................................................................................366

Qu. XXXIX- De Personis ad essentiam relatis........368
Art. 1- Utrum in divinis essentia sit idem quod Persona

..................................................................................368
Art. 2- Utrum sit dicendum tres Personas esse unius es-

sentiæ.......................................................................370
Art. 3- Utrum nomina essentialia prædicentur singulari-

ter de tribus Personis...............................................371
Art. 4- Utrum nomina essentialia concreta possint suppo-

nere pro Persona......................................................373
Art. 5- Utrum nomina essentialia in abstracto significata 

possint supponere pro Persona................................376
Art. 6- Utrum personæ possint prædicari de nominibus 

essentialibus.............................................................377
Art. 7- Utrum nomina essentialia sint approprianda Per-

sonis..........................................................................378
Art.  8- Utrum convenienter a sacris Doctoribus sint es-

sentialia Personis attributa.......................................379

Qu. XL- De Personis in comparatione ad relationes 



Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I | 471

sive proprietates..................................................382
Art. 1- Utrum relatio sit idem quod persona................382
Art. 2- Utrum personæ distinguantur per relationes....383
Art.  3-  Utrum, abstractis  per intellectum relationibus a 

Personis, adhuc remaneant hypostases...................384
Art. 4- Utrum actus notionales præintelligantur proprie-

tatibus.......................................................................388

Qu. XLI- De Personis in comparatione ad actus notio-
nales.....................................................................391

Art. 1- Utrum actus notionales sint attribuendi Personis
..................................................................................391

Art. 2- Utrum actus notionales sint voluntarii..............392
Art. 3- Utrum actus notionales sint de aliquo...............396
Art. 4- Utrum in divinis sit potentia respectu actuum no-

tionalium..................................................................398
Art. 5- Utrum potentia generandi significet relationem, et 

non essentiam..........................................................399
Art. 6- Utrum actus notionalis ad plures personas termi-

nari possit.................................................................401

Qu.  XLII- De  æqualitate  et  similitudine  divinarum 
Personarum ad invicem........................................404

Art. 1- Utrum æqualitas locum habeat in divinis..........404
Art. 2- Utrum Persona procedens sit coæterna suo princi-

pio, ut Filius Patri......................................................406
Art. 3- Utrum in divinis Personis sit ordo naturæ.........408
Art. 4- Utrum Filius sit æqualis Patri secundum magnitu-

dinem........................................................................409
Art. 5- Utrum Filius sit in Patre, et e converso..............410
Art.  6-  Utrum Filius sit  æqualis  Patri  secundum poten-

tiam...........................................................................411

Qu. XLIII- De missione divinarum Personarum......413
Art. 1- Utrum alicui Personæ divinæ conveniat mitti. . .413
Art.  2- Utrum missio sit  æterna, vel temporalis tantum

..................................................................................414
Art. 3- Utrum missio invisibilis divinæ personæ sit solum 

secundum donum gratiæ gratum facientis..............415
Art. 4- Utrum Patri conveniat mitti...............................416
Art. 5- Utrum Filio conveniat invisibiliter mitti.............417
Art. 6- Utrum missio invisibilis fiat ad omnes qui sunt par-

ticipes gratiæ............................................................418
Art. 7- Utrum Spiritui Sancto conveniat visibiliter mitti419
Art. 8- Utrum nulla Persona divina mittatur nisi ab ea a 

qua procedit æternaliter..........................................421

Qu. XLIV- De processione creaturarum a Deo, et de 
omnium entium prima causa................................422

Art. 1- Utrum sit necessarium omne ens esse creatum a 
Deo...........................................................................422

Art. 2- Utrum materia prima sit creata a Deo...............424
Art. 3- Utrum causa exemplaris sit aliquid præter Deum

..................................................................................428
Art. 4- Utrum Deus sit causa finalis omnium................428

Qu. XLV- De modo emanationis rerum a primo prin-
cipio.....................................................................430

Art. 1- Utrum creare sit ex nihilo aliquid facere...........430
Art. 2- Utrum Deus possit aliquid creare......................431
Art. 3- Utrum creatio sit aliquid in creatura..................432
Art. 4- Utrum creari sit proprium compositorum et subsi-

stentium...................................................................433
Art. 5- Utrum solius Dei sit creare.................................434
Art. 6- Utrum creari sit proprium alicujus Personæ......439
Art. 7- Utrum in creaturis sit necesse inveniri vestigium 

Trinitatis....................................................................440
Art. 8- Utrum creatio admisceatur in operibus naturæ et 

artis...........................................................................441

Qu. XLVI- De principio durationis  rerum creatarum
.............................................................................444

Art. 1- Utrum universitas creaturarum semper fuerit. .444
Art. 2- Utrum mundum incœpisse sit articulus Fidei....446
Art. 3- Utrum creatio rerum fuerit in principio temporis

..................................................................................449

Qu. XLVII- De distinctione rerum in communi.......450
Art. 1- Utrum rerum multitudo et distinctio sit a Deo..450
Art. 2- Utrum inæqualitas rerum sit a Deo...................451
Art. 3 ed. Cas.- Utrum in creaturis sit ordo agentium...453
Art. 3- Utrum sit unus mundus tantum........................453

Qu. XLVIII- De distinctione rerum in speciali.........455
Art. 1- Utrum malum sit natura quædam.....................455
Art. 2- Utrum malum inveniatur in rebus.....................456
Art. 3- Utrum malum sit in bono sicut in subjecto.......457
Art. 4- Utrum malum corrumpat totum bonum...........458
Art. 5- Utrum malum sufficienter dividatur per pœnam et 

culpam......................................................................460
Art. 6- Utrum habeat plus de ratione mali  pœna quam 

culpa.........................................................................461

Qu. XLIX- De causa mali........................................463
Art. 1- Utrum bonum possit esse causa mali................463
Art. 2- Utrum summum bonum, quod est Deus, sit causa 

mali...........................................................................464
Art. 3- Utrum sit unum summum malum, quod sit causa 

omnis mali................................................................466

Nota Bene : Des annexes plus complètes de l'ensemble de nos ouvrages sont disponibles sur notre site in-
ternet www.scholasapientiae.fr. Elles sont régulièrement actualisées.

http://www.scholasapientiae.fr/


472 | Opera omnia sancti Thomæ Aquinatis (tomus quartus) - Summa Theologiæ I

Achevé d'imprimer aux Pays-Bas
par Pumbo.fr,

le 10 février 2023,
en la fête de sainte Scholastique

Dépôt légal : février 2023
ISSN : 2681-6954 (LEO n°1)


	SS - St Thomas Aq - Opera Omnia 4
	Prologus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus undecimus.
	Articulus duodecimus.
	Articulus decimustertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus undecimus.
	Articulus duodecimus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus undecimus.
	Articulus duodecimus.
	Articulus decimustertius.
	Articulus decimusquartus.
	Articulus decimusquintus.
	Articulus decimus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus undecimus.
	Articulus duodecimus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus TERTIUS.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Index
	hujus tomi IV


	St Thomas Aq (SS) - Opera Omnia 4
	Prologus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus undecimus.
	Articulus duodecimus.
	Articulus decimustertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus undecimus.
	Articulus duodecimus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus undecimus.
	Articulus duodecimus.
	Articulus decimustertius.
	Articulus decimusquartus.
	Articulus decimusquintus.
	Articulus decimus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus nonus.
	Articulus decimus.
	Articulus undecimus.
	Articulus duodecimus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus septimus.
	Articulus octavus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus TERTIUS.
	Articulus tertius.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Articulus quartus.
	Articulus quintus.
	Articulus sextus.
	Articulus secundus.
	Articulus tertius.
	Index
	hujus tomi IV



